
Thèse Présenté par

Rokhaya FALL

Le Saalum de la fin du XVe siècle au milieu du XIXe 
siècle : populations, espace et histoire

Annee universitaire 2012 - 2013

UNIVERSITE CHEIKH 
ANTA DIOP DE DAKAR



 UNIVERSITE  CHEIKH  ANTA  DIOP  DE  DAKAR 

FACULTE DES LETTRES ET SCIENCES HUMAINES 

DEPARTEMENT D’HISTOIRE 

LE SAALUM DE LA FIN DU XVe SIECLE AU 

MILIEU DU XIXe SIECLE. 

POPULATIONS, ESPACE ET HISTOIRE 

        Tome I 

   Thèse pour le Doctorat d’Etat es Lettres 

   présentée par 

Rokhaya FALL 
Sous la direction de : 

Abdoulaye BATHILY, Professeur 

Boubacar BARRY, Professeur 

Année académique 2012-2013 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



                        UNIVERSITE  CHEIKH  ANTA  DIOP  DE  DAKAR 

 

 

  

 

FACULTE DES LETTRES ET SCIENCES HUMAINES 

DEPARTEMENT D’HISTOIRE 

 

LE SAALUM DE LA FIN DU XVe SIECLE AU 

MILIEU DU XIXe SIECLE. 

POPULATIONS, ESPACE ET HISTOIRE 

 

                                                Tome II 

                      Thèse pour le Doctorat d’Etat es Lettres 

                                           présentée par 

Rokhaya FALL 
Sous la direction de : 

Abdoulaye BATHILY, Professeur 

Boubacar BARRY, Professeur 

 

                                      

Année académique 2012-2013 

               

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



A mes Parents  

A mon oncle Biram Diop 

A Youssoupha Gningue 

 

IN MEMORIAM 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



Remerciements 
Cette thèse, résultat de recherches dans les bibliothèques et archives, d’enquêtes de terrains 
dans les villages et terroirs du Saalum, de discussions et d’entretiens avec des collègues et 
amis, a été en gestation durant de longues années. A cette phase, je ne peux taire le fait que, 
sans le concours de beaucoup de personnes, elle n’aurait pas vu le jour. Mes remerciements 
vont ainsi : 

• A mon époux Omar Ben Khatab Sokhna,

• A  mes enfants Mame Khady, Nafissatou Penda, Youssoupha Junior et
Seynabou Belgica, pour leur soutien et leur amour.

• A Babacar, frère, ami et collègue pour y avoir cru.

• A tous les Professeurs qui m’ont inculqué le goût de l’Histoire (O.Kane, Mb.
Guèye, Iba Der, A. Bathily, B. Barry), et plus particulièrement à ceux qui ont assuré
la direction scientifique de ce travail, à savoir les professeurs Boubacar Barry et
Abdoulaye Bathily.

• A tous mes collègues des Départements d’Histoire et de Géographie de la
faculté des Lettres et Sciences Humaines, et des différents laboratoires de
l’IFAN.CAD.

• A mes camarades de promotion Penda et Marie Jouga en particulier pour tout
ce que nous avons eu en partage dans cette université.

• A Rosalie Da Sylva avec qui j’ai cheminé dans ce département depuis plus
d’une génération.

Qu’ils trouvent tous  ici mes sincères remerciements. 

Quand à mes informateurs, du Saalum en particulier, je témoigne toute ma reconnaissance et 
toute ma gratitude.  

Mes remerciements vont aussi à l’IFAN.CAD pour m’avoir accueilli comme chercheur et 
permis de bénéficier de tous les avantages attachés à ce corps. 

Je n’oublie pas le CODESRIA dont la subvention a été d’un apport considérable et Monsieur 
le Doyen de la Faculté des Lettres et sciences humaines pour son appui matériel. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



Sigles et Abréviations 
 

A.A. :   Annales africaines 

A.C.S. : Archives culturelles du Sénégal 

A.F.L.S.H. : Annales de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines 

A.N.S.    : Archives Nationales du Sénégal 

AOF. : Afrique Occidentale Française 

A.S.D. : Annuaire du Sénégal et Dépendances pour l’année 

B.C.E.H.S. A.O.F. : Bulletin du comité d’études historiques et scientifiques de l’AOF. 

B.I.F.A.N. : Bulletin de l’Institut fondamental d’Afrique noire 

D.C. : La Dépêche Coloniale 

IFAN : Institut Fondamental d'Afrique Noire 

I.J.A.H.S.: The International Journal of African Historical Studies 

J.A.H.: Journal of African history, Oxford University Press 

J.O.S. : Journal Officiel du Sénégal 

J.O.S.D.Journal officiel du Sénégal et Dépendances 

N. A .G.  :  National Archives of the Gambia 

N.C.A.C.: National Council for Arts and Culture 

R.E.S. : Revue d’Ethnographie et de Sociologie 

R.P. : Revue de Paléobiologie 

R.P. : Raisons politiques 

R.S.H. : Revue Sénégalaise d’histoire 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 

N.B. Dans toute la suite du texte, les graphies saloum, sénégal et gambie renvoient aux cours 
d’eau alors que Saalum, Sénégal et Gambie désignent respectivement le territoire et les Etats 
des républiques.  

Nous n’avons pas pu respecter la transcription en caractères italiques de tous les termes non 
français contenus dans ce texte du fait de la fréquence de leur utilisation. Nous pensons 
cependant, pour une large part, avoir respecté la transcription en langue nationale des 
principaux termes wolof, seereer et mandeng, au point que l’ordinateur a fini par refuser de 
souligner les mots qui lui étaient inconnus et du même coup les coquilles qui étaient 
susceptibles de s’être glissées dans le texte.  

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 1 

 

 

 

 

 

Introduction 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 2 

 

 A travers le thème intitulé « Saalum : Populations, espace et histoire », nous 

voulons, comme souligné par Claude Hélène Perrot parlant du principal objectif que doit viser 

le travail de l’Historien, « montrer comment des hommes, arrivés à différents moments et à 

l’issue de différentes itinérances, sur le territoire qui est aujourd’hui le leur, ont cohabité et 

édifié ensemble une société et comprendre comment cette société a évolué avec le temps, 

selon son dynamisme propre » (Perrot C.H., (sous la direction de), Lignage et territoire en 

Afrique au XVIIe siècle : stratégies, compétition, intégration, Karthala, 2000, p.17). Il s’agit 

d’exposer nos opinions  (ainsi que leurs fondements) sur les phases et façons par lesquelles, 

des populations d’horizons divers, ont, du XVe au milieu du XIXe  siècle, dans un  espace 

appelé Saalum, assuré les bases de leurs production et reproductions sociales. Ces faits qu’il 

faut reconstituer (c’est là l’Histoire), définissent l’identité du Saalum.  

A la question de savoir pourquoi entreprendre une telle étude ?, nous répondrons par les 

considérations, parmi tant d’autres, suivantes. Jusqu’au début des années 1980, 

l’historiographie des sociétés de la Sénégambie aux époques moderne et contemporaine  a été, 

de manière générale, orientée vers les monographies. Ainsi, différentes études  ont été menées 

et certaines d’entre elles ont fait l’objet de publication. C’est le cas, entre autres, des études de  

Boubacar Barry (cf., Le royaume du Waaloo : Le Sénégal avant la conquête, Paris, François 

Maspero, 1972), de Sékéné Mody Cissokho (Contribution à l’histoire politique des royaumes 

du Khasso dans le Haut-Sénégal, des origines à la conquête française, XVIIesiècle – 1890, 

Thèse pour le Doctorat Es-Lettres, Paris-I, Sorbonne, 1979), de Abdoulaye Bathily (Les 

Portes de l’or. Le royaume de Galam (Sénégal) de l’ère musulmane au temps de nègriers 

(VIIIe-XIXe siècle), L’Harmathan, 1989), Mamadou Diouf (Le Kajoor au XIXesiècle :Pouvoir 

ceddo et conquête coloniale, Karthala, 1990), de Jean Boulègue (Le Grand Jolof (XIIIe-XVIe 

siècle),Karthala, 1987) et de Oumar Kane (Le Fuuta Tooro, des Satigi aux Almami, Thèse 

pour le Doctorat Es-lettres, Dakar, U.C.A.D., 1986) ; texte publié ensuite sous le titre de La 

première hégémonie peul. Le Fuuta Tooro de Koli Tenella à Almaami Abdul, Karthala, 2005. 

S’y ajoutent les publications d’Eunice A Charles (Precolonial Senegal: the Jolof Kingdom 

1800 to 1890, Boston, African Studies Center: XII-163 p. African Research Studies, n° 12. 

Thèse éditée en 1977), de Lucie Ann Gallistel  Colvin, (Kajor and its diplomatic relations 

with Saint-Louis-du-Sénégal, 1763-1861,Thèse soutenue en 1972). A côté de ces publications, 

signalons d’autres études à caractère académique parmi lesquelles, les thèses (pour le 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 3 

Doctorat Es-Lettres de Mbaye Guèye), « Les transformations des sociétés wolof et sereer de 

l’ère de la conquête à la mise en place de l’administration coloniale :1854-

1920,U.C.A.D.,1989) et celles (pour le Doctorat de 3e cycle) de Mohammed Mbodj sur 

l’économie arachidière du Sine-Saloum (Paris VII, 1978), de Bara Ndiaye sur le Jolof 

(U.C.A.D., 1995-96), de Gorgui Diouf sur le Siin et le Saalum  (U.C.A.D., 1984) et de nous- 

même sur le Bawol  (Université de Paris-III, 1983). Ajoutons dans ce registre, les recherches 

thématiques dont la publication du texte de Martin Klein (Islam and Imperialism : Sine-

saloum, 1847-1914, Stanford Univ.Press, Stanford, California, 1968) et de Valy Faye (La 

Dynamique du peuplement dans les régions arachidières du Saloum : l’Exemple du Saloum 

Oriental (Kaffrine) de 1891 à 1960, Université Cheikh Anta Diop. Thèse de 3e cycle, 1999) 

etc… 

 Sur la base de ces études, Boubacar Barry a élaboré une synthèse. Il s’agit de La 

Sénégambie du XVe au XIXe siècle (Paris, L’Harmattan, 1988). Dans ce texte, l’auteur a 

privilégié trois dynamiques : Traite Négrière, Islam et Conquête Coloniale. En principe cette 

étude devait relancer les études monographiques en vue d’un affinement de toutes les 

perspectives dégagées. Cependant, tel n’a pas été le cas, puisque depuis le début des années 

dix neuf cent quatre vingt dix, (1990), l’essentiel des études et publications d’histoire sur ledit 

champ d’investigation a porté sur des approches thématiques. Tout semble s’être passé 

comme si l’étude des processus de structurations politiques et sociales de cet espace était plus 

ou moins achevée. Or, à y regarder de près, on constate que lesdites études ne renseignent sur 

ces évolutions que dans l’optique des relations entre l’Europe et l’espace en question. La 

connaissance des dynamiques endogènes à partir du rapport que ces populations ont entretenu 

avec leur propre passé est ainsi phagocytée. Ces études ne rendent pas compte, ou ne rendent 

compte que partiellement, du cas du Saalum dont la structuration est plus ou moins 

contemporaine à la présence des Européens sur les côtes africaines de l’Atlantique au début 

des temps modernes. Le Saalum nous paraît être un bon prétexte pour revisiter les processus 

endogènes de structurations sur la base des discours locaux, sans ignorer les versions internes 

et externes nées de ses contacts avec l’extérieur.  

              L’étude croisée que permet cette littérature, orale et écrite, interne et externe, fait 

ressortir un constat : Il y a, non pas un silence absolu sur le Saalum. C’est l’essentiel, sinon    

l’ensemble des études monographiques qui ne fait référence à cette partie intégrante de la 

Sénégambie, que par le biais des faits relatifs aux évènements analysés pendant la période 

trouble du XVIIIe siècle ( émergence du pouvoir Ceddo commencée à la fin du XVIIe siècle) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 4 

Le Saalum n’est mentionné dans ces études que très furtivement. C’est le cas notamment des 

évènements relatifs à la « geste » de tel ou tel personnage ceddo refugié dans ses terres au 

moment de sa lutte pour accéder au pouvoir.  

              Les recherches thématiques quant à elles, ont eu pour cadre temporel, les XIXe et 

XXe siècles et ont été axées sur les résistances à la conquête coloniale, la question de 

l’économie arachidière et la problématique de l’Islam face aux velléités d’installation des 

colonisateurs. Dans ces textes, le Saalum est alors pris comme terrain d’étude pour analyser 

ces thèmes. Evidemment, l’espace saalum-saalum apparaît dans la thèse de Mbaye Guèye 

portant sur Les transformations des pays wolof et seereer, mais le caractère global de l’étude 

en masque les spécificités. Ce faible traitement du Saalum pose un ensemble de questions 

relatives à son histoire, son peuplement, son rôle dans les dynamiques de changement en 

Sénégambie de manière générale, plus particulièrement dans ses parties comprises entre les 

fleuves sénégal et gambie*.  

               Une des premières idées qui vient à l’esprit est que ces études monographiques, à 

l’exception des ouvrages d’Abdoulaye Bathily et Jean Boulègue, ont comme repère ad quo le 

XVIe siècle. De  ce fait, ils ont porté sur les relations entre les Européens et des entités déjà 

structurées politiquement. A cette période, la structuration politique du Saalum était en cours 

de réalisation. C’est ainsi qu’on peut comprendre que Da Mosto puisse mentionner le  Kajoor 

et son souverain qu’il appelle Budomel, déformation évidente du titre de Buur Dammel (roi du 

Kajoor) et observer un silence complet sur le Saalum. Si jusque là l’essentiel des royaumes du 

Nord  de la Sénégambie a été étudié, c’est peut-être dû en partie à leur proximité avec les 

comptoirs de Gorée et Saint Louis et aux relations privilégiées qu’ils ont eu à entretenir. 

L’existence d’une nombreuse documentation résultant de cette situation a été à la base des 

choix chronologiques des études susmentionnées. 

                 Cette considération n’explique cependant pas tout. En effet, au XVIIe siècle, la 

structuration politique de l’espace du Saalum était achevée. Il aurait pu alors faire l’objet d’un 

traitement semblable à celui des autres Etats de la région. Or, il n’en est rien. L’explication est 

à rechercher ailleurs, notamment dans la pratique des historiens à l’Université de Dakar. 

Pendant une vingtaine d’année, toutes les recherches y ont été orientées vers des entités au 

sein desquels, l’Etat correspondait à un espace structuré sur la base d’une unité 

ethnolinguistique. Ainsi, le Waalo, le Kajoor et le Jolof sont wolof pour l’essentiel, les Fuuta 

sont halpulaar’en dans leur grande majorité, alors que le Siin est plutôt seereer.  Le Saalum 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 5 

lui, n’est identifiable (on le verra dans la suite) à aucun des groupes ethnolinguistiques de la 

Sénégambie. Là réside peut-être l’explication du silence dont nous avons parlé. 

             Dans les traditions que nous avons recueillies auprès des informateurs,  le Saalum est 

présenté comme une terre lointaine, une sorte de finistère pour des populations en quête de 

quiétude. Situé entre la vallée du cours d’eau du même nom et la rive nord du fleuve gambie, 

il est, en fait, le dernier espace de la Sénégambie du nord à s’être structuré politiquement, 

puisque sa territorialisation n’a débuté qu’à la fin du XVe siècle. Comparé au Waalo, Kajoor, 

Bawol, Jolof et Siin, ainsi qu’au Gaabu et autres formations politiques mandeng de la rive 

nord de la gambie (Ñoomi, Badibu, et Ñaani), c’est une entité nouvelle, tardive pour ne pas 

dire « jeune » qui, à cette date, émergeait sur la scène politique en Sénégambie. Quelles 

dynamiques, nouvelles ou anciennes, contenues puis libérées ont pu ou dû être à la base de ce 

fait que nous qualifions, faute d’une autre expression de « fait atypique » ?  Là se situe, à 

notre sens, l’importance d’une étude centrée sur le Saalum.  

              Les processus de formation des entités que les Occidentaux ont trouvées sur place 

(Waalo, Kajoor ou Bawol) n’ont  pas été étudiés, puisque c’est à partir d’une séquence 

temporelle (XVIe siècle), quand elles avaient déjà réuni tous les éléments dont l’ensemble 

constitue les multiples facettes de leurs identités, que leur évolution a été analysée. On ne 

connaît pratiquement rien de l’histoire du Waalo, du Kajoor ou du Jolof avant le XVe siècle. 

C’est comme si ces entités n’avaient émergé qu’à partir du moment où l’Europe avait 

commencé à fréquenter les côtes atlantiques de l’Afrique. Quelles ont été les facteurs et les 

dynamiques qui ont été en jeu  et qui ont abouti à la situation dans laquelle les Européens les 

ont trouvées ? L’historiographie sénégalaise ne semble pas s’être intéressée à cette question et 

la plupart de la production historique a plutôt préféré analyser l’évolution des sociétés 

sénégalaises à partir de leur contact avec l’Europe ou, tout au plus, certaines parties de la 

Sénégambie dans ses relations avec les formations du Soudan occidental. Il est vrai que la 

rareté d’une documentation qui, pour l’essentiel est à rechercher au niveau des sources orales, 

peut avoir été à l’origine de cette situation.  

            Le Saalum offre l’avantage de permettre une étude monographique qui ne serait pas 

seulement centrée sur ses relations avec l’extérieur (celle de la dynamique atlantique qui se 

trouve au cœur de l’ensemble de la production de l’historiographie sénégalaise), mais une 

étude des dynamiques et processus endogènes qui ont abouti à la formation d’un territoire, 

d’un Etat et d’identités sociopolitiques voire culturelles. C’est donc un laboratoire de 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 6 

l’histoire de la Sénégambie qui permet d’appréhender toutes les facettes de l’évolution 

sociale.  

              Cependant, la présente étude n’entend occulter ni la prise en compte du contact avec 

les entités politiques voisines, ni celle avec l’Europe. La spécificité réside dans le fait que 

l’essentiel de la documentation est constituée par les discours que les populations ont de leur 

passé (traditions orales, divers discours sur le passé, discours mémoriels, mythes, chants 

populaires, dictons, sans oublier la toponymie, l’ethnonymie, l’hydronymie etc.). C’est là un 

ensemble de témoignages, portant les fameuses traces dont la déconstruction permet de 

dresser un schéma général de ce qui a pu ou dû être les grandes tendances de l’histoire de cet 

espace et de ses populations. En somme, comme le dit Mamadou Fall, il s’agit de « revisiter 

les lieux de la mémoire collective et l’informer par des repères et des balises différents seuls à 

même de nous donner une vision cohérente pour nous-mêmes et non plus confinée dans les 

marges de l’histoire universelle » (Fall M., « L’Etat post-atlantique entre terroirs et réseaux 

transculturels en Sénégambie », Revue sénégalaise d’Histoire, Nouvelle série, n° 2-3, 1996-

1997, p.77). L’utilisation complémentaire de la tradition orale codifiée, des sources imprimées 

et autres instruments classiques de l’historien a été d’un apport considérable dans 

l’élaboration de cette page d’histoire. 

                       A ces considérations, il faut ajouter le fait que le Saalum a été le second bassin 

arachidier après le Kajoor. La question à ce niveau est de réfléchir sur les fondements 

historiques de ce glissement vers  (et pas le Jolof)  ces terres  qu’on a appelées  par la suite, 

les terres neuves ?  

                Dans sa thèse, Mouhamed Mbodj a fait une rétrospective présentant la région 

administrative du Siin-Saalum qui, depuis le début du siècle dernier est progressivement 

devenu la zone de prédilection de la  culture de l’arachide, occupant ainsi, une place de choix 

dans l’économie coloniale. Dès la fin de la première guerre mondiale, suite notamment à la 

construction du chemin de fer Thiès- Kayes, les vastes terres du Saalum oriental sont le 

domaine par excellence de destination de paysans, nouveaux producteurs d’arachides. La 

facilité avec laquelle s’est faite l’appropriation de ces terres par les nouveaux migrants ne peut 

être comprise qu’en explorant l’histoire de la formation de cette région. A la différence du 

Kajoor, Bawol ou Siin, les terres du Saalum n’ont pas été, pour l’essentiel, sous le contrôle de 

familles lignagères. En dehors de la partie occidentale, domaine d’installation de la 

paysannerie seereer,  les vastes forêts du Saalum oriental et méridional se caractérisaient, 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 7 

comme le note P. Pélissier, par « l’absence de droits fonciers précis…. Ici, pas de Lamane, 

pas de maîtres de terre à qui l’on doive payer l’autorisation d’exploiter les surfaces sur 

lesquelles s’étend leur droit de propriétés initiale, comme c’est le cas dans le Sine » (Pélissier 

P., Les paysans du Sénégal :les civilisations agraires du Cayor à la Casamance, 1966, p.399).  

              Ces terres avaient été intégrées progressivement dans l’espace territorialisé par les 

Buur-Saalum qui, en les confédérant dans leur domaine, avaient élargi leur sphère politique. 

Le processus de formation du Saalum illustre très bien l’idée exprimée par Pathé Diagne selon 

laquelle,     «la primauté du « chef politique »sur le chef foncier est le fruit d’une évolution 

parfois tardive, qui a différencié progressivement, parmi les instances, celles du «lamanat » ou 

maîtrise de l’espace territorial, de celles du mansya, ou maîtrise de l’espace politique » 

(Diagne P., « Le pouvoir politique »,in, Le pouvoir en Afrique. Introduction à la culture 

africaine, UNESCO, 1981, p.31). Le Saalum a été, de ce fait,  un espace politique à l’intérieur 

duquel se sont trouvées des terres de différentes formes de propriétés juridiques.  

                 A la fin du XIXe siècle, quand le pouvoir politique était passé formellement aux 

mains des colonisateurs, cet espace, contrôlé et structuré par les Buur-Saalum tout au long des 

XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles, devint encore, plus qu’avant, une zone de destination des 

paysans nouvellement insérés dans l’économie coloniale. L’essentiel des terres dudit espace 

politique relevait effectivement de la mouvance du royaume du même nom, mais leur 

situation juridique de Gor Moom (Littéralement « déboiser et être propriétaire » = terres qui 

appartiennent à ceux qui les exploitent), de même que la nature du sol propice à la culture de 

la graine d’arachide, les prédisposaient à occuper une place de choix dans le nouveau 

dispositif de la politique économique des nouveaux maîtres du pays. 

                C’est ainsi qu’on peut comprendre l’importance prise par cet espace entre les 

vallées du saloum et la gambie. Progressivement structuré, il allait acquérir, avec la 

spéculation de la culture de rente introduite au XIXe siècle, toutes les caractéristiques d’une 

région naturelle qui, dans l’imaginaire des populations sénégalaises, devient une sorte 

d’Eldorado où l’on peut s’enrichir rapidement.  

        A la lecture des études monographiques faites sur le Waalo et le Siin (Barry B., op. cit., 

1972 ; Guèye Mb., op. cit., 1989), notamment, il se dégage que la monarchie semble avoir été 

comme un greffage de l’institution politique sur un corps structuré économiquement et 

culturellement. Le Saalum ne semble pas avoir suivi cette logique. Ici, selon toute probabilité, 

c’est l’Etat qui a structuré l’espace et présidé à la formation d’identités sociales. Si au Siin, la 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 8 

monarchie gelwaar a négocié et trouvé un compromis avec des populations installées sur un 

espace structuré autour de plusieurs unités territoriales économiquement et culturellement 

homogènes, au Saalum, l’émergence de l’Etat a été plus ou moins concomitante avec la 

formation de ces unités territoriales. C’est le sens qu’il faut donner à cette formule de Jabel 

Samb « Saalum dañu ko gall » (Jebel Samba animait des émissions sur l’histoire des sociétés 

sénégambiennes à Radio Gambia durant les années 1970). Il est une source incontournable sur 

la question. L’expression wolof « Saalum dañu ko gall » peut être traduite « le territoire du  

Saalum a été pré-délimité », sous-entendu « avant d’être politiquement structuré ». Ceci pour 

montrer que le Saalum n’est pas un espace dont la formation a été faite grâce à une succession 

de conquêtes, mais plutôt comme un espace nommé et délimité, à charge pour celui qui devait 

en présider les destinées de l’organiser et de le structurer politiquement.  

               Le territoire du Saalum apparaît alors comme une concession offerte à Mbegaan 

Nduur (nous y reviendrons). S’il en a été ainsi, sa maîtrise politique a précédé  le contrôle 

territorial effectif, ce qui en fait une sorte de Lew  c'est-à-dire un espace politiquement 

maîtrisé, mais à l’intérieur duquel, subsistaient d’autres formes de pouvoir. Selon Pathé 

Diagne (1981) « la culture négro-africaine dissocie espace territorial ou foncier (suuf) de 

l’espace politique proprement dit, c’est-à-dire du « Lef », du « Nät » ou « Lew » comme 

disent les Wolofs et les serer ». Dans la culture wolof qu’il a étudiée, Abdoulaye Bara Diop 

fait remarquer que les « Lew » étaient des concessions d’étendue variable, mais qui pouvaient 

être aussi vastes que les lamanats. Il s’agit de terres encore libres d’occupation lamanale après 

la constitution de la monarchie et qui portaient le nom de « suufas-buur », de terres royales 

(cf., La société wolof : tradition et changement, Karthala, 1981, p. 182). Ces conclusions 

constituent un élément d’explication du  pouvoir moins absolu des souverains du Saalum 

comparé à ceux du Siin que certaines sources n’ont pas manqué de mentionner? C’est le cas 

de  E. Noirot selon qui, « le souverain du Saloum n’est pas aussi absolu que celui du Sine ; il 

compte avec ses captifs de la couronne, les grands électeurs qu’il est tenu de consulter : il peut 

être déposé par eux, c’est en quelque sorte, un souverain constitutionnel » (Noirot E., « Notice 

sur le Saloum », in, Journal officiel  du Sénégal et Dépendances, 1892, p.444).      

 Voilà un ensemble de questions qui sont à la base de notre entreprise d’une étude 

de l’histoire du Saalum. A cela s’ajoute une autre particularité. Elle réside dans la dualité 

entre religions du terroir (c'est-à-dire l’ensemble des pratiques rituelles effectuées par des 

populations dans le but de s’attirer la faveur de forces surnaturelles dans le cadre de leurs 

productions culturelles) et Islam. Cela veut dire qu’ici, contrairement aux autres entités 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 9 

politiques de la Sénégambie, la religion musulmane semble avoir été si précoce dans son 

implantation qu’on eut dit qu’elle a été aux origines de la naissance de l’Etat saalum-saalum. 

Tout semble s’être passé comme si l’affrontement entre religions locales et Islam, commencé 

au Fuuta a trouvé son dénouement au Saalum et ce, autour d’un compromis.  

 Par delà la dualité religion du terroir / religion musulmane, le conflit qui a opposé 

le marabout Ely Bana Sall à Mbegaan Nduur ne peut-il pas être interprété comme un conflit 

pour un contrôle territorial d’abord ? Ce seul aspect mérite une étude de l’évolution qui s’est 

déroulée dans l’espace en question, d’autant plus que dès le XVIIe siècle, s’y dessinait très 

nettement la formation de deux ensembles communautaires : Saalum-ceddo et Saalum-ceriñ. 

Pour nos informateurs, le souverain du Saalum commande l’ensemble du territoire (il s’agit 

de l’espace sur lequel s’exerce nominalement son autorité), lequel est cependant divisé en 

deux parties.  

Dans l’un, domine l’idéologie ceddo (c’est le Saalum-ceddo). 

Le second était le domaine des adeptes de la religion musulmane (c’est le Saalum-ceriñ). Une 

chanson populaire wolof qui est aussi une berceuse, résume bien cette perception des 

populations. « Saalum ñaari neeg la, ñëtteel ba di waañ wa te waañ wa, waañ ñu buur la ». A 

travers cette chanson (expression de l’âme des peuples), il y a une présentation de trois 

composantes à savoir : trois territoires, trois communautés et trois espaces constitués par les 

terres du souverain, celles des unités territoriales et les terroirs villageois.  

              Cette bipolarisation n’a revêtu un caractère de contradiction qu’au milieu du XIXe 

siècle. C’est alors seulement que le compromis qui avait été noué à la fin du XVe siècle entre 

Mbegaan et Ely Bana, fut rompu. Il faut souligner d’ailleurs qu’à la fin du XIXe siècle, la 

disparition du Saalum en tant que royaume, a eu lieu dans le cadre d’un affrontement entre 

Ceddo (alliés aux Français) et forces théocratiques. La traite négrière est un autre aspect qui a 

participé au façonnement de l’identité des populations et des institutions du Saalum. Par sa 

situation géographique, le Saalum occupait une position stratégique. Au contact du fleuve 

gambie, importante voie de communication et « axe autour duquel plusieurs réseaux sociaux 

et économiques s’organisaient » ( Sall E. « Sénégambie : territoires, frontières, espaces et 

réseaux sociaux », in, Travaux et documents du centre d’études d’Afrique noire, Institut 

d’Etudes politiques, Université de Bordeaux, 1992, p.6) le territoire du Saalum  était une zone 

de transition entre le Nord et le Sud de la Sénégambie, avec un arrière pays qui touche aux 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 10 

terminus des routes commerciales venant des pays sahélo-soudanais et même forestiers du 

Sud pour aboutir à l’axe fluvial gambien.  

            Le Saalum s’est ainsi très tôt inséré dans les réseaux de commerce organisés en 

Sénégambie ( Diop B., « Echanges et réseaux d’échanges en Sénégambie (VIIIe-XVIe siècle), 

in, Mélanges offerts en hommage au professeur Cheikh Ba, Annales de la Faculté des Lettres 

et Sciences humaines, U.C.A.D., hors série, tome II, 2003, p.501).  Les atouts que lui offrait 

cette position géographique de zone de contact et d’échanges, alliés à la richesse qu’il tirait de 

la production du sel, du coton et du commerce des produits de la mer aux mains des Ñominka, 

ont fait du Saalum un royaume qui, dans la seconde moitié du XVIe siècle, est décrit comme 

puissant et prospère, avec une activité commerciale considérable (Dans le chapitre 5 de son 

 Brief Treatise on the rivers of Guinea, Andre Alvares de Almada, décrivant la rive 

septentrionale de la gambie, met en relief la puissance du Saalum (le  royaume du Broçalo) 

qui imposait son autorité tout le long de cette partie du fleuve où il notait aussi une 

considérable activité commerciale).  Le royaume participait alors pleinement au trafic de la 

traite négrière qui, à partir du XVIIe siècle, devint l’activité prédominante tout au long du 

fleuve gambie. Par delà la puissance qu’elle conférait à sa classe dirigeante aux mains de qui 

elle se trouvait, il est question d’analyser comment cette activité s’y organisait et y était 

vécue.  Sans entrer dans les questions d’ordre général qui tentent de quantifier, à travers des 

chiffres, l’importance de la ponction démographique subie par le royaume (cf., entres, Guèye 

Mb., L’Afrique et l’esclavage : une étude sur la traite négrière, Editions Martinsart, 1983), ce 

qui, en fait est l’histoire de la Traite négrière), ou bien de comprendre les mutations induites 

au niveau des institutions politiques et sociales par ce trafic (cf., Mbaye Guèye, op. cit., 

1989), il nous semble plus intéressant de voir, en analysant les stigmates laissées dans les 

mémoires et l’espace, comment la population a vécu cet épisode douloureux de son histoire.   

            Dans la reconstitution des voies et moyens par lesquels les Saalum-Saalum ont assuré 

les bases de leurs productions et reproductions sociales, les migrations semblent elles aussi, 

avoir joué un rôle non négligeable. Elles ont participé à la structuration dudit territoire. Là 

aussi, la position géographique du Saalum, son environnement et la richesse de ses terres en 

ont fait une zone de convergence vers laquelle beaucoup de populations se sont dirigées 

entamant un processus d’intégration dont les multiples étapes ont façonné l’espace et dessiné 

les contours de ce que l’on peut appeler l’identité du Saalum. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 11 

             Enfin, une lecture attentive de la conquête coloniale montre que le Saalum est tombé 

dans l’escarcelle de la France comme une conséquence de la lutte entre celle-ci et le Ripp, 

avec en toile de fond, la volonté de contrôle territorial des trois forces qu’étaient les Ceddo, 

les musulmans et les Français. La victoire des forces françaises, à la fin du XIXe siècle, 

marqua le début d’une déconstruction de cet espace, pour une nouvelle configuration mettant 

en priorité les éléments favorables à l’exploitation coloniale. C’est là une autre page 

d’histoire. 

          La construction territoriale entamée à la fin du XVe siècle grâce à une victoire sur les 

forces musulmanes s’était poursuivie tout au long des siècles suivants avec un jeu constant 

entre populations wolof et seereer, entre Islam et religion du terroir et enfin entre Français et 

Britanniques. L’un des intérêts d’une étude sur le Saalum se trouve dans cet enchevêtrement 

des situations qui induit une interconnexion des faits dont l’analyse nécessite non seulement 

une lecture attentive des différentes sources écrites, mais encore et surtout, une connaissance 

de l’environnement culturel et des schémas de fonctionnement des sociétés en place.   

                  Avec quoi allons-nous alors mener cette réflexion ? Ici est posée la question des 

sources, tant il est vrai que dans la discipline appelée Histoire, tout est d’abord une question 

de sources. Le texte qui suit est d’abord, mais pas seulement, une page d’histoire à partir des 

sources orales. Elles constituent l’essentiel  des moyens qui nous ont  permis d’appréhender la 

question relative à l’émergence  et à l’évolution du royaume, tant il est vrai que pour les 

périodes remontant aux XVe et XVIe siècles, la documentation écrite est quasi inexistante. Au 

début du XVIe siècle, le royaume commence à être mentionné par les sources portugaises, 

mais celles-ci ne donnent pas beaucoup d’informations pouvant éclairer sur les conditions de 

son émergence. Ainsi, toute la partie du travail relative à Mbegaan Nduur, le supposé 

fondateur du royaume, s’appuie uniquement sur les sources orales. Il y a certes des sources 

imprimées qui parlent de Mbegaan Nduur qu’on trouve dans les écrits de E. Noirot (cf., 

« Notice sur le Saloum »,in, Journal officiel du Sénégal et Dépendances,1892), mais in fine, 

les informations qu’ils véhiculent proviennent d’enquêtes menées par ce dernier  (en bon 

administrateur) auprès des populations.  

 Nous avions la secrète ambition de travailler sur une question d’histoire où nous 

aurions les sources orales pour uniques véhicules d’informations. Cependant, la raison nous 

est revenue très rapidement, puisque nous savons que notre discipline obéit à des normes 

auxquelles nous devons nous conformer pour que la communauté scientifique puisse juger si 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 12 

notre travail est digne d’être considéré comme une recherche d’histoire. Cependant, nous 

pouvons dire que les deux tiers des informations qui nous ont permis de comprendre et 

d’avancer dans la réflexion, pour finalement présenter ce travail, proviennent de sources qui 

nous ont été transmises grâce à un travail de mémoire effectué par nos informateurs. Nous 

avons cependant pu recourir à des documents imprimés et d’autres manuscrits. C’est 

l’ensemble de ces sources, ainsi que toute la littérature parlant de la Sénégambie en général, 

du Saalum en particulier, avec l’éclairage des ouvrages généraux englobant la fourchette 

chronologique de notre sujet, qui nous ont permis de mener la réflexion à laquelle nous nous 

sommes essayées ci dessous. 

Examen critique des sources et Méthodologie   

1. Les Sources orales  
Il faut signaler tout de suite le fait que les sources orales représentent pour nous un 

ensemble de textes qui se déclinent en plusieurs genres, parmi lesquels, « la tradition orale ». 

Concernant celle-ci, il faut noter que l’irruption de l’Ecrit, notamment des archives laissées 

par les anciens colonisateurs, a entrainé un effet de parasitage de la plupart de ces sources. 

Aussi, il n’est pas rare de rencontrer certains maillons des chaînes de transmission (les griots 

en l’occurrence) dans les salles de lecture des archives nationales. L’historien qui s’engage 

alors dans une recherche sur l’évolution des sociétés africaines doit manier avec précaution 

ces sources et se dire qu’il a un travail de déconstruction à faire, s’il veut parvenir à ce qui, 

selon toute probabilité, représente une production spécifique transmise oralement par les 

canaux mis en place par lesdites sociétés. Celles-ci doivent être  comprises comme des 

discours élaborés par une société sur son évolution propre en un temps donné et qui se 

transmettent  grâce à une chaine d’informateurs. A cette source que l’on peut considérer 

comme officielle, il faut ajouter l’existence d’autres traces. Il s’agit, en somme, de tout ces 

vécus quotidiens des populations et que la société a tenté de conserver en les inscrivant dans 

l’espace ou en les mémorisant dans les cadres de références identitaires qu’elle a mis en place 

(chants, dictons, proverbes, etc.) et que le chercheur doit repérer et analyser pour parvenir à 

pénétrer au cœur de ces formations sociales.  

 Concernant le Saalum, les différentes sources orales qui nous ont aidé dans ce travail 

sont de trois types :  

-Le premier type peut être considéré comme celui des traditions codifiées, puisque 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 13 

recueillies et publiées. Il s’agit des textes de Abdou Bouri Ba, de Tamsir Ousmane Ba et de 

Alioune Sarr. Leurs titres sont respectivement « Essai sur l’histoire du Saloum et du Rip », 

« Essai historique sur le Rip », « Histoire du Sine-Saloum ». Ces trois études ont été publiées 

dans le Bulletin de l’Institut Fondamental d’Afrique Noire (B.I.F.A.N dans la suite du texte). 

-Le deuxième type est symbolisé par des textes oraux, dits par des professionnels 

de la parole, en l’occurrence des griots. Ici, ce ne sont pas des textes produits en l’honneur de 

telle ou telle famille dont il fallait faire les louanges. Il  s’agit plutôt d’un ensemble de 

chroniques faites lors de veillées culturelles,  retransmises par support radiophonique. Les 

cassettes contenant ces propos, ont été enregistrés et sont conservées aux Archives culturelles 

de Banjul en Gambie.  

-Le troisième type est constitué par des enquêtes effectuées par nous-mêmes. Là, 

il s’agit non pas de textes élaborés depuis longtemps et récités par nos informateurs, mais 

c’est le résultat d’entretiens et de dialogues entre enquêteur et enquêtés, autour de questions 

générales sur l’histoire du Saalum ou celles plus précises d’histoire des terroirs. 

                Le document produit par Abdou Bouri Ba et publié par Ch. Becker et V. Martin est 

peut-être un document de base pour débuter toute recherche historique sur le Saalum. Il 

campe de manière admirable les grandes questions qui permettent de comprendre l’évolution 

du royaume du Saalum ainsi que celle du Ripp/Badibu. Ch. Becker note à ce propos  

Le document d’A.B. Ba ici présenté est la première synthèse des 

renseignements de la tradition orale sur le Saloum. Il s’avère très riche par 

ses précisions, presque toujours recoupées au cours de nos propres 

enquêtes, sur les provinces, les familles les rois et le rôle de l’Islam dans le 

pays.   (Becker Ch.,in, Ba, A. B., « Essai sur l’histoire du Saloum et du Rip », 

BIFAN, T.38, sér.B, n°4, 1976).    

Il faut seulement déplorer dans ce texte l’absence de quelques thématiques qui auraient pu 

mieux éclairer les périodes de rupture porteuses de mutation. Le contenu de la chronique 

montre aussi de manière très claire, l’appartenance de son auteur au groupe wolof, celui des 

seereer ne se signalant qu’en filigrane dans le texte.  

 Malgré ces quelques lacunes, le texte de Abdou Bouri Ba donne une masse d’informations 

importantes  sur le Saalum et le Ripp. Il constitue, avec l’article de Tamsir Ousmane Ba, une 

solide base pour une approche correcte de l’histoire de ces régions. L’appartenance des deux 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 14 

auteurs à la famille des dirigeants du Jihad animé au XIXe siècle par la famille Ba (Abdou 

Bouri et Tamsir Ousmane descendent tous de Mamour Ndari Ba, frère et successeur de Maba 

Jaxu) est certainement le fondement de cette volonté de connaitre l’histoire de la région. Elle 

n’influe cependant pas sur la restitution des données collectées. 

Le travail de Alioune Sarr, bien que traitant de  « l’histoire du Sine-Saloum », 

insiste beaucoup sur l’histoire des unités territoriales. En cela, il  permet de compléter le 

tableau et nous offre une possibilité de croisement des données pour confirmer ou infirmer 

certaines informations orales véhiculées dans d’autres régions. Comme les deux auteurs 

précédents, Alioune Sarr aussi fait partie de la famille des Jaraaf qui auraient fondé le village 

de Jiloor. 

 Ces sources publiées donnent une vision d’ensemble de l’évolution de cette 

région entre saloum et gambie depuis au moins le début du XVIe siècle. Il arrive qu’ils 

remontent quelques fois en amont en parlant de l’odyssée gelwaar qui, généralement, est datée 

du XIVe siècle  (Gravrand H., La civilisation sereer. Cosaan, Dakar, Les nouvelles éditions 

africaines, 1983, p.355).  Elles n’ont pas la prétention d’être les seules sources valables pour 

la reconstitution du passé du Saalum,  mais leur valeur s’est confirmée avec les quelques 

travaux de chercheurs qui se sont intéressés à l’ensemble de la région. Ch. Becker et V. 

Martin  le reconnaissent dans l’Avant-propos de texte de Abdou Bouri Ba (cf., aussi, 

Boulègue J., « Contribution à la chronologie du royaume du Saalum », in, B.I.F.A.N., série B, 

tome XXVI,  1965).  Les textes oraux recueillis en Gambie ont l’avantage de donner une 

vision venant de  territoires et de terroirs qui ont participé, pendant un bon  moment, de 

l’évolution de celui que nous étudions. Il s’agit de la rive nord de la gambie, dont une partie 

porte d’ailleurs le nom de Saalum, Lower et Upper Saalum plus précisément.   

Le principal informateur, du nom de Jabel Samb, insiste toujours sur les relations 

de parenté qu’il y a eu entre les formations de la rive nord de la gambie (dont la plupart sont 

mandeng) et la partie du  Saalum oriental occupée pour l’essentiel par des migrants wolof. En 

somme, dit-il, « Soose ak Wolof dooko mën a teqale ci diggënte Saalum ak Ripp parsaka benn 

la », c’est-à-dire qu’il est difficile de démêler les liens entre Saalum et Ripp/Badibu. (Jebel 

Samb, National Archives, The Gambia, cassette n° 4803 en date du 31 08 72).  Les récits de 

Jabel Samb, en dehors des conflits qu’ils relatent, ainsi que la question des migrations et de 

l’installation des différentes populations dans leur habitat actuel, sont très souvent axés sur les 

liens de parenté à travers les relations matrimoniales entre familles dirigeantes. De manière 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 15 

générale, ces récits sont très riches et permettent d’appréhender le Saalum dans son évolution 

vers l’espace polarisé par le grand fleuve (la gambie) et d’avoir ainsi une vision moins 

restreinte du royaume de Mbegaan Nduur.  

                       En fait, Jabel donne des informations sur l’ensemble des formations de l’espace 

soudano-sahélien et principalement sur toutes celles qui, par la géographie, l’économie et la 

culture, ont eu une relation plus ou moins suivie avec le « monde gambien », c’est-à-dire tout 

l’espace dont l’évolution a été, en partie ou en totalité, influencée par le fleuve gambie           

Malgré une exploitation difficile (les informations sont noyées le plus souvent à l’intérieur de 

listes généalogiques longues, qui parfois aboutissent à ce qui peut nous paraître comme des 

digressions, les récits de Jabel Samb ont une bonne consistance historique. D’ailleurs, il faut 

signaler que les Archives culturelles de la Gambie sont une mine d’informations pour ceux 

qui s’intéressent à l’histoire dite traditionnelle de la Sénégambie. Le grand obstacle pour nous 

a été la barrière linguistique, puisque la majorité des bandes sonores sont en mandeng, langue 

que nous ne maîtrisons pas, mais nous ne désespérons pas de trouver des transcripteurs et 

traducteurs qui pourront nous permettre d’accéder à ces informations qui dorment dans des 

cassettes parfois mal conservées de ces archives.   

A ces deux types de sources d’informations que sont les textes de Abdou Bouri 

Ba, de Tamsir Ousmane Ba, de Alioune Sarr et les bandes sonores que nous avons recueillies 

lors de notre séjour à Banjul, nous avons un troisième type. C’est celui constitué par les 

informations résultant de nos propres enquêtes. Notre détachement comme chercheur à 

l’Institut Fondamental Cheikh Anta Diop nous aura permis de bénéficier des missions de 

terrain offertes par l’institut à ses chercheurs.  Ce type de sources provient pour l’essentiel 

d’interviews, sorte de discussion que nous avons tenue à chaque fois avec nos informateurs. 

Ici, ce n’est pas la tradition orale qu’il faut invoquer, mais il faut plutôt parler de sources 

orales. Nos informateurs n’ont pas de récits tout faits qu’ils débitent. Il faut aller chercher, par 

le biais de questions précises, le type d’information qu’on souhaite avoir.On oriente alors la 

discussion dans ce sens.Pour l’historien, le travail de terrain devient de plus en plus difficile et 

il est parfois décevant devant l’indigence des informations relatives à telle ou telle  période, à 

tel ou tel évènement. Hormis les discussions que l’on peut avoir avec les griots surtout pour 

l’histoire politique, ce sont des questions beaucoup plus ciblées qui peuvent nous permettre 

d’avoir les informations cherchées.Précisons au passage que les informations que l’on arrive à 

recueillir auprès de griots  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 16 

ne sont pas tous à ranger dans le registre des hagiographies. Elles présentent beaucoup  

d’intérêt du point de vue du cadre général du contexte des faits  qu’elles dégagent. A partir de 

cette considération, il faut aller s’informer pour remplir le cadre grâce à des informations 

croisées. Ajoutons à cela le fait que l’âge de nos informateurs ne leur permet pas toujours  une 

maitrise totale des évènements qui, généralement, leur sont parvenus de manière diffuse.  En 

revanche, devant tel ou tel lieu de mémoire, (lieux de culte, environnement, etc.) il leur est 

souvent arrivé de  donner des informations consistantes.  En somme, ce ne sont pas des 

enquêtes uniquement axées sur ce qui s’était passé, (« li xewoon dëmb ») qu’il faut mener 

maintenant, mais plutôt sur les genres de vie, les limites des différents terroirs etc. 

 Malgré cette indigence apparente, beaucoup d’informations peuvent encore être 

recueillies dans les différents terroirs du Saalum. Ce sont ces informations qui ont été 

confrontées, comparées et parfois croisées avec celles plus générales de A.B.Ba, Alioune Sarr 

et Jabel Samb pour avoir un aperçu de ce qu’a été le vécu des populations établies entre 

saloum et gambie, de la fin du XVe jusqu’au milieu du XIXe siècle. Pour comprendre certains 

aspects de cette histoire, il a fallu nécessairement regarder du côté des voisins et c’est là où les 

textes de Yoro Diaw, sources orales codifiées (Consulter Gaden H., « Légendes et coutumes 

sénégalaises : cahiers de Yoro Diao », Revue d’ethnographie et de sociologie, 1912,sur le site 

http:/bca.ucad.sn/jspui/handle/01/109) nous ont été utiles, même si c’est surtout sur l’histoire 

des wolof que ce membre de l’aristocratie waalo-waalo insiste beaucoup plus. Nous avons 

aussi dépouillé le fonds Gaden classé dans les Manuscrits de l’IFAN. Comme signalé par J. 

Boulègue (op.cit., 1987, p.185) ce sont des sources orales recueillies au XIXe siècle ou au 

début du XXe siècle et conservées sous forme manuscrite.  Les «notes ethno-sociologiques » 

ainsi que les textes relatifs aux « origines des Pël et à l’histoire des Denyankobbe » contenus 

dans les cahiers numéro quatre (4) et soixante et un (61), pour ne citer que ceux-là, nous ont 

permis d’élargir notre vision de l’espace sénégambien et de placer le Saalum dans son 

contexte sous régional.     

2. Les sources écrites 
 Comparé aux autres royaumes du Nord de la Sénégambie, le Saalum apparaît 

assez tard dans la documentation européenne. Les écrits du milieu du XVe siècle des 

voyageurs portugais ne le mentionnent pas et il faut attendre le début du XVIe siècle pour 

qu’apparaisse dans la compilation de V. Fernandes, le terme Broçalo servant à désigner le 

fleuve, mais qui apparemment est aussi le titre du souverain.  Après ce dernier, il faut attendre 

le milieu du XVIe siècle, pour que les informations sur le Saalum commencent à être 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 17 

beaucoup plus nombreuses.  Elles proviennent surtout des Cap-Verdiens, ces Portugais qui, 

installés aux îles du Cap-Vert, sillonnaient la côte sénégambienne à partir du milieu du XVIe 

siècle pour échanger des produits qu’ils achetaient sur les marchés des Etats situés le long des 

côtes de l’Atlantique. L’ouvrage du capitaine André Alvarez de Almada domine la seconde 

moitié du XVIe siècle par la masse d’informations qu’il donne surtout pour le royaume du 

Saalum où  il avait  séjourné.    

Dans ce texte, A. Almada  passe en revue plusieurs aspects de la vie du royaume 

du Saalum avec les yeux d’un observateur, étranger à une société dont il essaie de 

comprendre, sans jugement de valeur, le fonctionnement et les différents ressorts. Tout y est 

passé à la loupe ; aussi bien l’organisation sociale, administrative que politique, ainsi que les 

pratiques culturelles. (On consultera,  avec intérêt, le résumé qu’en fait M. Bangoura dans les 

Mélanges, en hommage au professeur Mbaye Guèye, A.F.L.S.H, 2009). La traduction de 

l’ouvrage donne aux chercheurs francophones qui jusque là n’avaient que des bribes 

d’informations sur le traité écrit par A. Almada, l’opportunité d’enrichir les données qu’ils ont 

sur le Saalum et de les comparer avec ce que les sources orales leur présentent. Un autre Cap-

verdien, André Donelha qui a lui aussi voyagé à la fin du XVIe siècle, (1585), mais a écrit au 

début du XVIIe (1625), a été traduit par Avelino Texeira da Mota. C’est à travers les 

informations qu’il donne sur la gambie que l’on peut faire des recoupements pour comprendre 

certaines questions concernant le Saalum. Tous ces documents n’abordent pas toujours 

directement l’histoire du Saalum, mais, par la description du contexte politique des régions 

côtières, des mœurs et coutumes des populations, ils constituent néanmoins des sources 

importantes pour l’histoire de la région, quand on arrive à localiser géographiquement les 

lieux qu’ils décrivent. 

 Le XVIIe siècle a été une période pendant laquelle, du fait de la diversité des 

nations européennes qui fréquentaient les côtes sénégambiennes, et de l’importance du 

commerce de la petite côte, nous avons un nombre assez considérable de récits de voyage. Le 

royaume est ainsi beaucoup plus connu grâce aux écrits laissés par les navigateurs ou 

commerçants européens qui fréquentent de plus en plus  la côte atlantique (cf., Publications de 

Thilmans G. et Nize I. de Moraes). Il faut mentionner aussi l’ouvrage important de F. de 

Lemos Coelho publié par Nize I. de Moraes  (« La petite côte d’après Francisco de Lemos 

Coelho », B.I.F.A.N., série B, tome XXXV, n°2, 1973). Avec A. Almada pour le XVIe siècle, 

Francisco de Lemos Coelho (cet autre Cap-Verdien) est le plus prolixe parmi ceux qui ont 

donné des informations sur le Saalum et les Etats sis le long des deux rives de la gambie.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 18 

                La plupart des écrits de ces voyageurs européens de la période XVIe-XVIIe siècle 

ont été traduits et publiés par G. Thilmans (« Le Sénégal  dans l’œuvre d’Olfried Dapper », 

B.I.F.A.N., série B, tome XXXIII, 1971),   N.I.de Moraes   (A la découverte  de la petite côte 

au XVIIe siècle (Sénégal et Gambie), tome I : 1600-1621, 1993 ; tome II : 1622-1664, 1995 ; 

tome III : 1664-1672 ; tome IV : 1672-1679, 1998. Série Initiations et Etudes africaines, 

n°37, U.C.A.D.-I.F.A.N.) et par J. Boulègue (« Relation de Francisco d’Andrade sur les îles 

du Cap-vert et la côte occidentale d’Afrique (1582), B.I.F.A.N., série B, tome XXIX, 1967) et 

R. Marquet (Boulègue J. et Marquet R., « Le voyage de Richard Rainold en Sénégambie 

(1591), B.I.F.A.N., tome XXXIII, 1971). Sur la gambie, le beau texte de R. Jobson (The 

golden Trade, London, 1623) nous plonge dans l’atmosphère commerciale de la rive nord de 

ce fleuve où, le Saalum avait entamé déjà l’hégémonie que l’ouvrage de F. de Lemos Coelho 

confirme à la fin du XVIIe siècle.    

Les renseignements dont nous disposons pour le XVIIIe siècle, portent plutôt sur 

le commerce des comptoirs de Saint-Louis et de Gorée, avec quelques fois, consignées dans 

des mémoires, certaines mentions sur ce qui se faisait dans l’espace plus au Sud. Ces 

informations se trouvent dans la série C6 des Archives Nationales de France. L’histoire 

interne du Saalum n’est cependant abordée dans ces mémoires, que sous l’angle des relations 

du royaume avec le commerce européen. Il faut quand même signaler que les données 

relatives à notre zone d’étude qui sont consignées dans les Archives datant du XVIIIe siècle 

sont parcellaires. De nombreux auteurs ont écrit cependant  au cours de cette période même si 

le Saalum, du fait de son importance politique et économique n’a pas toujours la place qu’il 

mérite dans leur texte. Le Saalum n’était pas aussi connu au XVIIIe siècle que le Kajoor ou le 

Bawol) (à cause, entre autres, de sa position géographique et de son manque de point de traite 

sur l’Atlantique). Malgré tout, dans la première moitié du XVIIIe siècle,  l’ouvrage de F. 

Moore (Travels into the Inlands parts of Africa, London, 1738), commis puis facteur anglais 

de la « Royal African Company» établi sur la gambie, par la richesse des informations qu’il 

livre sur le Saalum et le commerce qu’il faisait à Kawur et Joar, permet de se faire une idée de 

l’évolution de ce royaume dans le contexte de la traite atlantique.  

Tout au long du XVIIIe siècle d’ailleurs, l’intérêt progressif des Européens établis 

dans leurs comptoirs de Saint Louis et Gorée fut à la base d’importants mémoires produits par 

les administrateurs de ces compagnies. Certains, tel celui de Le Brasseur, ont été publiés et 

annotés  par Ch. Becker et V. Martin, (« Détails historiques et politiques, mémoire inédit 

(1778) de J.A. Le brasseur », B.I.F.A.N., série B, tome XXXIX, n°1, 1977).  Vers la fin du 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 19 

siècle, l’expédition de Repentigny au Saalum et la signature d’un traité (en 1785) avec le 

souverain de l’époque, avait  relancé l’intérêt des Français pour le commerce avec les régions 

plus au Sud de la Sénégambie. Même si ce nouvel élan n’a pas été suivi d’effet du fait de la 

turbulence consécutive à la période révolutionnaire en France, l’ouvrage de Golberry qui 

utilise les notes de Repentigny, donne des informations importantes sur le Saalum dont la 

puissance est bien mise en exergue, de même que le portrait flatteur de son souverain.  

Après l’abolition de la traite négrière, quand ce qu’ils ont appelé le « commerce 

 légitime » s’est imposé, les Européens ont voulu mieux connaitre les Etats avec lesquels ils 

devaient entretenir des relations commerciales. C’est dans ce sens que des missions 

d’explorations ont été envoyées dans la plupart des royaumes pour évaluer le potentiel de leur 

richesse économique. Les sources écrites de la première moitié du XIXe siècle sont ainsi 

dominées par les rapports des experts. Pour le Saalum, c’est celui du botaniste Sauvigny 

(A.N.S.,1G4, pièce 12, « Voyage par terre de Saint-Louis à Albreda » par Sauvigny-botaniste, 

septembre, 1822) qui en 1822, avait effectué un voyage par terre de Saint Louis au comptoir 

français d’Albréda et fait, dans une volumineuse correspondance adressée au commandant et 

administrateur du Sénégal et Dépendances, un inventaire détaillé de l’ensemble de ses 

observations concernant ce royaume. Des questions non seulement politiques y ont été 

soulignées (possibilité d’accord politique avec la classe dirigeante), mais aussi 

environnementales (une description du saloum et des possibilités de navigation qu’il offre) 

ainsi que le potentiel économique que renfermait le royaume (richesse et fertilité du sol, 

élevage) et les possibilités commerciales. 

Avant le milieu du XIXe siècle, le Saalum qui, jusqu’au début de ce siècle n’était 

pas très bien connu des Européens, avait fini de montrer toute son importance sur le plan 

économique.  

                Pour la seconde moitié du XIXe siècle, nous avons l’important article de Pinet 

Laprade sur les Seereer, publié en 1865, dans la revue Maritime et Coloniale. Les 

Scientifiques ont fait des voyages d’explorations pour évaluer les potentialités économiques 

de ces régions qui depuis le XVIe siècle, étaient connectées à l’Europe par le biais des 

échanges qui se faisaient à travers l’Atlantique. Pour les besoins de leur conquête, il s’avérait 

nécessaire de mieux connaitre les populations qui y vivaient, d’avoir un aperçu sur leur 

histoire et leur organisation politique et sociale. C’est le but de la « notice sur les Seereer » 

publiée par Pinet Laprade, véritable source de renseignements. En fait, en dehors de M. Klein 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 20 

de M. Mbodj et de quelques ouvrages d’auteurs contemporains qui ont travaillé sur la région 

sénégambienne, l’essentiel de la documentation écrite sur le Saalum provient de ces récits 

d’exploration dont nous avons parlé plus haut ou des documents imprimés anciens. 

 Au cours de la seconde moitié du XIXe siècle, le Saalum ayant été au devant de l’actualité, du 

fait du soulèvement des musulmans de la région, il y a un accroissement de l’information sur 

ce royaume dans la documentation archivistique. Ce serait un exercice fastidieux que de tenter 

de répertorier tous les documents d’archives de cette période. Il faut cependant en souligner 

quelques uns dont la pertinence mérite d’être mentionnée. Il s’agit des écrits d’Ernest Noirot 

(« Notice sur le Saloum », in, Journal officiel du Sénégal et Déoendances, 1892), 

administrateur du Sine-Saloum de 1890 à 1896.  Son texte donne des informations 

nombreuses et intéressantes sur les divisions géographiques, l’histoire, les populations et les 

perspectives d’avenir de la région que la France venait de conquérir. E. Noirot, en bon 

administrateur n’a pas ménagé ses efforts pour tenter de mieux connaître de l’intérieur les 

populations qui venaient de  passer sous le protectorat de la France. Derrière la précision et la 

soif apparente de connaissance de cet administrateur, il faut évidemment voir une volonté de 

bien servir les intérêts de son pays. Malgré tout, il laisse aux historiens des éléments 

d’informations utiles pour la compréhension du cheminement de cette région tombée dans 

l’escarcelle de la France en 1887. Comme dit dans la présentation d’un des documents qu’il a 

laissé, il « est l’un des premiers administrateurs coloniaux à essayer de bien saisir les ressorts 

de la société indigène, même si son but reste dans le cadre impérialiste » (Martin V., Becker 

Ch. et Mbodj M., « Trois documents d’Ernest Noirot sur l’histoire du Siin et du Saalum 

(Sénégal), B.I.F.A.N., série B, tome XLII, n°1, 1980, p.38).  

 Il faut croire que E. Noirot a fini par faire des émules  car en 1901, le Lieutenant 

Chaudron, commandant le cercle de Nioro, laissait lui aussi une étude importante et 

documentée sur ce cercle (cf., « Etude sur le cercle de Nioro-Rip », ANS, 1G283). Jusqu’en 

1953, en pleine période coloniale, les différents administrateurs des territoires délimités par 

l’autorité coloniale s’efforçaient de faire des études sur les pays qu’ils administraient C’est 

ainsi que Lhomme, administrateur de la subdivision de Foundiougne en 1953, dans une étude 

monographique (« Monographie de la subdivision  de Foundiougne », ANS, juillet, 1953) 

présente un aperçu historique,  géographique et humain de celle-ci.   

 Toutes ces informations, ainsi que celles se trouvant dans les différentes 

correspondances échangées entre commandants de cercles et gouverneurs du Sénégal, 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 21 

donnent un aperçu du Saalum dans la seconde moitié du XIXe siècle. A cela s’ajoutent les 

rapports annuels des différents « Travelling commissioners » trouvés dans les archives 

nationales de la Gambie. Ces rapports datent  pour la plupart du début du XXe siècle, mais ils 

renferment des données géographiques sur les pays de la rive nord de la gambie, en même 

temps que des informations sur leur histoire et leur évolution de manière générale.       

3. Méthodologie 
 Nous n’avons pas pour ambition de faire une étude du Saalum pendant la période 

coloniale, ni au moment de sa conquête par la France. C’est cela qui rend notre perspective 

différente de celles de M. Klein et de M. Mbodj. Le premier s’est surtout intéressé à l’analyse 

de la signification du mouvement des musulmans déclenché au milieu du XIXe siècle contre 

le pouvoir ceddo, juste au moment où l’impérialisme français se précisait par le biais de sa 

volonté de conquête territoriale. Le travail de Klein s’achève quand le Saalum avait 

finalement été restructuré par le pouvoir colonial. C’est à ce moment que M. Mbodj se penche 

sur les transformations sociales induites par la mise en œuvre du projet colonial français 

tournant essentiellement autour de l’exploitation économique.  

Notre travail est surtout axé sur l’espace du Saalum et sa fabrication. Comment 

progressivement, ces populations, que l’on y trouve au milieu du XIXe siècle, quand Ceddo, 

musulmans et Français se le disputaient, l’avaient structuré. C’est en partant de ce qui nous est 

présenté à cette période comme étant l’espace saalum-saalum, que nous avons essayé, grâce à 

un travail à rebours, de dérouler le fil des évènements enroulés autour du fuseau qu’est 

l’espace en question. Il nous a fallu faire un travail d’aller/retour entre le XIXe siècle et la fin 

du XVe siècle pour cerner et mieux comprendre la réclamation de Gedel Mbodj, l’un des  

derniers Buur Saalum et héritier du projet de Mbegaan Nduur. Quand les Français l’ont aidé à 

venir à bout des perturbations provoquées par les conflits avec les héritiers de Maba, 

notamment son fils Saer Maty, « Gedel [selon l’administrateur Alsace], ne se montra pas 

avide de puissance et déclara qu’il ne réclamait que le pays que les Bour saloum, depuis  

Mbegan, avaient eu pendant plus de cinq siècles sous leur autorité et rien de plus ». (Alsace 

(A Mr le Directeur des  Affaires indigènes), « Au sujet des territoires contestés entre le 

Saloum et le Rip », ANS, 13G, 328, n°447, novembre, 1896). 

 Il nous a fallu analyser et commenter les textes oraux produits par nos 

informateurs, les comparer avec les éléments d’informations que nous fournissent les relations 

de voyage et les documents anciens imprimés pour, avec les documents d’archives, avoir un 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 22 

canevas d’ensemble de l’espace saalum-saalum. Le processus de son  peuplement a nécessité 

des enquêtes sur les migrations et l’installation des principales familles qui se sont 

progressivement alliées à celles des gelwaar et seereer trouvées sur  place. C’est l’ensemble 

de tous ces éléments qui nous a permis d’aborder cette recherche sur l’espace, les populations 

et l’histoire du Saalum, depuis Mbegaan Nduur, jusqu’au moment de la conquête coloniale. 

                     Il est clair qu’avec une fourchette chronologique s’étendant sur quatre siècles, 

tous les aspects soulevés par la problématique risquent de ne pas avoir la même égalité de 

traitement. Nous nous sommes efforcée cependant, à travers une progression tournant autour 

de trois grandes parties, d’analyser  les questions susceptibles d’apporter un éclairage sur la 

façon dont cet espace a progressivement été façonné par les populations qui s’y sont 

installées. Comment se sont-elles organisées et quelles ont été les grandes questions dont la 

résolution commune a participé à l’élaboration et à la formation des éléments d’identification 

de ceux qui se disent Saalum-Saalum.  

Ainsi, c’est autour d’une présentation des trois dimensions du territoire en question que tourne  

la première partie  

-L’espace territorial 

-L’espace environnemental 

-L’espace humain.  

L’examen de la dimension territoriale met en exergue une terre de rencontre et d’osmose où, à 

partir de la fin du XVe siècle, émerge un  royaume qui, par sa situation entre les deux cours 

d’eau, saloum et gambie, a occupé une position d’interface à la lisière de deux « mondes » : la 

Sénégambie septentrionale et la Sénégambie méridionale. Cette position lui a permis 

d’emprunter des  éléments à chacune de ces régions et de façonner ainsi sa propre identité. 

C’est cet espace où se trouvaient des communautés organisées dans des villages terroirs que 

Mbegaan Nduur réunit en une entité politique organisée autour d’un pouvoir central.  

 Du point de vue environnemental le Saalum présente un espace dont l’aspect géographique 

est marqué par une importance du réseau hydrographique, des sols fertiles et une bonne 

végétation forestière. Dans l’imaginaire des Sénégalais, le Saalum a toujours été perçu comme 

non seulement le pays des confins, mais aussi comme une sorte d’Eldorado où il fait bon 

vivre. L’examen des interactions entre les ressources naturelles, les aspects caractéristiques du 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 23 

paysage ainsi que l’évolution que l’action anthropique lui a donné, nous permet  de 

comprendre les raisons qui sont  à la base de cette perception. 

La convergence de plusieurs vagues de migrants  en ont fait un cadre à l’intérieur duquel se 

sont opérées fragmentation et osmose, un lieu de brassage. Au sein de cette entité politique 

fondée par Mbegaan Nduur à la fin du XVe siècle, s’est effectuée, grâce à la diversité de 

provenance des populations et par un processus singulier du peuplement, un façonnage et une 

redéfinition des identités.  

La deuxième partie traite du contexte d’émergence du Saalum et du processus de sa 

structuration. C’est en rapport avec sa position et ses relations avec les autres entités de la 

sous région sénégambienne que le contexte qui a vu la naissance de ce royaume est analysé. 

Pour cela, il a fallu revisiter le Jolof, la puissance politique sénégambienne de cette époque. 

Ici, nous avons étudié comment s’est effectuée son expansion dans la première moitié du XVe 

siècle, les troubles qui ont suivi son affaiblissement vers la fin de ce siècle  ainsi que les 

conséquences sur l’émergence du nouveau royaume. Cette émergence ne peut alors se 

comprendre qu'en se référant à l’histoire de l’ensemble sénégambien, lequel, à partir du 

milieu du XVe siècle, était comme pris en tenaille aussi bien à l’Est qu'à l’Ouest. 

  En fait, le fondateur du Saalum, de la même façon que Koli Teñella dans la moyenne vallée 

du sénégal, semble avoir été ici une des grandes figures politiques marquantes de la fin du 

XVe et du début du XVIe siècle. La consolidation du royaume comme nouvelle entité 

politique participait ainsi de la restructuration spatiale et politique de la Sénégambie entamée 

dès la fin du XVe siècle. Ainsi, il est possible que Mbegaan Nduur ait profité de 

l’affaiblissement de la puissance du Jolof pour fonder un Etat nouveau : le Saalum. L’analyse 

des évènements de cette fin de siècle permet de comprendre la position de leader qu’il allait y 

acquérir. Cependant, la rareté des documents écrits concernant cette période nous oblige à 

nous tourner vers le recueil d’un corpus de textes oraux sur le supposé fondateur du royaume 

pour tenter d’avoir un aperçu sur ce qu’ont été les étapes, façons et phases de la structuration 

de cet espace.   

En tant que territoire, le Saalum a résulté d’un compromis établi par Mbegaan entre, d’une 

part ses parents gelwaar et les paysans seereer, d’autre part avec les Pël trouvés en place ainsi 

que les populations islamisées provenant de plusieurs vagues de migrations (Soninke, Jaxanke 

Mandeng) qui s’étaient installées et organisées en petites structures entre les fleuves saloum et 

gambie. C’était  donc, dès le début, un royaume multiethnique. Et,  aussi bien les Seereer, les 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 24 

Soninke/Jaxanke, les Mandeng que les Wolof ont contribué à la structuration et au  

façonnement de son identité culturel et politique. Les différents évènements qui ont secoué la 

Sénégambie auront contribué à  l’arrivée de nombreux autres migrants dont l’installation a été 

organisée par les dirigeants du royaume. Chaque groupe arrivant avec ses croyances et son 

histoire propre, le Saalum construit ainsi progressivement son territoire et acquiert une 

identité qui lui est propre.  

Dans la troisième partie, nous essayerons de voir quelles ont été les facteurs d’évolution de 

cette formation ainsi que les dynamiques qui ont impulsé ceux-ci. Les trois axes qui semblent 

être à l’origine des forces de son impulsion ont tourné autour du caractère déconcentré du  

pouvoir de son souverain, de la présence précoce de  l’Islam ainsi que de l’insertion  du 

royaume dans la dynamique atlantique dès sa formation. Tenter  de répondre à ces questions, 

c’est non seulement examiner les facteurs d’évolution du Saalum par rapport aux autres 

royaumes de la Sénégambie, mais aussi mettre en lumière les dynamiques internes et externes 

qui ont pu ou du être à la base de la trajectoire qu’il a empruntée tout au long de la séquence 

chronologique considérée. 

 

*: N.B. Dans toute la suite du texte, les graphies sénégal et gambie renvoient aux cours d’eau 
alors que Sénégal et Gambie désignent les territoires et Etats des républiques. Nous n’avons 
pas pu respecter la transcription en caractères italiques de tous les termes non français 
contenus dans ce texte du fait de la fréquence de leur utilisation 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Première partie : Présentation du 
Saalum 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 26 

Chapitre I : Une territorialisation tardive. 
                A l’entame de ce texte, il nous paraît utile de définir certains termes, de clarifier les 

acceptions de certains d’entre eux, celles du Saalum en particulier. Ainsi, le terme espace, 

comme celui de région,  est compris dans son acception géographique. Il désigne un ensemble 

de terres,  c'est-à-dire  une région avec des caractéristiques topographiques, fauniques et 

hydrographiques  précises. Celui de territoire renvoie à un espace où à une partie d’un espace 

politiquement structuré, contrôlé par un pouvoir sociopolitique. Situé entre les bassins du 

saloum au Nord et de la gambie au Sud, l’espace où s’est constitué le territoire du royaume du 

Saalum a été  et est encore  et ce aussi longtemps que puisse remonter la mémoire collective,  

une terre de rencontre, de fragmentation, d’osmose et de fusion entre des populations venues 

aussi bien de la Sénégambie1 septentrionale que méridionale. En effet on y trouve, et depuis 

longtemps, des wolof,  des Halpulaar’en (Tukulër et Pël), des Seereer et des Mandeng1bis. Sur 

une carte du Sénégal atlantique et subatlantique, on peut constater que la région qui a servi de 

territoire à l’entité politique dénommée Saalum et dont nous tentons de définir l’identité, 

occupe une position centrale2.   

        Cette centralité de sa position géographique (milieu du Sénégal atlantique et 

subatlantique) du Saalum en a fait, au cours des siècles, une zone de convergence où sont 

venu s’établir des populations avec des motivations multiples et qui, tout au long de l’histoire, 

ont fini par 

- la transformer en espace de refuge et de transition, mais aussi un centre d’élaboration 

de variantes culturelles entre les parties septentrionale et méridionale la Sénégambie  
                                                            
1 Ici, nous désignons seulement l’espace entre les bassins drainés par les fleuves sénégal et gambie. Même si  
l’espace d’influence de la Sénégambie, en tant qu’entité d’analyse historique, peut être étendue au-delà de cet 
espace géographique (Pour  Boubacar Barry,  cet espace, du fait d’une unité remarquable dans son peuplement 
et sa civilisation s’étend jusqu’à la  Sierra Léone actuelle. Cf. Barry B., La Sénégambie du XVe au XIXe siécle: 
Traite Négrière, Islam et Conquête Coloniale. Paris, Éditions l’Harmattan, 1988) c’est par commodité que cette 
définition a été prise puisque ce qui est devenu le territoire du Sénégal s’y retrouve entièrement. 

2 Sous cette graphie, le Saalum doit être distingué des régions nées des réformes administratives et territoriales 
de la République du Sénégal. En 1960, l’Etat du Sénégal indépendant érige le Siin et le Saalum, en région 
administrative appelée Sine -Saloum (le Siin était une autre unité territoriale contiguë au Saalum et dont les 
souverains portaient le titre de  Maad ou Buur Siin). Vingt quatre ans après(en 1984), ladite région était à 
nouveau scindée en deux : celle de Fatick (censée correspondre au territoire de l’ancien royaume du siin) et 
celle de Kaolack (pour le Saalum). Il faut souligner le fait qu’aucune des deux régions ne correspond à 
proprement parler, au Siin et au Saalum des historiens. Si la région de Fatick englobe entièrement en son sein 
tout le territoire de l’ancien royaume du Siin, tout l’espace compris au Sud de Foundiougne a par contre 
toujours participé de la mouvance de l’ancien royaume du Saalum. La région de Kaolack est ainsi amputée 
d’une partie considérable du territoire du Saalum.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 27 

- lui donner une identité particulière, laquelle s’est ajoutée à toute une palette dont la 

superposition et les imbrications donnent au Sénégal contemporain la figure qu’on lui 

connaît.  

1. Une terre de rencontre et d’osmose 
Sous ce chapeau, il s’agit de circonscrire les espaces et territoires sur lesquels s’étendait 

l’autorité du Buur saalum. En d’autres termes, spatialement parlant, qu’est ce qui constituait 

le Saalum ? Si nous procédons dans notre analyse à l’examen des différentes sources qui 

parlent de la délimitation du Saalum, nous voyons tout de suite que ce dernier n’a pas toujours 

correspondu aux territoires sur lesquels s’exerçait directement l’autorité du souverain. 

Précisons qu’il n’a pas existé un espace Saalum Saalum, mais seulement un territoire, œuvre 

d’un pouvoir politique constitué à la fin du XVe siècle.  

Selon E. Noirot, le Saalum s’étendait entre « 17° 20’ et 18°50’ de longitude Ouest du 

méridien de Paris et 13°40’ et 14°20’ de latitude nord ». Les limites qu’il en donne se 

présentent ainsi : 

•  Au Nord : Une ligne coupant la forêt comprise entre le Sine et le 

Saloum, qui part du marigot du Sine, un peu au nord du village de 

Thiombi, passe près de Diokoul, suit, à peu près, une ligne Ouest et Est 

jusque vers le village de Gagnik. De ce dernier point, la frontière, 

devenant commune avec le Baol, s’infléchit au Nord-est et, traversant la 

forêt fréquentée seulement par les bergers Peulh au temps des pluies, 

s’arrête au Nord de Ouarnéo, dernier village du Saloum à l’Est. 

• A l’Est : une ligne partant de Ouarnéo pour aboutir à Panthian, 

village situé sur la rive droite d’une charmante rivière d’eau douce aux 

abords touffus qui, de méandre en méandre, va se jeter dans la Gambie, 

à une vingtaine de Km en aval ; Cette frontière est commune au Saloum 

et au Niani. 

• Au Sud : la frontière partant de Panthian, suit une ligne brisée qui 

passe un peu au Sud du village de Baty, sépare le Saloum du Sandial, du 

Ripp, du Niom, et vient aboutir à la frontière du Niombato, un peu au 

Sud de Sokon. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 28 

• A l’Ouest : le Saloum est borné par le canal de Bandiallah, le canal 

de Guilor qui sépare l’île de Foundiougne du Saloum et dont la direction 

générale est orientée nord-est – sud-est 3. 

 

Cette délimitation date de la fin du XIXe siècle. C’était au moment où les Français entamaient 

le processus de domination au Sénégal4. On remarque tout de suite que le Ripp, espace 

traversé par le Bao Bolong  (un des affluents de la gambie) et territoire à partir duquel 

l’offensive musulmane a été lancée, n’y est pas intégré. 

                        En revanche, en 1929, L. Aujas en donne des limites toutes autres : « A 

l’ouest : Océan Atlantique, à l’Est : Bassin supérieur de la Gambie, au  Nord : le Ferlo et la 

région du jolof, alors que  toute la partie méridionale longe le territoire de la colonie anglaise 

de la Gambie »5.  

Entre la période où E. Noirot écrit et celle de L. Aujas, il y a eu une trentaine d’années 

correspondant à la phase d’implantation de la France dans cet espace du Sénégal central 

atlantique et subatlantique.  A l’époque, la situation géostratégique de cet espace en faisait un 

enjeu entre la France et l’Angleterre. Ainsi, souligne Moustapha Kébé,  

 La possession de la Gambie procurait à l’Angleterre des avantages 

militaires…  alors qu’au plan économique, les commerçants français ont 

dominé pendant longtemps le marché de la Gambie, si bien que l’intérêt  

économique de l’Angleterre y était très faible. Sur cinq maisons commerciales 

considérées comme les maîtresses du commerce, une seule était anglaise ; au 

plan militaire, la partie vitale de la colonie française, réservoir de ressources 

agricoles et humaines était constituée par le Sine Saloum6 à proximité de la 

                                                            
3  Noirot E., « Notice sur le Saloum » in Journal officiel du Sénégal 1892, p.404 

4 Cf., entre autres, Sabatié A., Le Sénégal, sa conquête et son organisation (1364-1925) imprimerie du 
Gouvernement, Saint Louis, 1925 et Saint Martin Y.  J., Le Sénégal sous le Second Empire: naissance d'un empire 
colonial, 1850-1871, Karthala Editions 1989 
5 Aujas L., «  La Région du Sine –Saloum : Le port de Kaolack ».  Extrait du Bulletin du comité d’études 
historiques et scientifiques de l’AOF. T. XII, N° 1-2. Janvier –juin 1929. La non précision de l’extension 
méridienne du territoire de la colonie anglaise de la Gambie (N.B. cf. note 11, infra) empêche de fixer la 
distance entre ladite colonie et la limite méridionale du territoire du Saalum. Cette imprécision aura des 
conséquences dans les conflits et rivalités entre commerçants et Etats français et anglais (cf., Infra) 

6 Chez cet auteur, l’expression Sine Saloum renvoie aux territoires des régions administratives du Sine et du 
Saloum, lesquels, nous l’avons déjà signalé, ne correspondent pas toujours aux territoires des anciens 
royaumes du Siin et du Saalum.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 29 

Gambie et par la région du haut Sénégal et Niger, dont les produits étaient 

drainés par le chemin de fer de Koulikoro à Kayes7.    

                      C’est le 19 août 1889 qu’un arrangement international avait délimité les zones 

d’influence anglaise et française.  

La délimitation franco-anglaise part de la crique8 de Djinack (Niom-

Bato) sur l’Océan Atlantique, suit le parallèle 13° 35’ 36’’ laissant à la 

Gambie une zone d’environ 10 Kms, de largeur jusqu’au pilier Mbayen 

et remonte vers le nord en suivant sensiblement le méridien 17° 40’ à 

l’ouest de Paris [il veut dire « à l’ouest du méridien de Paris »] 

jusqu’aux Diammas. Les limites sont marquées par des arbres, des 

tumulus en terre de termitière, des seuils rocheux.9    

Les Anglais qui, depuis 1826 avaient occupé les deux rives de l’embouchure, 

contrôlaient désormais tout le bassin de la gambie10.  De ce fait, les Français qui avaient perdu 

le comptoir d’Albréda11 depuis le milieu du XIXe siècle, étaient gênés dans leurs transactions 

commerciales, car les populations autochtones cherchaient à écouler les produits en Gambie 

plus proche, les escales de Kaolack et de Foundiougne  étant trop éloignées des centres 
                                                            
7 Kébé  M., « La délimitation des frontières entre le Sénégal et la Gambie : un obstacle à l’oppression française 
(1885-1920) » in, Becker Ch., Mbaye S. et Thioub I., AOF : réalités et héritages, sociétés Ouest-africaines et 
Ordre Colonial, 1895-1960, T.I. Dakar, Direction des Archives du Sénégal, 1997, p.117-118 

8 Selon le dictionnaire Larousse, edition 2004, le terme crique désigne une petite baie. 

9 A.N.S. 1G283,  Etudes sur le cercle de Nioro-Rip, septembre 1901, par le Lieutenant Chaudron de l’infanterie 
coloniale, commandant le cercle. 

10 Saint Martin Y., Le Sénégal sous le second empire : naissance d’un empire colonial (1850-1871), Kartala, 1989, 
P.89.   Yves Saint Martin note qu’« en 1826, le gouverneur de Sierra Leone, Kenneth Macaulay, obtint du roi de 
Ñomi, la cession, en toute souveraineté à la couronne britannique, d’une bande de terre d’un mile de large sur 
la bordure droite de l’estuaire. De Bunyadu creek à Jokadu creek, c’est le ceded mile des cartes anglaises ».  

11 Dans l’article où il répertorie les différents établissements de la rive nord de la gambie, (« an archeological 
appraisal of early Europeans settlements in the Senegambia » in, Journal of African history, VIII, I. 1967, PP f-64) 
Raymond Wood présente Albréda comme suit : « établissement français. Albadar ou Albida, sur la rive 
Nord, à 1 ou 2 milles de fort James, date de 1681, incendié, Albréda fut reconstruit, abandonné et rétabli 
en 1698 par A. Brüe, quand les français étaient en possession de fort James. Abandonné de nouveau, 
restauré après 1713, mais repris par les Anglais en juin 1724. Repris plus tard par les Français, et 
entièrement reconstruit, Albréda passa des Français aux Anglais à plusieurs reprises ». En fait c’est par le 
traité du 07 mars 1857 qui vit  la renonciation par les Anglais à leurs droits sur la traite de la gomme, que 
la France leur abandonna le comptoir d’Albréda (Cf., « Historical notes on the North Bank » in,  CSO 18/6, 
National Archives of the Gambia).  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 30 

principaux de productions d’arachides12. C’est d’ailleurs cet état de concurrence avec  les 

Anglais qui sous-tend l’essentiel de la politique du Lieutenant Chaudron commandant le 

cercle de Nioro au début du vingtième siècle. Ainsi pouvait-il noter en 1901,  

 On a ouvert des routes sures aboutissant à des centres ; aussi, les 

caravanes de chameaux parcourent-elles le pays en tout sens au 

moment de la traite – les européens n’amènent pas leurs 

marchandises dans l’intérieur, ils les débarquent dans les escales, les 

Dioulas les apportent dans le pays. Afin que le commerce ne soit pas 

entièrement drainé par la Gambie anglaise, des droits de 13% pour 

l’entrée et de 10% pour la sortie, ont été imposés sur tous les 

produits.13   

La  présentation faite par L. Aujas correspond dans l’ensemble à ce que les 

sources orales disent de l’espace territorialisé par Mbegaan Nduur, fondateur, à la fin du XVe 

siècle, du royaume du Saalum. Selon l’une d’elle, du temps de Mbegaan Nduur, l’espace 

relevant de son autorité arrivait jusqu’à Kung14  sur la rive nord de la gambie.15 Cela laisse 

penser alors que tout au long de l’histoire, il y a eu des périodes de construction et de 

déconstruction de territoires à l’intérieur de cet espace. En effet, si E. Noirot distingue 

nettement le Ripp, le Ñom et le Sanjal comme ne faisant pas partie du Saalum, d’autres 

sources par contre les y incluent. Dans la partie de son étude intitulée « Aperçu historique », 

L. Aujas signale que :  

 Deux grands groupements et une multitude de petits états, soit 

indépendants, soit vassaux, se partageaient le pays [le Saalum]. A 

l’origine, le pays était habité par les Sereres qui seraient les premiers 

                                                            
12 A.N.S. 1G283,  Etudes sur le cercle de Nioro-Rip, septembre 1901, par le Lieutenant Chaudron de l’infanterie 
coloniale, commandant le cercle 

13 A.N.S. 1G283 

14 Kung est le nom de la localité située en face de Banjul, (capitale de la Gambie) et que les Européens ont 

appelé  Barra, ce qui peut induire l’idée selon laquelle le Saalum sous Mbegaan s‘étendait jusqu’à la rive droite 

ou jusqu’à quelques encablures de  la rive droite de la gambie. 

15 Entretien avec El hadji Diouf  (Thiakalar, novembre, 2007) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 31 

habitants ; nous avons ensuite les mandingues venant du Ngabou….A 

cette époque, le Saloum s’étendait jusqu’à la Gambie au Sud 16.  

L. Aujas, nous l’avons dit, a écrit dans le courant du XXe siècle. Et, même s’il ne cite pas ses 

sources, les interprétations qui ressortent de son analyse recoupent les informations que nous 

livrent les sources écrites du XVIIIe siècle. Ainsi Durand Jean Baptiste Léonard dans son 

ouvrage paru en 1802, note que « les états du roi du Salum commencent à la rivière de 

Palméra, limite de l’état précédent [Le Siin] et finissent à 2 ou 3 lieues de la pointe de 

Barre »17, alors que P. Labarthe signale qu’ « on ne donne au royaume de Boursalum que 10 

lieues de côtes, mais il s’étend fort avant dans les terres. Une grande partie est située sur la 

rive droite ou septentrionale de la Gambie »18. S.M.X. Golberry ne dit pas autre chose quand 

il rapporte qu’« aux frontières méridionales de Salum, finit le territoire des Iolof[Wolof], qui 

s’étendait autrefois jusqu’à la Gambra [gambie] »19.Il se fait plus précis quand, se basant sur 

les traditions recueillies auprès des populations, il parle du processus de peuplement et de 

formation des royaumes mandeng de  Ñomi (royaume Mandeng de la basse gambie qui dans 

les sources européennes est désigné par Barra), Kulaar  et  Badibu , tous sur la rive 

septentrionale de la gambie.  « Au commencement de la dixième année de l’hégire [d’après 

ces traditions], Amari Sonko, célèbre guerrier manding, descendit de l’intérieur des terres de 

l’Afrique, à la tête de plus de vingt milles hommes armés, et suivi d’un grand nombre de 

femmes et de Marabouts ; il ravagea tous les bords septentrionaux de la Gambie ; arriva vers 

l’embouchure du fleuve, livra plusieurs batailles au roi de Salum, resta maître enfin des 

territoires de Barra, Kollar et de Badibou. Il eut encore plusieurs années de guerre à soutenir, 

avant de rester paisible possesseur des contrées qu’il avait conquises ; mais à la faveur des 

renforts qui lui arrivèrent du pays manding, il sut s’y maintenir ».20 A travers cette tradition, 

on peut comprendre que l’espace où se sont établis les états du Ñomi, Kulaar et Badibu a eu à 

relever dans un premier temps de l’autorité politique du Saalum ou tout au moins, était un 
                                                            
16 Aujas L., op.cit. 1929, p.95 

17 Durand J.B.L.,    Voyage au Sénégal T.1, chez Agasse, rue des Poitevins, An X, p.113 

18 Labarthe  P.,  Voyage au Sénégal pendant les années 1784-1785, d’après les  mémoires de LAJAILLe, ancien 

officier de la Marine Française,  Paris, rue Faubourg Saint germain, An X- 1802,p.116 

19 Golberry  S.M.X., Fragmens d’un Voyage en Afrique, tome second, Paris, An X de la République, 1802, p.131 

20 Golberry S.M.X., op.cit. p. 159 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 32 

espace disputé21. Selon une tradition recueillie par Sékéné Mody Cissoko et Kaoussou 

Sambou, les Sonko du Ñomi seraient des Pël répondant, à l’origine, au nom de Bâ. Et si l’on 

se réfère aussi aux traditions citées par D.R.Wright, ils descendraient de Koli Teñella22. Ces 

traditions qui rattachent les Sonko aux Pël de Koli Teñella annulent la référence au VIIe siècle 

et trouvent leur explication dans le contexte du XVIe siècle sénégambien. En effet, la quasi 

totalité des études de l’histoire moderne de la grande Sénégambie, montre que toute la 

première moitié du XVIe siècle y est marquée par de grands mouvements de populations 

consécutifs à la grande migration des Pël dirigés d’abord par Teñella, ensuite, à partir de sa 

mort en 1512, par son fils Koli. Décrivant l’itinéraire de Koli et les différentes étapes de ses 

conquêtes, Omar Kane qui cite Arcin dont le texte date de 1911 note que  

Koli part du Wassulu occidental, où il était à la tête d’une confédération de 

Fulbe ; de là, il entre dans le Fuladu. L’étape suivante est constituée par le 

plateau de Labe, où il constitue un vaste royaume avec pour capitale 

Gueme Sangan, collabore avec certaines populations mais persécute les 

minorités….. dans ce royaume, sont intégrés les Bajaranke et les Caapi du 

Kade. Koli noue des relations matrimoniales avec les populations malinke. 

C’est du Bajar, qu’il prend l’offensive contre la confédération Seereer-

Joola. Après sa victoire, il fonde un « nouveau Fuladugu » dans le Ngabu 

avec Bassé pour capitale. De là, il traverse victorieusement le Ferlo dominé 

par les wolof et chasse du Damga et du Bundu les Soose qui se refugient en 

basse Gambie.23 

Cette version sur l’itinéraire de Koli peut nous permettre de comprendre la tradition véhiculée  

par les descendants des Sonko qui bien que mandeng, se disent descendants du Pël Koli 

                                                            
21 La constitution de ces états mandeng est donc bien antérieure  à celle du Saalum. Il faut cependant préciser 
que, même  s’ils sont peuplés en majorité de populations mandeng, (elles se désignent comme des mandeng 
du Tiliji, c’est- à- dire de l’Ouest, par rapport à ceux du Tilibo vivant à l’Est) certaines parmi les populations 
trouvees sur place, n’etaient pas mandeng et, même celles de l embouchure de la gambie se reclamaient de 
l’identité seereer. Cela peut fonder l’argument selon lequel, en allant fonder le royaume du Saalum, Mbegaan 
Nduur (cf. Infra) savait qu il n’allait pas en terre inconnue. 

22  Cissoko S.M., & Sambou, K.,  Recueil des traditions orales des Mandingues de Gambie et de Casamance, 
Centre Régional de Documentation pour la tradition orale, Niamey, Niger, 1969 ; Wright, D.R., The Early  
History of NIUMI : Settlement and Foundation of a Mandinka State on the Gambia  River , Ohio University 
Center for International Studies, Africa Program, 1977, Athens, Ohio. 

23 Kane O., « Le Fuuta Tooro des Satigi aux Almami : 1512-1807 »Thèse de Doctorat d’Etat, UCAD, Dakar, FLSH, 
Dpt d’histoire, 1986 p. 131 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 33 

Teñella24. Les alliances matrimoniales nouées par Koli avec les populations malinke du Bajar 

expliqueraient le rattachement, par la tradition, des Sonko au monde mandeng. C’est 

certainement dans le contexte des bouleversements nés de cette migration, que le Ñomi, 

jusque là relevant de l’autorité du Saalum, a pu se libérer de cette sujétion en s’alliant à cette 

nouvelle force politique représentée par les Pël de Koli.  

Cette longue digression faite à partir du  passage de l’ouvrage de Golberry est 

intéressante pour nous car les traditions recueillies par l’auteur datent des années 1785, 86 et 

87, années au cours desquelles, il résida en Afrique, même si son texte n’a été publié qu’en 

1802. Si on les compare à celles qui ont été recueillies à des dates plus récentes (dans les 

années soixante du vingtième siècle, soit deux siècles plus tard), on voit malgré tout que les  

idées de base sur lesquelles elles reposent restent les mêmes. 

Ainsi, pour David Gamble, certaines traditions de la basse gambie, indiquent  que les 

habitants du Ñomi étaient à l’origine des Seereer, sujets du chef wolof du Saalum. Ce serait  à 

la suite d’un conflit avec le Saalum que des Mandeng ont aidé les Seereer et se sont emparés 

du pouvoir25. Cette tradition recueillie par Gamble nécessite deux remarques :  

                    La première, c’est le fait que le Ñomi semble avoir été une sorte de 

« protectorat » du Saalum qui l’avait conquis et dominé, ou que le Ñomi avait cherché 

protection auprès du Buur Saalum moyennant versement d’un impôt constitué par la paille 

nécessaire à la construction de la case du souverain.26.Protectorat ou relation tributaire, 

quoiqu’il en soit, il semble établi que le Ñomi au début du XVIe siècle, même s’il ne faisait 

pas partie de l’espace territorialisé par Mbegaan Nduur, relevait de l’autorité du Buur Saalum.  

                   La deuxième remarque repose sur l’expression « chef wolof ». Elle suggére l’idée 

que l’indépendance du Ñomi est postérieure au règne de Mbegaan Nduur, puisque si on se 

                                                            
24 En fait, il n’y a pas de contradiction. L’évocation du rattachement à Koli traduirait simplement le fait que 
parmi les compagnons de celui-ci, il y avait des mandeng.   

25 Gamble D., The Wolof of Senegambia. Together with Notes on the Lebu and the Serer, London,International 
African institute, 1957, p. 99 

26 Que l’on ne se méprenne pas sur la nature et l’importance de cet impôt. Selon Jebel Samb de Radio Gambia, 

cette paille appelé « ñantang »  (terme mandeng signifiant « paille ») était très prisée au Saalum car les toitures 

confectionnées avec cette paille donnait des chambres plus fraiches que celle faites avec la paille du Saalum 

appelée « xatt ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 34 

réfère  à la liste des souverains du Saalum (cf. infra) et les durées de règne fournies par Jean 

Boulègue et Abdu Buri Bâ, le pouvoir politique est passé très rapidement des mains des chefs 

mandeng « seereerisés »(ou seereer a ascendance mandeng) à celles des Wolof après 

seulement deux règnes des premiers27. Le chef wolof  dont parlent les traditions recueillies par 

D. Gamble serait Latmingue Jelen qui, sur la liste des Buur Saalum fournie par Abdu Buri Bâ, 

occupe la troisième place et semble être le premier roi de patronyme wolof à avoir régné dans 

ce royaume.  

                  Cependant, si on suit l’analyse de Donald R. Wright, jusqu’au milieu du XVe 

siècle, le Ñomi n’était pas encore un état fortement centralisé, mais était sous le contrôle des 

Jammeh, familles mandeng très tôt installées en basse gambie et qui, par inter-mariage,  se 

sont mêlées aux quelques populations seereer trouvées sur place. Il devait cependant connaitre 

une relative stabilité et les Jammeh contrôlaient le commerce le long de la côte. C’est 

seulement à la fin du XVe siècle, du fait de la politique expansionniste du Jolof vers les rives 

de la gambie, que les populations du Ñomi eurent à faire face aux tentatives de domination de 

leurs voisins du Nord.28  Donald Wright a recueilli et fait une large critique des traditions29. 

Cependant, si on compare les différentes versions (celle de D. Wright et celle de D. Gamble),  

on se rend compte qu’ici aussi, la tradition orale a fait un montage et plusieurs faits ayant 

marqué l’évolution de la communauté sont mis en exergue dans les récits. Ainsi, les 

évènements qui ont marqué l’histoire des relations du Ñomi avec ses voisins du nord y ont été 

rassemblés. Il faut alors une bonne connaissance des traditions de la région pour pouvoir se 

retrouver du point de vue chronologique. Les traditions recueillies par D.Wright  parlent elles 

aussi du chef wolof qui était à la tête du Saalum (Ndene Ndiaye) au moment où le Ñomi avait 

recouvré, vis-à-vis du Saalum, son indépendance. La liste des souverains du Saalum 

mentionne le nom de Ndene Ndiaye, mais les dates de son règne se situent au XVIIe siècle30, 

tandis que Jebel Samb parle de Ndene Ndiaye Maroon comme le roi qui régnait au Saalum 

                                                            
27 Boulègue  J., « Contribution à la chronologie du royaume du Saloum », in Bulletin de l’IFAN, T. XXVIII, Ser.B, 
n°3-4, 1966, p. 657; Bâ A. B., « Essai sur l’histoire du Saloum et du Rip », in), T. 38, série. B ; n° 4, 1976, P. 16.  

28 Donald R.W., op.cit., p. 78. 

29 Selon D. Wright, dans les traditions recueillies auprès des Sonko du Ñomi au XXe siècle, il ne faut pas perdre 
de vue le fait, que ces derniers essaient de donner une légitimité à leur pouvoir aux yeux des Anglais ;aussi, 
faisait-ils remonter l’origine de leur pouvoir à Koli Teñella. 

30 Bâ A. B., op.cit.,  1976, p. 16 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 35 

lors du premier conflit ayant opposé celui –ci au Ripp/Badibu, un autre royaume mandeng de 

la rive nord de la gambie31.  

                      Ce conflit qui semble avoir eu lieu dans le courant du  XVIIe siècle, a opposé 

non pas le Saalum au Ñomi, mais au Badibu. Cet amalgame montre toute la complexité et la 

difficulté qu’il y a dans le maniement des sources orales pour reconstituer des faits 

historiques, même si ces dernières, de manière indéniable nous donnent des indications sur les 

évènements et sur les tendances de l’évolution  générale. Ainsi, les informations fournies par 

S.M.X. Golberry, D. Gamble et D. Wright, ajoutées à celles que Sékéné Mody Cissoko et 

Kaoussou Sambou ont présentées dans leur étude sur les traditions orales des Mandeng de 

Gambie32, renforcent l’idée selon laquelle, effectivement le territoire et/ou l’Etat du Ñomi a 

dû à une époque donnée, relever de l’autorité politique du Saalum. En effet, à chaque fois, les 

récits font référence aux liens de dépendance qui ont existé avec le Saalum. Les traditions 

recueillies à Essaw font référence au fait que « la royauté de Bakindiki33 [le Niomi primitif] a 

un moment,  était dépendante du roi du Saloum »34, tandis que celles de Berending35 disent 

clairement qu’ « autrefois, les maîtres du pays étaient les serers », ce qui suggère qu’ils ont 

par la suite perdu leur autorité au profit des Mandeng. On peut penser qu’au début du XVIe 

siècle, l’autorité de Mbegaan Nduur s’étendait jusqu’à ce territoire du Ñomi où se trouvaient 

déjà installées des populations seereer cohabitant avec des migrants de culture mandé venus 

                                                            
31 Samb J., Radio Gambia, 1974. Selon ce « traditionniste, Ndéné Ndiaye Maroon a été un roi du Saalum. Sa 
mère Ndiaye Maroon, était originaire du Badibu, royaume mandeng où les familles Maroon et Jammeh 
alternaient au pouvoir 

32 Cissoko S.M. & Sambou K.,  op.cit., Centre Régional de Documentation pour la tradition orale, Niamey, Niger, 
1969. Ces informations ont été recueillies dans le Ñomi, à  Essaw et Berending (dans le Badibu ) à Iliassa, 
Jumansar, Farafénié, et Jajari, enfin à Kaur dans le quartier  de Janekunda. 

33 Selon Boubakar Sonko, un informateur de Sékéné Mody Cissoko, « les premiers habitants du Niomi viennent 
du Mandé.  Bakindiki est le premier village du Ñomi. Ses fondateurs sont les Diammé., des Mandeng venant du 
village d’Iliassa dans le Badibou. Quand la royauté de Bakindiki qui était dépendante du Saloum se révolta 
contre lui, elle appela les Mane et les Sonko qui acceptèrent de l’aider à condition de participer à la royauté. Le 
roi de Bakindiki rassembla ses alliés et le Ñomi refusa de payer les coutumes au Saloum. La guerre éclata et les 
gens du Saloum furent chassés jusqu’à Fatta près de Missira. Ensuite les alliés élargirent la frontière jusqu’à 
Soutouto près de Nema. C’est ainsi que le pays s’affranchit ». 

34 Ibidem  

35 Berending est, avec Masaringson et Djilancounda, l’un des trois villages du Ñomi dirigés par  les Sonko. Bacari 
Sonko, le chef du village de Berending note que « les maîtres de la terre ne sont pas les Sonko, mais les 
Diamme (ceux de Bakindiki). Les Sonko ont fait la guerre et c’est cela qui leur a donné la terre ; au moment où 
ils arrivaient, les Diammé étaient les propriétaires de la terre, mais ils payaient des impôts au Saloum. Leurs 
coutumes étaient de la paille pour faire la toiture des cases du roi. Les Sonko sont venus en guerriers, ont 
combattu le Saloum et parvinrent à avoir le pays dont lespremiers occupants étaient autrefois les serers ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 36 

de l’Est et dont l’influence aurait abouti a une transformation des structures villageoises de 

leurs prédécesseurs en un véritable pouvoir politico-étatique. 

                    C’est ainsi qu’il faut d’ailleurs comprendre les propos de notre  informateur, 

Elhadj Diouf de Tiakalar36 selon lesquels, du temps de Mbegaan Nduur, l’espace relevant de 

son autorité arrivait jusqu’à Kung  sur les rives de la basse gambie. Pour lui, le  Saalum 

s’étendait jusqu’à Kad Balooji qui constituait sa frontière avec le Jolof,   tandis que Ngulul le 

séparait du Siin et Kung, des territoires qui constituent aujourd’hui la Gambie. Toujours selon 

cet informateur, Kung est un village fondé par un Seereer du nom de Koor Baal Senghor. 

Koor en langue seereer signifie homme, et Baal indique la couleur noire. Cette précision de 

notre informateur n’est pas innocente et montre bien qu’il s’agissait des Seereer présents sur 

les lieux avant l’arrivée des migrants mandeng venant du Gaabu37. En effet, même dans le 

Saalum actuel, Seereer bu ñuul, (Seereer noir), renvoie au Seereer non métissé aux mandeng, 

c'est-à-dire à celui que ces derniers ont trouvé sur place.  

                        Espace très convoité par les Buur Saalum, certainement du fait de sa position 

stratégique à l’embouchure de la gambie, le Ñomi n’a eu de cesse de lutter pour se défaire de 

leur domination. C’est ce qui fait dire à S. M. Cissoko que « la confédération de Niomi est née 

de la nécessité de se défaire de l’ennemi extérieur, le royaume sérère du Saloum. Trois clans : 

les Diamme, les Mane, les Sonko, s’allièrent pour s’affranchir de la domination du Bour 

Saloum et, après la victoire, formèrent un royaume sur lequel ils régnèrent à tour de rôle »38. 

S.M. Cissoko ne précise pas la période et le contexte de ce conflit qui a opposé le Ñomi au 

Saalum. Nous pensons que c’est au cours du XVIe siècle, dans le contexte des 

bouleversements soulevés par la remontée de Koli Teñella depuis le Bajar vers le Fuuta  

Tooro. La raison réside dans le fait que les traditions du Ñomi recueillies par S.M. Cissoko et 

                                                            
36 Thiakalar est un vieux village  à quelques kms de l’actuelle agglomération de Sibassor. Selon El hadj Diouf, le 
village faisait partie de l’espace dénommé « Këlu Kawoon », c'est-à-dire l’espace géré directement par le roi du 
Saalum.  

37 Sur les migrations des mandeng, cf., Gavrand, R.P.H., « Le Gabou dans les traditions orales sereer et Gelwar » 
Ethiopiques  1981, n° spécial et Guèye, Mb., « Les Guelowares et le Sine », Actes du Colloque international sur 
les Traditions orales du Gabu, Ethiopiques, 1981, n° spécial  

38 Cissoko S. M., « La royauté (Mansaya) chez les Mandingues occidentaux, d’après leurs traditions orales»,  
BIFAN. Série  B, Tome X, 1969, p. 330 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 37 

K. Sambou font intervenir Koli et ses hommes comme alliés des populations locales dans ce 

conflit39.  

                       Nous pouvons grâce à ces traditions, dater ce conflit, entre le Saalum et le 

Ñomi, de la première moitié du XVIe siècle avec comme conséquence, pour le Ñomi, non 

seulement un affranchissement de la domination du Saalum, mais aussi une restructuration de 

l’espace et un changement de la nature du pouvoir politique qui devient confédéral. Le Ñomi 

était déjà territorialisé avant ce conflit (Da Mosto parle du Ñomi Mansa au milieu du XVe 

siècle) et était dirigé par la famille Jammeh « propriétaire des terres » qu’elle avait spoliées au 

premiers occupants seereer.                         

                    Cependant à partir du XVIe siècle, cet espace à l’embouchure de la gambie reçoit 

les contrecoups des secousses soulevées en amont par les Pël de Koli Teñella. C’est dans ce 

nouveau contexte marqué par l’ébranlement de la puissance du Mali grâce à ce vaste 

mouvement politique et social dont le dénouement se fait sur la moyenne vallée du fleuve 

Sénégal, que le Ñomi se structure, comme souligné par S.M.Cissoko en une confédération de 

villages avec un pouvoir central assez fort. On peut dire qu’à partir de cette période, les liens 

avec le Mansa du Mali, pour autant qu’ils aient continué à exister, étaient  complètement 

rompus. 

                         Le royaume du Ñomi, a été une terre où des Seereer, populations descendues 

depuis le fleuve Sénégal au Nord vers le Sud, se sont mêlés très tôt à des migrants mandeng. 

C’est ce qui explique d’ailleurs le fait que les Ñominka habitant les îles du Saalum en face du 

Ñombato (au moment de l’émergence du Saalum, le Ñombato est partie intégrante du Ñomi), 

se réclament de la double ascendance : seereer et mandeng.40 On peut supposer que, du point 

de vue du nombre, ces premières migrations mandeng n’ont pas été très importantes et que 

par conséquent, l’élément seereer a dominé dans un premier temps. Ainsi, les populations de 

la basse gambie et les Ñominka des  îles du saloum, seraient celles dont parle George Brooks 

                                                            
39 Voir note 29  

40 Selon Donald R. Wright, “The first phase of the Mandinka movement may have begun as early as the last 
centuries of the first millennium a .D. The mandinka kingdom of DO and Kri on the upper Niger seem to date to 
this period when ancient Ghana still controlled southern access to the trans-Saharan trade routes. Mandinka 
traditions concerning Kri in particular refer to the beginning of migrations toward the “lands of rivers” during 
periods of famine. Traditions of Mandinka and Ñiuminka (the inhabitants of the Saloum isle in the ocean off 
Niumi-Bato, bilingual in Mandinka and Serer, who claim Mandinka and Serer origin) from the gambia to the 
saloum river correspond to the accounts of Kri, referring to Mandinka, plagued by drought and famine, coming 
to the coast to collect  oysters and catch fish as means of survival” 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 38 

et qui, au cours du XVe siècle, exploitaient le sel marin et préparaient le poisson séché et les 

mollusques qu’elles allaient vendre tout le long des rives de la gambie.41 Dans le dispositif 

commercial de la Sénégambie, les îles du saloum semblent donc s’être engagées vers les 

échanges de produits de consommation avec le continent. Des produits  tels que le sel, les 

poissons séchés et les coquillages constituaient l’apport principal des insulaires. 

            Le commerce local de toute cette région côtière était ainsi aux mains des Ñominka 

associés aux populations de la basse gambie et, un peu plus au sud de ce fleuve aux 

populations Baïnunk. Cela se déduit d’un passage du commentaire de George Brooks qui, se 

référant à Diogo Gomez, note que ces Ñominka et autres populations de la basse gambie ont 

fait face aux caravelles portugaises pendant une dizaine d’années et ce n’est qu’en 1456 que 

ces dernières arrivèrent à bout de leurs flottilles de pirogues sur la basse gambie et entamèrent 

avec elles des relations commerciales apaisées.42 

                   L’espace compris entre le Saloum et  la gambie semble ainsi, dans un premier 

temps, participer de la mouvance du réseau mis en place par les premiers Mandeng de 

l’Ouest, ceux qui sont venus du « Tilibo »43. Dans son article sur Fari Sangul, Cornelia 

Giesing, parlant de l’extension territoriale de ce représentant du Mandimansa, note qu’ « il 

s’agit d’une zone s’étendant des frontières du Salum, au Nord Ouest jusqu’au Kinara au 

Sud44 ». L’expression ou titre Fari Sangul ou Sankule Faring désignait le souverain sous 

l’autorité de qui se trouvaient tous les princes des deux rives du fleuve gambie. Il est 

mentionné par Diogo Gomes sous le nom de Farisangule, alors qu’Alvise da Mosto l’appelle 

 Forosangole, le plus grand seigneur du pays de Gambie…, vassal de l’empereur du Mali45. 

                                                            
41 Brooks G.E., « Historical Perspectives on the guinea-Bissau Region, Fifteenth to Nineteenth Centuries » in 
Memoriam do vice Almirante A. Teixeira da Mota,Academia de Marinha, instituto de Investigaçao cientfica 
tropical, Lisboa 1987, p.281 

42 Brooks G.E., op.cit.,  p.284 

43 Le « Tilibo » représente l’Orient, c'est-à-dire le Mande originel en comparaison avec le « Tiliji », espace 
occupé par la suite par les migrants de culture mandeng et que l’on désigne sous le vocable de  Mandeng de 
l’Ouest. Le « Tilibo » est  leur lieu de provenance. Et, selon certains auteurs, il est tantôt synonyme de l’empire 
du Mali, tantôt de ses prédécesseurs  Wagadu, Soso ou Jaara et parfois il désigne les régions du Xasso ou du 
Bambuk. 

44 Giesing, C., « Fari Sangul, Sankule Faring, Migration et intégration politique dans le Monde Mande selon les 
traditions des guerriers Koring de la Sénégambie Méridionale.»,  In, Gérald, G., (dir.), Migrations anciennes et 
Peuplement actuel des côtes guinéennes, L’Harmattan, 2000, p.290 

45 Da Mosto A., Voyages en Afrique Noire (1455 & 1456) relations traduites de l’Italien et présentées par : 
Frédérique Verrier, Ed. Chandeigne/Unesco, 1994, p.115 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 39 

Da Mosto n’a pas rencontré Forosangole,46 mais a néanmoins pu commercer et lier amitié 

avec le  Batimansa, seigneur de moindre importance dont la résidence se trouve à environ 

soixante miles de l’embouchure. Pour Jean Boulègue et C. de Lespinay, Batimansa était le roi 

du Badibu alors que Buhnen pense que c’était le Mansa du Pating.47 Il convient cependant de 

signaler l’existence d’un village du nom de Baati en république de Gambie, du côté de la rive 

nord du fleuve, près de  la frontière avec le Sénégal. Ce village, située sur l’embouchure du 

fleuve gambie se trouve à deux cent cinquante deux kilomètres de Banjul, soit une distance de 

soixante trois lieues. Batimansa était, selon Da Mosto, “un seigneur qui faisait sa résidence 

auprès du fleuve. Sa résidence pouvait être éloignée de la bouche d’iceluy  fleuve [gambie] 

par l’espace de soixante milles et plus »48.  

                         Il y a au moins six villages portant le nom de Baati qui se situent 

approximativement à l’endroit indiqué par Da Mosto.  Selon le Gambia Distance 

Calculator49, ils sont tous à environ 80 nautiques milles, ce qui pourrait confirmer 

l’évaluation de 60 milles et plus de Da Mosto. Nous n’avons pas de travaux sur les formations 

politiques et sociales de la rive nord de la gambie à cette période, mais nous pouvons, malgré 

tout suggérer,  que les terres de Battimansa avaient été, elles aussi, intégrées à ce qui servit de 

territoire au Saalum avec l’émergence de ce royaume la fin du XVe siècle. Baati a fait partie 

de l’unité administrative du Pakala au sein de laquelle il est resté un village important. Après 

la délimitation des frontières en 1889, Baati  qui a donné naissance à d’autres villages du 

même nom par essaimage s’est retrouvé en territoire gambien sous domination anglaise50.Sur 

cette base, il est probable que le Batimansa rencontré par Da Mosto était le souverain non pas 
                                                            
46 Forosangule, Farisangule, ou Sangule Fari, autant d’appellations données à ce souverain qui semblait être 
très puissant au milieu du XVe siècle. C. Giesing note la grande extension de l’espace territorial relevant  de 
l’autorité politique de Fari Sangule. Nous ne sommes pas encore arrivés à mettre en cohérence de multiples 
mentions de ce terme (Sangule) que l’on trouve aussi bien dans les traditions parlant de l’évolution politique du 
Jolof, que celles de la famille Ndaw depuis le Nanmandiru. Cette famille Ndaw semble avoir, par le biais de 
relations matrimoniales, été liée à Fari Sangule. Parlant de la séquence de la guerre civile qui, au XVe siècle, 
aboutit à l’exil au Portugal du Prince Buumi Jelen (le Bémoi des sources portugaises), les sources orales disent 
que , le prince Boukar dit Sitakh, né de Bîgué Sangoulé NDaw, princesse « Diaga-Samba » de la souche des Beur-
Läb, issue de la lointaine province de Niamandirou, s’empara du trône et entra en guerre ouverte contre le 
Boumy qu’il parvint à chasser du Djolof (1487 (informations tirées de la synthèse sur l’histoire du Jolof de 
Babacar Ndiaye, inéd).    

47 Giesing C., op.cit., p. 291 

48 Da Mosto A., Relation à la côte d’Afrique occidentale d’Afrique, 1444 -1457( publié par Schefer CH.), Paris, 
Ernest Leroux, 1895, p.158 

49 Il s'agit d'un outil en ligne pour calculer la distance entre deux villes, villages, villes et aéroports en Gambie. 

50 Actuellement  dans la république de Gambie, le village de Baati est localisé dans le district appelé  Upper 
Saloum 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 40 

du Badibu, mais d’un territoire un peu plus au nord de celui-ci, localisé autour de Baati sur la 

rive nord de la gambie.   

                    Ce qui est important pour nous, c’est de noter qu’au milieu du XVe siècle, le 

peuplement des rives de la gambie était largement à dominante mandeng. C. Giesing inclut le 

Siin et le Saalum dans la zone d’influence du Sankule Faring et, se référant à ses sources, elle 

rattache Mbegaan Nduur, le fondateur du Saalum, à l’arbre généalogique des Sonko du Ñomi 

Berending et identifie Frangazick, le sujet du Farisangul rencontré par Diogo Gomes, au 

Farang des Kasinka51.  

                   Ici, il nous paraît utile de présenter, très rapidement, les autres entités politiques 

mandeng (par leurs populations et ou leurs «aristocraties») mais qui n’ont pas eu à relever de 

l’autorité du Buur Saalum. Ainsi, on peut noter qu’en dehors du Ñomi, il y avait un autre 

royaume mandeng situé un peu plus à l’intérieur des terres, à côté du Minimiyang, un affluent 

de la gambie. Il s’agit du royaume de Kulaar, considéré par le Père Henry Gravrand, comme 

le premier royaume que les Gelwaar  ont fondé après avoir traversé la gambie52. A la 

différence des autres Gelwaar qui ont fini par se fondre dans les populations seereer trouvées 

plus au Nord, ceux de Kulaar ont gardé une identité mandeng plus affirmée, même si les liens 

de parenté avec les classes dirigeantes plus ou moins «seereerisées» voire «wolofisées» du 

Siin et du Saalum ne se sont jamais distendus. Au XIXe siècle d’ailleurs, quand Maba 

déclencha  les guerres religieuses qui ont embrasé le Saalum au milieu de ce siècle, une 

lettre du commandant du poste de Kaolack mentionne que « Tiécouta, chef du village de 

Coulard est venu se réfugier à Cahone avec quelques gens »53. Les Buur Saalum ont toujours 

respecté l’autonomie de ce petit royaume. À côté du Ñomi et de Kulaar, d’autres entités 

politiques s’échelonnaient le long de cette rive nord de la gambie Il s’agit du Badibu, du 

Ñaani et du Wuli pour ne parler que de ceux dont les noms reviennent le plus régulièrement 

                                                            
51 Pour C. Giesing (op.cit.), Kasinka serait le « nom commun des Mandinka du Woi pour désigner les habitants 
du Sin et du Salum, surtout les Ñominka et les serer, nommés aussi parfois Sose. ». Diogo Gomez qui a écrit en 
1483, soit  vingt cinq années après Da Mosto, a peut-être trouvé une situation politique différente sur la rive 
nord de la gambie, avec une restructuration territoriale englobant toutes ces populations plus ou moins liées à 
la  culture mandeng. Sur cette base,  Farang Kasinka (le Frangasik de Diogo Gomez) peut alors renvoyer au 
farang représentant de Fari Sangule dans cet espace. 

52 Gravrang H., La Civilisation Sereer. Cosaan : les origines, NEA, Dakar, 1983 

53 « Lettre du Commandant du poste de Kaolack au Lieutenant Colonel commandant de Gorée », A.N.S., 13G 
319, Kaolack, 31 mai, 1862. Notons au passage que le territoire du royaume de Kulaar ne fut intégré au 
territoire du Saalum qu’en 1889, au moment du tracé des frontières séparant les possessions françaises et 
anglaises.    

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 41 

dans les récits de nos informateurs, mais aussi dans les écrits des voyageurs européens qui ont 

remonté le fleuve gambie depuis le XVe siècle54. 

                   Si le Ñomi est facilement identifiable grâce au nom de son souverain 

(gnumimansa) donné par Da Mosto (cf., supra), le Badibu dont les terres jouxtaient celles du 

Ñomi n’est pas cité par cet auteur. S.M. Cissoko pour sa part identifie Frangazick dont le 

royaume se situe à l’Est de celui du Ñomi, au chef du Badibu55. Cette hypothèse est plausible  

puisque les informations que donnent les sources orales de la Gambie font état de l’existence 

d’une certaine parenté entre les dirigeants des deux royaumes. Rappelons que les traditions du 

Ñomi56 soulignent que les fondateurs de Bakindiki, le premier village fondé par les Mandeng 

dans le Ñomi, étaient des Jammeh qui venaient d’Illiassa, une localité du Badibu57.  

                     Les territoires du  Badibu, du Sabax et du Sanjal  étaient situés au Sud de celui 

du Saalum58. Ce sont des royaumes dont les familles régnantes disent être venues de l’Est et 

sont toutes de culture Mandeng. Ils occupent cet espace de la rive nord de la gambie que les 

Portugais et Cap-Verdiens des XVIe et XVIIe siècles ont parcouru et qu’ils ont décrit dans 

leurs textes sans cependant les nommer. A la différence du Ñomi, ces Etats de la moyenne 

vallée de la gambie ont, très tôt, eu pour voisins des populations wolof en provenance des 

régions septentrionales de la Sénégambie, du royaume du Jolof pour l’essentiel. Ces dernières, 

                                                            
54Citons, entre autres, Diogo Gomez et Da Mosto (au XVe siècle), Jobson R. (au XVIIe siècle) et Moore F.  pour le 

XVIIIe siècle. 

55 Cissoko S.M., op.cit., p. 328 

56 Cissoko S.M. et Sambou K. , op .cit (entretiens avec Bubakar Sonko) 

57 Selon Jabel Samb de radio gambia, Badibu signifierait  « la rencontre des parents», c'est-à-dire qu’il a servi à 
désigner l’espace où se sont retrouvés des communautés qui avaient un certain nombre de références 
identitaires communes.  Pour lui, « le Badibu a d’abord été occupé par des gens qui disent venir de l’Est. Cinq 
frères ont dirigé la migration et sont à l’origine de la création de cinq villages : Dioumansar, Illiassa, Diadiari, 
Koubandali et India. Leur nom clanique est  Dia. La différenciation a donné les noms de Diadama, Diadhiou, 
Diambouré et Diammé. Ils étaient des cultivateurs et c’est seulement à l’arrivée de Sora Moussa, un guerrier 
mandeng, que la royauté  a été accordée (par le grand Mandi Mansa) aux Mandeng le long de la gambie. (Voir 
en annexe la légende de Sora Musa, ancêtre des Jamme selon jabel Samb) 

58 Le Sabax et le Sanjal  sont deux petits territoires situés entre le Badibu à l’Ouest et la partie du Saalum qui 
borde le litoral du fleuve gambie (le lower Saalum de la colonie anglaise de gambie) à l’est. D’abord peuplés de  
mandeng (des migrants venus de l’Est) le Sabax et le Sanjal ont eu à accueillir plus tard(surtout au moment des 
guerres du XIXe siècle) des populations wolof. Ces deux entités ont souvent été tributaires soit du Saalum, soit 
du Badibu. Cependant, jusqu’au déclenchement des guerres religieuses du XIXe siècle, ils ont été dirigés par 
des Farang (la  dynastie des Kamara pour le Sanjal et celle des Sabali pour le Sabax. (voir en annexe l’histoire du 
Sabax et du Sanjal par Jabel Samb)..  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 42 

installées dans les espaces plus ou moins vacants, se sont constituées en communautés, mais 

ont toujours relevé de l’autorité des souverains du Badibu, du Sabax ou du Sanjal. Dans son 

article, A.B. Ba signale que le Badibu était composé de « six provinces : le Sabakh, le 

Sandial, le Rip, le Joka, le Paos, et le Badibou »59. Il faut signaler que même si le Sabax et le 

Sanjal étaient très proches du Badibu lequel semble avoir été la formation sociopolitique la 

plus puissante (si on accepte l’hypothèse de S.M. Cissoko qui fait de son chef le Farang 

signalé par Diogo Gomez au XVe siècle), il n’en demeure pas moins que les deux territoires 

ont évolué de manière autonome avec leurs propres souverains et ce,  jusqu’au milieu du XIXe 

siècle. C’est lors de la recomposition territoriale consécutive aux guerres religieuses et 

coloniales de la fin de ce siècle qu’ils vont être intégrés au Badibu conquis par Maba Jaxu Ba 

d’abord, ensuite répartis entre les possessions françaises du Saalum et anglaises de la Gambie. 

En revanche, le Ripp, le Jooka et le Paos, majoritairement habités par des migrants wolof, ont 

fait partie intégrante de l’espace du Badibu.  

                  Le Jooka a été un petit territoire sur la rive nord de la gambie, allant de « Meme 

creek à l’Ouest, à Suarra kunda à l’Est, il ne semble pas avoir été très peuplé…Les 

Mandingues vivent sur la rive et les wolof près des frontières »60. Après la délimitation de la 

frontière en 1889, tout ce territoire était passé sous domination anglaise et avait d’ailleurs reçu 

beaucoup de populations wolof venant du Ripp lequel était alors passé sous autorité française 

et où l’impôt était plus élevé. 

                  Le Paos, petite enclave autour du village du même nom, s’étendait entre le Saalum 

et le Ripp. Selon Ali Diba, le village était habité par des Seereer et des Soose et s’appelait 

Sukuto. Là où on se trouve, il y avait des poss61. C’est ce qui est à l’origine de Paos »62. 

Sukuto ou sututo est un terme mandeng pour désigner un lieu situé dans un environnement  

sombre et lugubre. C’était probablement, comme souligné par P. Pélissier, en référence à ces  

forêts entre le Ripp et la côte qui, jusqu’à la fin du XIXe siècle, étaient totalement vides63.  

                                                            
59 Ba A. B., op.cit., p. 14 

60 Archer F. B., The Gambia Colony and Protectorate, Frank cass &co. LTD. ,1967, p. 99 

61 Poss ou Mboss  est le nom seereer de l’arbre que les wolof appellent Paftan (pomme de Sodom ou arbre à 
soie en français) (Calotropis procera Ait.) 

62 Entretiens avec  A. Diba, en date  du 14/04/2004 à Paoskoto 

63 Pelissier P., Les Paysans du Sénégal : les civilisations agraires du Cayor à la Casamance.  Imprimerie Fabrègue 
1966 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 43 

                  Le Ripp, troisième zone de l’espace relevant de l’autorité du souverain du Badibu, 

a été selon l’opinion générale, une terre peuplée surtout de wolof. Ce sont eux qui ont nommé 

ainsi cette zone en référence à l’état marécageux du sol. Ici, c’est le Bao bolong, ce grand 

affluent de la gambie qui traverse toute la zone et qui a façonné la «personnalité» des lieux. 

La proximité avec les mandeng installés dans l’espace situé tout au long des rives la gambie a 

donné, à la population wolof du Ripp, un parler singulier qui les distingue de celui des autres 

Wolof, notamment ceux qui, au XIXe siècle, avec les mouvements de migration suscités par la 

Jihad de Maba, sont venu s’installer dans les terres fertiles du Ripp. Il y a eu alors une osmose 

entre les populations wolof, arrivées ici depuis l’époque de l’extension du Grand Jolof, avec 

les mandeng établis sur la bande côtière. Lorsque  Jabel Samb dit qu’il est difficile de tracer 

une ligne de démarcation entre le Saalum et le Badibu car les relations entre les deux étaient  

nourries par des liens familiaux très étroits entre les dirigeants64,  il donne à penser que des 

alliances matrimoniales se sont nouées avec la classe dirigeante manding et, quand le pouvoir 

du Saalum est passé aux mains des wolof, ces alliances ont servi de liens entre les deux 

classes. 

                 Toutes ces indications montrent en fait, qu’en cette fin du XVe siècle, la région 

comprise entre le saloum et la gambie était un espace à forte influence culturelle mandeng et 

dont les habitants se sont insérés dans les réseaux de commerce intérieur, les reliant non 

seulement aux territoires beaucoup plus au Sud de la gambie, mais encore à ceux de la Petite 

Côte de l’actuel Sénégal. Les pêcheurs Ñominka ont dû jouer en ce sens, un rôle important de 

liaison. La territorialisation d’une grande partie de cet espace sous la dénomination de Saalum 

par Mbegaan a constitué un tournant dans l’évolution de cet ensemble qui, depuis le début du 

deuxième millénaire, s’est présenté comme lieu de réception de populations en quête de terre 

ou de quiétude.65 La volonté du Saalum d’avoir sous son contrôle des communautés avec 

lesquelles il pensait partager certaines références culturelles, ainsi que l’attrait des conditions 

                                                            
64 Selon Samb J., Badibu kenn mënu ko génne ci Saalum. Saalum it kenn mënu ko génne ci Saalu. (Gambian  

nacional  Archives Cassette n°4801, du  21/10/ 76) 

65 Nous y trouvons les Seereer (dont le départ depuis la vallée du Sénégal est daté du temps des Almoravides), 

des populations qui se disent Mandeng mais qui semblent être de culture soninke (voir supra, S.M.Cissoko et K. 

Sambou), ainsi que les mandeng venant du Tilibo (Est), les Pël compagnons de Koli, (cf. S.M.X. Golberry,  D. 

Gamble et O. Kane)et les Wolof installés au moment de l’extension du Jolof   vers  les rives de la gambie.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 44 

économiques favorables du fait de la situation du Ñomi à l’embouchure de la gambie66, ont dû 

constituer un certain nombre de facteurs qui expliquent certainement les relations heurtées 

entre les deux entités.  

                       Du côté de la rive nord de la gambie, les velléités de contrôle des souverains du 

Saalum se sont toujours manifestées. Hormis la partie qui abrite Kawur et ses environs (lower 

et upper Saloum), le pouvoir central n’y a jamais exercé un contrôle direct. L’exemple du 

Ñomi montre cependant que même si le territoire du Saalum stricto-sensu n’arrivait pas 

jusqu’aux rives de la basse gambie, l’autorité du Buur Saalum s’y était, malgré tout, exercé 

très tôt.  

                 Quand ces anciennes entités qui avaient été dirigées par des représentants du 

Mandimansa67se sont émancipées, commençait  alors une séquence nouvelle dans l’évolution 

de l’histoire de cette partie de la Sénégambie dans laquelle, le royaume du Saalum, par sa 

situation entre les deux cours d’eau saloum et gambie, a occupé une position d’interface à la 

lisière de deux « mondes » à savoir :  

• Celui de la Sénégambie septentrionale, domaine des sociétés hiérarchisées à pouvoir 

politique centralisé comme le Waalo, le Kajoor, le Jolof, le Siin et le Fuuta, (Wolof, 

Seereer et Halpulaar’en). Son environnement physique, ses ressources naturelles et 

productions agricoles (qui tournaient essentiellement autour du mil et du lait) la 

distinguent de la partie méridionale.  

• Celui de la Sénégambie méridionale qui, du fait du nombre important des cours d’eau 

et de la nature des sols, a été désigné comme le pays des rivières. C’est un espace 

creuset, où sont venu s’échouer maintes vagues de migrants en provenance des régions 

du Soudan occidental : Soninke du Ghana, Mandeng du Mali, Jaxanke de la haute 

gambie, Pël du Fuuta Jaloo et qui, avec les populations trouvées en place (Joola, 

Baïnunk, Balanta),  ont façonné l’identité  de cette région où  les populations 

s’adonnaient,  pour l’essentiel, à la riziculture. 

 

                                                            
66 Les Portugais ont commencé les premiers  à remonter la gambie et à établir des liens de commerce avec 
populations riveraines. (cf. Da Mosto A., Relation de voyage à la côte occidentale d’Afrique ; 1455-1457 (publié 
par Charles Schefer), Paris E. Leroux. 1895. 
67 Le Mandimansa était le détenteur du pouvoir central du Mali. De son autorité, relevaient  les Farang, Fari et 
autres dirigeants des territoires de l’Ouest (Tiliji) et de la côte atlantique (Kasso) (cf. Giesing C., op.cit., p290.) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 45 

                   Précisons que ces deux « mondes », entre lesquels ne passe aucune ligne de 

démarcation tranchée, n’ont cessé de se parler tout au long de l’histoire par le biais des 

migrations et des échanges commerciaux, le Saalum, par sa centralité dans cette partie 

atlantique et subatlantique de la Sénégambie, a reçu aussi bien l’influence des formations 

sociopolitiques de la partie nord que celle de la partie sud. II a représenté ainsi une zone de 

confluence voire de synthèse des modes d’évolution de ces deux espaces auxquels il a 

emprunté les éléments qui lui ont permis de façonner son identité propre. Même sur le plan du 

cadre  physique, nous y trouvons des éléments caractéristiques des deux espaces. Ainsi, le 

Nord-est et l’Est du Saalum sont un prolongement de l’environnement des pays wolof, tandis 

que toute la zone du delta se rattache à celle, plutôt marécageuse, du littoral de la Sénégambie 

méridionale. 

                   A la fin du XVe siècle, cet espace se structure en une formation socio politique 

particulière. En dehors des zones déjà territorialisées (Joñik, Ñomi, Badibu, Kulaar), par les 

immigrants mandeng, qu’y avait-il alors dans ce qui allait devenir le territoire du Saalum à 

l’avènement de Mbegaan Nduur, celui que les sources orales désignent comme le fondateur 

de ce  royaume? 

2. Terroirs et Unités territoriales du Saalum à la fin du XVe  siècle  
 

                   Le territoire du Saalum couvrait un ensemble d’unités spatiales dont certaines 

avaient déjà été territorialisées. Ce sont les unités territoriales. 

Par ce terme, nous comprenons un espace renfermant des localités ou des terroirs qui, même 

s’ils entretiennent des relations, peuvent relever ou pas d’un pouvoir politique centralisé. 

Cependant, la communauté de références de ses membres, lui donne une unité cristallisée 

autour de l’espace qu’ils habitent et avec lequel ils ont appris à entretenir des rapports 

généralement identiques, principalement en termes d’exploitation des ressources naturelles 

communes. Cet espace est alors dénommé et ce nom renvoie moins à une localité qu’à une 

contrée géographique à laquelle ceux qui y habitent s’identifient. Ainsi peut-on parler du 

Mbey, du Joñik ou du Siñi, sans que cela ne désigne un village précis, alors que dès qu’on 

parle de Mandax, Kajmoor, ou Kacot, on pense tout de suite aux villages des mêmes noms.  

 

                Le terroir quant à lui renvoie beaucoup plus aux pratiques cultuelles et culturelles. 

C’est moins une référence à un même environnement, où la faune et la flore qui offrent 

l’opportunité de pratiquer des activités économiques proches, que celle d’un ancrage dans un 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 46 

espace avec lequel on entretient des rapports psychologiques et sentimentaux noués au 

moment de l’installation et vivifiés par des pratiques cultuelles permanentes qui sont le 

soubassement de l’élaboration d’une manière de vivre et de mourir.    

                Quatre noms désignant des espaces spécifiques reviennent dans les traditions  qui  

parlent de l’émergence du Saalum à la fin du XVe siècle68. Ce sont :  

-Le Mbey. Il s’étendait de part et d’autre des rives nord et sud du moyen saloum. 

Nous verrons par la suite que c’est là qu’a commencé la structuration du territoire du Saalum. 

Ainsi, à la centralité du Saalum en Sénégambie atlantique et subatlantique, s’ajoute, dans le 

Saalum, celle du Mbey, de par sa position sur le cours moyen du saloum  

-Le Joñik. Situé du côté de la rive gauche,  il constituait le  prolongement continental du 

delta du saloum  

-Le Siñi. Constitué au Nord-est de la rive droite du saloum, il était juste à l’entrée des 

terres du Jolof et du Bawol qu’il jouxtait. 

-Le Kajmoor/Mandax, couvrait la zone située au Sud-est de la rive droite du même 

cours d’eau. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                            
68Ba A. B.,  op. cit.  1976 ; Mamur Ba (entretiens en 2004 aux HLM Dakar) ; Sarr A.,  « Histoire du Sine-Saloum », 

BIFAN, T.46, Série B, n° 3-4, 1986-87.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 48 

 

Le Mbey 
                Selon Abdou B.Ba, « avant l’arrivée des Gelwar, il semble que le pays du 

Saloum ne portait pas encore de nom et n’était guère peuplé… La population se composait de 

quelques groupes serer et de colonies socé (manding) installées près de la Gambie et dans le 

Ñombato… Le Saloum tire son nom traditionnel, Mbey, du nom de la princesse Gelwar Kino 

Mbey qui vint du pays de Gabou avec son frère Maysa Wali et sa sœur Kulaaro Meo. »69   

               Cette information qui fait du Mbey, le nom primitif de l’espace autour duquel 

a été structuré le territoire du Saalum doit être nuancée. Le toponyme Saalum apparaît bien 

après l’installation des Gelwaar dans cet espace entre les fleuves gambie et saloum. Il n’est 

pas une construction politique propre aux Seereer, mais plutôt la résultante d’un compromis 

entre plusieurs populations70. Selon plusieurs recoupements que nous déroulerons au fur et à 

mesure dans le présent texte, il semble que c’est à partir de l’unité territoriale du Mbey, que 

Mbegaan a commencé à  organiser le pouvoir. Si pour la tradition, Mbey est dérivé de Kino 

Mbey, du nom d’une des sœurs de Maysa Wali Jonn, on peut  se poser la question de savoir 

pourquoi très rapidement l’appellation Mbey a disparu, contrairement à celle de Siin et Kulaar 

qui, toutes deux, dans la légende de Maysa Wali, font aussi  référence à deux autres de ses 

sœurs, à savoir Kulaar o mew et siin o mew. A ce niveau des reconstitutions, l’hypothèse 

qu’on peut formuler est, que si au Siin et à Kulaar, les Gelwaar se sont  très tôt organisés 

politiquement71, le Mbey était resté, peut-être à cause d’un environnement alors plutôt 

                                                            
69 Ba A.B., op. cit., p. 2-3 

70 Nous y reviendrons au moment de l’analyse du pouvoir de Mbegaan Nduur. 

71 Nous avons cherché à comprendre le sens de ce terme seereer que nous transcrivons mew/meo).  Notre 
premier constat est qu’il est souvent accolé aux noms de celles qui vont laisser leurs noms aux royaumes du 
Siin et de Kulaar. Nous n’avons pas pu avoir de réponse de la part des Seereer (aussi bien ceux du Siin que du 
Saalum actuel). Apparemment le terme n’est plus usité dans cet espace. Cependant, dans une enquête 
effectuée par Seydou Ndiaye, un agent des Archives culturelles du Sénégal, le chef de village de Ngoungoul (un 
village situé au Sud de Sokone, dans l’Est du Ñombato) fait remarquer que lorsque les Gelwaar ont franchi le 
fleuve gambie, ils ont été accueillis par Fari Joom,  le Laman de l’époque. De l’alliance du Laman Fari Joom avec 
une fille Gelwaar du nom de Mew, naîtra Kulaar o Mew, qui va donner son nom à la première formation 
politique que les Gelwaar ont créée au Nord de la gambie. Un de nos collègues nous a indiqué qu’en saafi, 
langue de certains Seereer  du Nord-ouest du Sénégal,« Mew », désigne le pouvoir. D’après lui, le saafi contient 
beaucoup de termes empruntés au seereer sinig. D’ailleurs selon lui, dans les rites d’initiation, les Saafi utilisent 
la langue parlée au sinig, ce qui semble être un indice d’une relation ancienne entre les deux espaces ou les 
deux groupes. Sur cette base, il  est tentant de penser que  Kulaar o Mew, par son mariage avec le Laman Fari 
Joom, soit à l’origine de la prise du pouvoir politique par les Gelwaar dans leur nouvel espace d’accueil, qu’elle 
soit à la base du sens que les Seereer ont donné à ce mot qui est associé au pouvoir. Kulaar o Mew et Siin o 
Mew renverraient ainsi aux émergences des pouvoirs politiques à Kulaar et au Siin.  A l’époque, le Mbey 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 49 

forestier, un espace  politiquement non organisé, occupé par des paysans qui n’avaient pas 

d’autres soucis que celui de s’adonner aux activités agricoles. Selon maintes considérations, 

anthropologiques notamment, en langue wolof et seereer le terme même renvoie à 

l’agriculture. Il était constitué d’un ensemble de villages, indépendants les uns des autres, et 

situés à environ trente à quarante kilomètres d’un centre principal, lequel devint par la suite 

Kawoon, localité qui, selon toute probabilité, s’appelait Njoop. Les Wolof l’ont  désigné, plus 

tard, sous le nom de Këlu Kawoon72. C’est l’ensemble de ces terroirs, à l’origine constitués de 

villages ayant certes des liens de parenté mais sans liens politiques entre eux, qui était appelé 

Mbey.   

Ainsi, de part et d’autre du cours moyen du saloum, deux grands terroirs se détachent :  

1 -Celui qui couvre la rive droite du saloum et qui englobe les villages de Gañik, 

Mayaaye, Mewmew et Njoop. Sur une carte, on  peut remarquer que cette zone, qui constitue 

l’arrière-pays  du bassin du saloum, est un espace frontalier qui sépare les Seereer sinig des  

Seereer feefeys73. Gañik est considéré comme un très vieux village seereer dont les habitants 

ont des relations de parenté avec ceux de Ngapax et Seelik, dans le terroir leur faisant face, à 

savoir celui de Mbudaay/Seelik. Ce sont des villages qui ont accueilli des  colons mandeng 

venant du Gaabu. Pour montrer l’ancienneté de ladite localité qui aurait existé bien avant la 

fondation de Kawoon qui fut le centre principal du Mbey, et par la suite, capitale du Saalum, 

le récit de fondation du village de Gañik74  fait état de l’accord conclu entre les dirigeants de 

la migration et le génie des lieux. Un peu plus à l’Ouest de ce terroir, de vieux villages de 

seereer sont établis sur l’espace qui prolonge le delta du saloum vers le Nord et le rattache au 

Siin. Ce sont les villages de Bucc et Combi dont les habitants se disent apparentés aux 

populations des îles et du Loog, un terroir de l’unité territoriale du Joñik au Sud du saloum.   

2 - En face de ce premier terroir, se trouvent les villages de Mbudaay, Seelik, Tiariak, 

Tanda, Thiofior et Ndofaan, tous situés sur la rive sud du saloum. Ils  sont, selon Abdou 

                                                                                                                                                                                          
n’ayant pas encore été politiquement organisé, il est resté un simple espace d’habitation et d’activités 
productives, agricoles plus particulièrement. 

72 Entretiens avec Mamur Ba, à la fois petit fils de Yoro Diaw du Waalo et de Maba Jaxu Ba du Saalum. 

73 L’expression « Seereer fefey » sert à désigner, par opposition à Seereer Sinig, les populations de langue 
seereer installées au Saalum.  (Fefey renvoie à l’espace dénommé Mbey, et Sinig renvoie à celui du Siin). 

74 Entretiens avec Diatta Djibi, Ngom Abdou et Diouf El hadj Malick. (novembre 2007). Dans cet entretien, il 
ressort que les fondateurs de Gañik répondaient au nom de Diatta  et étaient originaires du Gaabu. Ils seraient 
d’abord passés par Seelik, avant de fonder le village de Gañik. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 50 

Boury Ba, les principaux villages seereer qui existaient avant l’arrivée des Gelwaar. Cet 

espace qui s’étend au nord du Waalo/Ripp75 a fait l’objet de contestations entre le Buur 

Saalum Gedel Mbodj et les successeurs de Maba Jaxu au XIXe siècle.  Après la défaite en 

1887 de Saer Maty (le fils de Maba) devant les français, beaucoup de villages habités par des 

populations musulmanes avaient été fondés dans cette brousse séparant le Saalum du Ripp. 

Bien qu’ayant été toujours peu peuplée, cette brousse appartenait néanmoins au souverain du 

Saalum. Les populations de ces nouveaux villages musulmans refusant son autorité, le Buur 

Saalum  Gedel Mbodj  saisit en 1887, les nouvelles autorités françaises pour réclamer cette 

partie de son territoire. Les enquêtes menées presque dix après (en1896) par Alsace, 

administrateur du Sine – Saloum, auprès des populations aboutirent au fait que :  

« Selon les indigènes, la frontière du Saloum longe à peu de chose 

près le ravin qui passe au Nord de Patako76 et Coular, de Coutango77, 

et Keur Mamadou Néné, traverse Ndiayen, Mbitayen [au nord du 

Ripp] et va à Dertadi »78.  

         [Cependant, à l’époque (1887), Gedel dans un souci d’apaisement],  

 ne se montra pas avide de puissance et déclara qu’il ne réclamait 

que le pays que le Bour Saloum Mbegan avait eu il y a plus de cinq 

siècles, sous son autorité…. [C’est ainsi que] les limites [séparant 

le Saloum du Ripp] avaient été fixées par [les villages de] 

Bouboudem, Dertadi, Gapakh, Faourou, Tandah,  Nguidoum, 

Pirequi, Djilakhar et une ligne allant vers le Rio Yombas 79 

A partir de cette reconstitution des frontières sud de l’espace commandé par Mbegaan Nduur, 

nous avons un aperçu d’une partie du territoire du Saalum sous son règne. Le Saalum a eu le 

temps de s’agrandir au cours des siècles suivants puisque l’enquête effectuée par 

                                                            
75 Le waalo/Rip est la partie du Rip arrosé par le Minimiang, un affluent de la gambie qui traverse les terres du 
petit royaume de Kular  dont il inonde les terres. 

76 Patako est actuellement une des nombreuses forêts classées  entre le saloum et la gambie. 

77 Kutango, traversé par le Minimiang, est un village situé au sud Ouest de l’actuelle grosse agglomération  de 
Kër Madiabel  

78, « Au sujet des territoires contestés entre le Saloum et le Rip »,  Correspondance d’Alsace au directeur des  
affaires indigènes,  A.N.S, 13G.328, Foundiougne, 15 novembre 1896 

79 Ibidem. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 51 

l’administration française repoussait la frontière jusque vers le Ñomi, mais Gedel a pris soin 

de préciser qu’il ne réclamait que ce que Mbegaan Nduur avait effectivement territorialisé. 

C’était, selon toute probabilité, ces villages du terroir de Mbudaay/Seelik, [on retrouve des 

titres comme Farang (à Fawru), Buur (à Jilaxar, et Tanda], évoquant le pouvoir politique. 

Ngapax est resté, dans les traditions, comme un village de Gelwaar. Selon un de nos 

informateurs,  Ngapax est un mot seereer qui signifie littéralement « voir la paix ». Laman 

Fari Joom était de Ngapax. C’est lui qui se serait marié avec une princesse de Kulaar et qui 

aurait vu dans un rêve, qu’en habitant ce lieu, il aurait avec cette princesse une progéniture 

bénie80. Ngapax se présente ainsi comme un village très ancien fondé avant l’établissement 

des Gelwaar dans le Siin. Nous fondons cette idée sur le fait que Laman Fari Joom apparaît 

dans les récits relatifs à Maïssa Waly Jonn. Ce dernier est présenté comme un frère  de Tening 

Joom qui, elle-même, serait la petite fille dudit Laman.80bis  

                Si pour le titre de Buur, on peut penser que ce furent les souverains wolof qui, 

au moment de la constitution des unités administratives pour une meilleure prise en charge de 

ces territoires nouvellement soumis, placèrent leurs représentants dans ces villages, le titre de 

Farang quant à lui, nous renvoie beaucoup plus loin dans le temps, notamment à la période où 

tout cet espace relevait de la sphère d’influence des formations sociopolitiques mandeng de la 

rive nord de la gambie. Le titre de Laman fait référence, selon de nombreuses études dont 

celles de Pathé Diagne (pouvoir Traditionnel en Afrique de l’Ouest,1967) et d’Abdoulaye 

Bara Diop (La société wolof, Tradition et changements,1981), à l’existence du « maître » d’un 

espace politiquement pas ou peu structuré, constitué et organisé en un ensemble de villages 

dont les terres sont administrées par la plus ancienne famille qui s’y est installée. 

Le Joñik 
                  Il est considéré comme le deuxième royaume érigé par les Gelwaar après 

celui de Kulaar. Localisé au Sud du saloum, le Joñik apparaît dans les sources européennes 

dès le début du XVIe siècle en même temps que le Saalum. Décrivant la zone du delta, V. 

Fernandes parle d’un fleuve qui « va vers le Nord [et qui] s’appelle le Broçalo, l’autre qui va 

                                                            
80Entretiens avec F. Ndiaye, Informateur habitant le village de Gandiaye ( novembre 2007)  

80bis  Dans cette perspective, Maïssa W. Joon doit être considéré comme un petit fils de Fari Joom. De ce fait, il 

serait, selon toute probabilité, né au Siin.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 52 

vers le sud-est s’appelle Borjoñiq»81. Cet auteur a désigné les cours d’eau par les titres des 

souverains. Autrement dit, il a utilisé le  même mot pour parler des cours d’eau et des 

souverains. Quand il parle de fleuve, il s’agit en réalité du bolong qui traverse le territoire du 

Joñik, commandé par le Buur Joñik. Vers la fin du XVIe siècle, A. Almada, après avoir parlé 

des habitants des îles du delta et de leurs liens avec le souverain du Saalum, mentionne, sans 

les nommer (au chapitre quatre de son traité), les populations qui viennent juste après eux  qui 

avaient certes un roi, mais qui, malgré tout, étaient tributaires du Buur Saalum82. Il s’agit 

certainement des populations du Joñik. 

                    Au moment du passage d’A. Almada, le Joñik était plus tributaire  

qu’intégré au Saalum dans la mesure où il gardait au sein de cette formation, une large 

autonomie, avec pour seule obligation une présence au moment du Gamu83 que l’auteur 

appelle Tabasquios, ainsi qu’une assistance militaire en cas de guerre. Le Joñik allait rester 

une importante entité territoriale au sein du royaume du Saalum. Les sources orales le 

présentent comme un royaume centré autour du village de Jiloor et qui aurait été fondé par la 

légendaire Sira Bajal au cours de la dernière migration des Gelwaar84.  

                   Arrêtons-nous une minute sur Sira Bajal. A travers toute la Sénégambie, 

apparaît une figure féminine historico-légendaire qui est attestée du Nord au Sud de la région 

                                                            
81 Fernandes V., op.cit., p. 29 

82 Selon Almada A.A. op.cit. , p. 30 « Next after this people comes, (the domain) of another king of the same 
nation, who is subject to the king of Borsalo. He attends his court at certain times of the year when the great 
festivals are held, which are known to them as tabasquins, and he is under an obligation to attend the king with 
his people and to assist him in his wars”. 

83 Au Sénégal, la fête du Gamu est célébrée par des chants religieux. Elle commémore l’anniversaire de la 
naissance du prophète par qui est venu l’Islam.  Selon toute probabilité,  elle s’est certainement superposée et 
a phagocyté, en gardant le nom de l’ancienne fête traditionnelle, faite de retrouvailles, de réjouissances  et qui 
est attestée et connue dans tout  le Nord de la Sénégambie. La célébration de cette fête a dû être récupérée 
par les propagateurs de l’Islam qui l’ont désincarnée et vidée de son contenu primitif pour la remplacer par des 
chants et des causeries sur la religion musulmane.C’était et c’est encore  un moyen pour mieux faire connaître 
cette religion aux nouveaux convertis en utilisant un cadre culturel qu’ils connaissaient déjà. Le Gamu de 
Kawoon est restée  célèbre dans l’histoire du Saalum. Selon Farba Malick Sarr de Kawoon, les cérémonies du 
Gamu de Kawoon avaient lieu chaque année et durait une semaine. Pendant les festivités, l’alcool était 
distribué à gogo, tous les chefs de province du royaume étaient présents et ceux dont le roi n’était pas satisfait 
étaient relevés et remplacés par d’autres. Ces derniers étaient tenus de donner beaucoup de biens au roi et au 
Jaraaf en guise de cadeau » (Entretiens avec Farba Malick Sarr, Kawoon, avril 2004). Il faut noter que dans son 
texte, A. Almada parle plutôt, par confusion certainement, de Tabasquios. La Tabaski, ou Aïd al Kebir) est un  
terme utilisé pour désigner une autre  fête musulmane commémorant le sacrifice d’Abraham.  

84 Ba A. B., op.cit. , p. 8, & enquêtes personnelles dans le Saalum. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 53 

et qui semble personnifier la figure politique au féminin, une héroïne en somme. Il s’agit de 

Sira Bajal. Connue aussi bien au Waalo et au Bawol (chez les Wolof), qu’en Casamance (chez 

les Baïnunk), en passant par le Siin (chez les Seereer) et le Saalum, Sira Bajal (Bajaan ou 

Bajaar selon certains traditionnistes), serait originaire du Bajaar85 en milieu mandeng du 

Gaabu. Elle peut être considérée comme le prototype du mythe unificateur de l’espace 

sénégambien. Cependant, la particularité du mythe (parlons de légende plutôt) de Sira ou 

Siga, réside dans le fait qu’à chaque fois, et cela dans toutes les variantes qui nous ont été 

rapportées, l’héroïne est associée au pouvoir politique et à son exercice. 

A côté de Nana Sira Banna (un homme) fondateur,  selon les Baïnunk (populations que l’on 

retrouve aussi bien en Casamance qu’en Guinée Bissau), de toutes les capitales nommées 

Brikama86, Sira Bjaar est, partout ailleurs, présentée comme une femme qui a été au cœur du 

pouvoir politique.  

En fait, aussi bien chez les Gelwaar, les Seereer, que chez les Wolof87, certaines traditions 

font remonter les débuts du pouvoir (il faut certainement comprendre la centralisation du 

pouvoir) dans cet espace, à Sira Bajal.  

 Avec Siga Badiane, le pouvoir a commencé. C’est ainsi que certains de nos 

informateurs débutent le récit qu’ils font de la légende de cette femme présente dans toutes les 

traditions de fondation et/ou de centralisation du pouvoir, depuis le fleuve Sénégal, jusqu’aux 

rivières du Sud dans l’actuelle Guinée Bissau. Seereer en provenance de la vallée du Sénégal 

ou Gelwaar venant du Gaabu, le personnage de Sira Bajal est intéressant à deux titres. Il 

symbolise d’une part, les liens qu’il y a toujours eu entre le Nord et le Sud de la Sénégambie. 

                                                            
85 Le Bajaar, que le  père Henry Gravrand considère comme le berceau des gelwaar fondateurs des royaumes 
du Siin et du Saalum, se trouve à l’Est du Gaabu, dans l’actuelle  Guinée Bissau. 

86 Selon Charles de Lespinay, certaines traditions du Kabu (Gaabu) affectent Nana Sira Banna au lignage Mane 
et non Biayi. Pour lui, Sira Bajan semble bien être, au Siin, une reconstruction légitimante liée au fonds 
mythique Baynunk. De Lespinay,  (cf., Ch de Lespinay.,   « Un lexique bagnon-floupe de la fin du XVIIe siècle. 
Apport à l'histoire du peuplement de la Casamance », in, Migrations anciennes et peuplement actuel des Côtes 
guinéennes (sous la direction de, Gaillard G., Harmattan, 2000, p.210). Les traditions recueillies par le  père H. 
Gravrand font aussi de Sira, la fondatrice du premier royaume Gelwaar de Kulaar, au nord du fleuve Gambie. 

87Une tradition recueillie par Amade Faye au Siin,( et qu’il a eu l’amabilité de nous communiquer) considère 
Sira Bajal, non pas comme une Gelwar de souche, mais plutôt comme ayant participé à la seconde migration 
partie du Fuuta au Nord du Sénégal, vers l’actuel pays des Sereer. Elle serait la fille de Bajal  Menge, fondatrice 
du village de Mengeeñ au Waalo, donc en pays wolof.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 54 

D’autre part, le fait que  la tradition la fixe au Saalum est révélateur du rôle de celui-ci comme 

espace de transition et de jonction pour passer soit au Nord soit au Sud de la Sénégambie. 

                   Les récits88 concernant cet espace, unité territoriale qui porte le nom de 

Joñik font cependant allusion à son occupation avant l’arrivée des Gelwaar. Le village de 

Jiloor, selon une tradition recueillie au village de Ngungul serait fondé par une colonie de 

mandeng arrivée bien avant les Gelwaar. Ce sont eux qui lui auraient donné le nom de Jiloor89 

en référence à la présence des nombreux points d’eau qui entouraient les lieux.  

Même si les informations ne concordent pas toujours90, la description de cet espace ainsi que 

l’action des principaux personnages des différents récits montrent une région riche et 

giboyeuse, parcourue par des chasseurs qui n’installent pas des établissements stables, mais 

qui, à l’occasion, peuvent ou ont pu revendiquer des droits, dont celui de premier occupant. 

C’est d’ailleurs l’importance du gibier, des éléphants en particulier, qui semble être à l’origine 

du nom de la nouvelle unité territoriale.91 L’éléphant se retrouve de manière symbolique dans 

les insignes du pouvoir du Joñik territorialisé en ce sens que, tout candidat au titre de Buur 

Joñik devait porter l’oreille de l’éléphant tué dans les premiers temps de l’installation des 

Gelwaar92. Le terroir du Joñik fondé par les Seereer venus du Nord, du Walade au Fuuta, 

(selon la tradition recueillie par Le Mire) du Jolof (selon celle d’Alioune Sarr), est contigu à 

                                                            
88 Le Mire P., “Petite chronique du Jiloor”, BIFAN, Ser. B, T. VIII, n° 1-4, 1946, p. 55-56;  Sarr A., op.cit.,  

p.229/231.  

89 Dans l’enregistrement d’une enquête menée à Ngungul en 1967 par les agents des Archives Culturelles du 
Sénégal,  en langue mandé, Jiloor  a aussi une signification. Selon cette tradition, Jiloor dériverait de « I ji 
beloore », c'est-à-dire “on est arrivé aux eaux”. (Cassette trouvée aux Archives culturelles du Sénégal, sans 
références autres que le lieu (Ngungul) et l’année (1967) de l’enquête. Dans tous les cas, on retrouve la 
centralité de l’eau. 

90 Le récit d’Alioune Sarr met en scène deux personnages qui se disputent l’antériorité de l’occupation d’une 

contrée vaste et giboyeuse: il s’agit de Jegaan (un chasseur seereer) et de Samba Sarr, un paysan qui, bien 

qu’étant Seereer, venait du Jolof. Dans le récit de P.  Le Mire, samba Sarr viendrait du Fuuta et aurait allumé le 

feu qui délimita le terroir du Joñik. Il n’y a, en fait pas de contradition puisque du Fuuta au Joñik, le passage par 

le Jolof relève de l’évidence. 

91 Notons qu’en Seereer, l’éléphant se dit Ñiik.  

92 Nous avons eu l’occasion de voir cette oreille d’éléphant dont la garde revient à la famille Luum qui réside au 

village de Pecc, non loin de l’actuel village de Jiloor.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 55 

celui  du Loog présenté par Abdou Buri Ba comme « la région la plus anciennement peuplée 

par les serer qui l’occupèrent avant même le pays de Jiloor, lorsqu’ils arrivèrent du Fouta »93.  

                  Le Loog est une île du delta du saloum qui est limitée à l’Est, au Sud et au Sud-

ouest par le Baagal, un cours d’eau qui prolonge le  bras de mer appelé Jombos. C’est une 

contrée très bien arrosée avec des  mares dont  les plus importantes, Bum et Raag, sont situées 

au centre et auxquelles s’ajoutent celles de Mbel Kariñ, Pad et Joñik au sud-ouest. Insularité 

et  végétation abondante en rendaient probablement l’accès difficile, ce  qui serait à l’origine 

de son nom puisque le vocable Loog dériverait du terme Seereer « a looga » qui sert à 

désigner un espace de refuge94. Du fait de la proximité, les habitants du Loog ont des liens de 

parenté avec ceux du Joñik. Aussi, dans son récit, Alioune Sarr parle-t-il de l’alliance nouée 

entre Jegaan, le chasseur habitant Mbassis (un vieux village du Loog) où sa famille pratiquait 

la culture du riz et Samba Sarr installé à Jiloor95. Tout cet espace est occupé par des 

populations qui, au moins sur le plan culturel, se réclament d’un référent identique et évoluent 

ensemble dans un milieu géographique spécifique : le domaine estuarien et les régions qui 

participent de l’influence de son écosystème. C’est une région qui a été très marquée par le 

passage de la migration Gelwaar96. Nous nous sommes rendues dans beaucoup de villages du 

terroir de Jiloor et avons pu nous rendre compte de la prégnance du passage des Gelwaar dans 

tous les récits de nos informateurs. De Leerane Koly à Pecc, en passant par Sadioga et 

Ndorong Jiloor, dans tous ces villages, les récits sont structurés autour des premières 

installations gelwaar et à la mise sur pied d’une organisation à la tête de laquelle fut placée 

Sira Bajal Ndong d’abord, son frère Wakumboof ensuite. Cet ensemble semble s’être 

constitué en unité territoriale avec les Gelwaar dont l’odyssée et les pérégrinations 

secondaires des membres à travers cet espace, font de Sira Bajal, l’unificatrice sous le nom de 

royaume du Joñik. Peut-on  considérer ce royaume comme l’une des plus anciennes 

expériences de centralisation du pouvoir dans cet espace? Tout porte à le croire si on prend en 

considération le dicton faisant de Sira celle qui est à la base du pouvoir politique. Son 
                                                            
93 Ba  A.B.,  op.cit., p. 10 

94 Informations recueillies par Abdou Ngom en Avril 1998 auprès de Wali Ndiaye  à Ndorong et qu’il restitue 

dans son mémoire de maîtrise. 

95 Sarr A., op.cit.,p.231 

96  Le village de Pecc, à côté de Jiloor –Joñik, aurait été crée par la reine Sira Bajal que les sources orales font 

venir du Gaabu. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 56 

nom97est associé au royaume du Joñik, même si les traditions98 concernant ce terroir et 

territoire, donnent très peu d’informations permettant d’en analyser le processus d’émergence. 

Y a-t-il un lien direct entre la formation de l’unité territoriale du Joñik et l’émergence du Siin 

fondé par le Gelwaar Maissa Wali Joon ? La plupart des « Traditions 99» l’affirment et font du 

Joñik la deuxième formation politique mise en place par les Gelwaar après celle de Kulaar et 

avant le royaume, plus célèbre, du Siin.  On peut cependant dire qu’à la fin du XVe siècle, au 

moment où Mbegaan Nduur s’impose comme souverain du Mbey en le structurant et en  

                                                            
97 Le nom de Sira est prononcé  de diverses  manières. 

• Bajar, en référence au Bajar, région orientale du Gaabu, lieu de provenance des Gelwaar  

• Bajal, du nom de sa mère Bajal Menge originaire de Mengeñ Booy dans le Waalo Sénégal, et  village 

d’où part la légende de Njajan Njaay, ancêtre éponyme des Wolof. En fait, selon cette tradition, 

 Mengué est la mère de Badial.   Badial Mengué était une femme. Lors de son séjour au Waalo, Badial 

y a fondé un village. Il existe au Waalo un village qu’on appelle Mengeeñ. C’est elle qui a fondé ce 

village là. Après le Walo, elle est venue s’installer ici à Thioupane près de Diakhao. C’est ici qu’elle s’est 

installée avec ses deux filles : Sira Badial et Koumba Badial. Badial était leur mère. Sira Badial se maria 

à Seelik. Elle est l’ancêtre des Gelwaar de Seelik ». Cette version (recueillie par notre collègue Amade 

Faye qui nous l’a aimablement communiquée) fait de Sira, non pas une Gelwaar de naissance, mais 

celle qui, par son alliance avec un Gelwaar, devient l’ancêtre d’une branche des Gelwaar du Saalum. 

(Nous y reviendrons) 

• Bajaan est un autre nom donné à Sira et qu’on retrouve aussi bien en Basse Casamance que dans le 

Nord de la Sénégambie. 

Il faut cependant souligner que les informateurs parlant la langue Seereer disent tous Sira Bajal et non 

Bajar ou Bajaan.  

98 Quand on analyse les différentes versions qui parlent de l’arrivée des Gelwaar au Siin et au Saalum, on se 

rend compte que chacune d’elle est un condensé de plusieurs faits dont les narrateurs font la synthèse et qu’ils 

restituent en un texte cohérent. C’est ce qui a d’ailleurs poussé le père Gravrand à parler de plusieurs cycles du 

mythe Gelwaar. Dans la version donnée par Alioune Sarr, Sira Bajal dont le nom est Mané, est la mère de 

Massa Wali Joon, tandis que celle recueillie par Félix Brigaud met en exergue Sira et ses frères Wakumboof et 

Biram Jike qui tous ont pour nom Ndong.   

99 Tous nos informateurs qui ont relaté les pérégrinations des gelwaar ont souligné le fait qu’ils se sont d’abord 
installés à Kulaar avant qu’une autre faction ne continue jusqu’à Jiloor pour constituer l’unité territoriale du 
Jonik. C’est beaucoup plus tard que Massa Waly et ses compagnons ont fondé le royaume du Siin. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 57 

l’organisant autour d’un pouvoir centralisé, les deux terroirs du Loog et du Joñik étaient déjà 

unis sous la direction d’un souverain Gelwaar, descendant de Sira Bajal Ndong.  

 

Le Siñi  
 

                         Nichée entre le Jolof, le Bawol, le Siin et le Gañik, cette région appelée Siñi a 

constitué un espace refuge idéal du fait justement de sa position géographique. Le terme de 

Siñi dériverait d’ailleurs de cette situation de carrefour recevant des populations venant des 

diverses contrées qui l’entouraient100. Nos enquêtes y ont mis à jour la diversité de 

provenance de ses populations. À quelques encablures de ce que fut la frontière avec le Jolof, 

les  villages de Kambel et Banan Wagadu semblent avoir accueilli très tôt des populations que 

nos informateurs identifient à des Soose101 et qui peuvent être considérées comme la première 

couche de migrants dont l’installation remonterait au XIe siècle selon le calcul de nos 

informateurs. Selon eux, les dits villages auraient à peu près neuf cents (900) ans.  

                    La deuxième vague de migrants viendrait du Jolof, du village de Xatari entre 

autres, près de l’actuelle commune de Daara Jolof. C’est elle qui, semble-t-il, a été à l’origine 

de la deuxième fondation de Banan qui, toujours selon nos informateurs, aurait eu lieu trois 

cents ans après la première. Ceci nous ramène au XIVe siècle. Ce serait à cette période que 

remonterait l’installation de la famille Bajaan qui a commencé à organiser l’espace autour de 

deux villages centres qui sont Banan102 (qui à l’origine s’appelait Wagadu) et Thiombi, 

                                                            
100 Lors d’une enquête menée dans les vieux villages du Siñi (Ngay, Kolobaan, Banan en novembre 2007), nos 

informateurs ont affirmé que la signification du terme renvoie à la position géographique de cet espace qui, 

jouxtant plusieurs territoires,  a reçu diverses populations dont l’identité se rapporte à tel ou tel terroir de ces 

formations sociopolitiques. Littéralement, Siñi, (Ci ñii ak ci ñi) est lune expression  wolof par laquelle les 

habitants de cet espace s’auto-désignent et qui veut dire  « ceux qui viennent de  chez ceux-ci et de chez ceux 

là », sous- entendu « de plusieurs contrées, de plusieurs cultures ». 

101 A la suite de nos entretiens avec Ibrahima Niang, Imam du village de Kambel, les villages de Kambel et 

Banan sont les plus anciens de cette contrée que l’on appelle Siñi ; Ils ont été fondés par les Soose il y a de cela 

neuf cents (900 ans)ans.  Kambel est un patronyme soose et les Njaay venus du Jolof ont refondé le village tout 

en conservant son nom d’origine et y ont accueilli les Niang, une famille islamisée  venue elle aussi de Aafé qui 

se trouve au Jolof».  (Entretien avec Ibrahima Niang, imam du village de Kambel, (novembre 2007). 

102 Les toponymes Banan, Combi et Ngay sont, selon toute probabilité, des termes Pël. Les deux premiers 
servent à désigner, dans cette  langue, des arbres, tandis que le dernier signifierait dans le contexte où il a été 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 58 

village qui a disparu, mais dont le nom revient régulièrement dans les récits comme ayant été 

le siège à partir duquel, la famille Bajaan a dirigé les communautés établies sur ces terres. Le 

titre de Barban est connu au Saalum comme celui que portait le chef de la famille Bajaan et il 

apparaît dans les sources des voyageurs cap verdiens tels qu’André Alvares De Almada et 

André Donelha dont les récits datent du milieu du XVIe siècle. Parlant du roi précédant celui 

qu’il a trouvé au Saalum (c’était en 1576) et qui répondait au nom de Bummi, Alvares de 

Almada rapporte qu’il s’appelait Lagatir Balhana. 

 Selon Jean Boulègue103, commentant un passage du texte de A. D’Alamada, Lagatir Balhana 

peut correspondre au roi Lat Thilor Badiane qui occupe le sixième rang dans la liste des Buur 

Saalum, suivi de Wal Bummi Jelen104, comme présenté par A.B.Ba. De son côté, parlant du 

Saalum, A.Donelha qui a remonté la Gambie jusqu’à Kantora (en 1585), note lui aussi, que  

« Plus au sud, tout contre le Rio de Gambea, se trouve un autre royaume, un peu plus grand, et 

également de Berbessis. Il appartient au roi Borbuanam. Passé ce royaume, on arrive au grand 

et beau rio de Gambea ». [Pour Teixeira Da Mota], « le royaume un peu plus grand est celui 

du Saloum. Quant au roi en question, on doit noter [souligne t-il] que la relation anonyme, 

relative à D ? Tomas Lamba (c.1600), indique, parmi les royaumes dépendant du grao – Fulo, 

celui de « Baruanam », ou Bar. Peut-être corruption de « Bor » roi en pays wolof. Il semble 

                                                                                                                                                                                          
utilisé, « monter sur un arbre ». Selon notre informateur Madiop Mbaay, Banan désigne l’arbre que les wolof 
appellent Wën (Pterocarpus-ericaceus) (Banan, novembre 2007)  

103  De Almada  A.A., Brief Treatise on the Rivers of Guinea, traduction et brève introduction et notes sur les 

chapitres 13 et 19 par Hair, P.E.H. et notes de Jean Boulègue pour les chapitres de 1 à 6. Pour l’utilisation des 

étudiants de l’université de Liverpool, Juillet 1984. Le document est titré Brief Treatise on the rivers of Guinea. 

Being an English translation of a variorum text of Tratado Breve dos Rios De Guine (1594), organize by the Late 

Avelino Texeira da Mota.  Together with incomplete annotation. 

104 Ba A.B., op. cit., p.828.  

104 Donelha  A., Description de la serra Leoa et dos Rios de guine du Cabo verde (1625   Junta de investigaçoes 

scientificas do Ultrmar. Centro de estudos de cartografica antigua, Lisboa 1977 (Traduction de Da Mota  A.T.) 
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 59 

plausible que le « Borbuanam » soit le marabout Eli- Bana, qui à la fin du 15e siècle et au 

début du 16e siècle dominait la partie orientale du Saloum »105. 

                    S’il est impossible que « Borbuanam » soit le marabout Eli Bana, un 

contemporain de Mbegaan Nduur, on peut malgré tout faire le rapprochement du 

« Borbuanam » dont parle A. Donelha au Buur Saalum Lathilor Bajaan, Barban de la famille 

Bajaan dont le fief se trouve au Siñi. Selon Abdou Buri Ba, au Saalum,  

dans l’entourage immédiat du roi, il y avait un chef appelé Bamban qui 

commandait le village de Nguer et dont la famille était Badiane. Il jouait 

un rôle important et avait un droit d’intervention auprès du Buur.106  

Il commandait tous les villages polarisés par le terroir dont Banan était le plus important. Ce 

sont les Bajaan qui ont accueilli les familles arrivées plus tard parmi lesquelles il faut noter 

celles des Jaw, Joob, Fay entre autres. Leur alliance avec les Jaw a permis à ceux-ci d’aller 

défricher des terres situées un peu plus au Sud du terroir et d’y fonder la localité de Ngay107. 

Les Joob s’étaient installés à côté du village de Banan qui, du coup, se retrouva avec deux 

quartiers : Banan Wagadu et Banan Njoobeen. Selon El hadji Fay, Banan était le premier 

« Peey 108» du Siñi. Quant aux Bajaan, secondés par les familles Fay, ils ont dirigé la 

migration venant de Xatari et ont commandé ce terroir, avant que Ngay, où se trouvaient les 

Jaw, leurs neveux, ne prenne le relai.  

                  Porte d’entrée ou de sortie  du Jolof, l’unité territoriale du Siñi englobait les deux 

terroirs de Banan et Ngay et se prolongeait à l’Ouest vers le Bawol, au Sud-ouest vers les 

                                                            

105 Donelha  A., Description de la serra Leoa et dos Rios de guine du Cabo verde (1625   Junta de investigaçoes 

scientificas do Ultrmar. Centro de estudos de cartografica antigua, Lisboa 1977 (Traduction de Da Mota  A.T.) 
106 Ba A. B., op. cit., p. 818.  A la place Bamban, il faut plutôt lire Barban (plus proche d’ailleurs par la 

prononciation de « Borbuanam » noté par Donelha) qui semble être une contraction de Buur Banan. Nous 

avons eu la chance de rencontrer au village de Banan, celui qui devait porter le titre, n’eut été son 
appartenance à la religion musulmane qui, selon lui, le lui interdit. Le Barban résidait au village de Thombi qui 

aujourd’hui est devenu un gent (village abandonné ). 

107 Jusqu’à présent, c’est un descendant de la famille Jaw  qui porte le titre de Jaraaf dans le village de Ngay.  

108 Peey est un terme wolof généralement traduit par capitale, mais nous pensons que quand les informateurs 

l’utilisent, il renvoie à la réalité que l’on rend  par le  terme de terroir en français. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 60 

terres du Siin et à l’Est vers l’espace qui allait devenir le Ndukuman, alors zone de parcours 

des nomades Pël à la recherche de pâturage. Cette situation géographique a fait du Siñi une 

terre d’accueil et de brassage de populations, des migrants (Pël, Wolof, Seereer) qui y sont 

arrivés avec des motivations diverses. L’importance de cette unité territoriale est 

fréquemment relevée par les différentes sources. Pinet Laprade en 1865 en parle comme « une 

province enveloppée de vastes forêts, très peuplée avec des puits nombreux et peu 

profonds…. d’abord occupée par les Sérères qui eurent pour voisins une petite tribu émigrée 

du Djolof et commandée par la famille Ndiaye. Ils vécurent en bonne intelligence avec elles. 

Les Ndiaye s’allièrent à la famille des Guélouar, et leurs descendants ont quelques fois régné 

sur le Saloum. Ils firent adopter par les Sérères, des institutions analogues à celles du Djolof. 

Ils ont, de tout temps, commandé sous l’autorité des rois du Saloum, la province du Signy, 

l’une des plus importantes du royaume »109.  

                 La présentation d’Abdou Buri Ba va dans le même sens quand il note que « le 

Ngay-Signy  était la plus grande des principautés du pays où commandait en général l’héritier 

présomptif du royaume, appelé Ba-Ngaye (Buur Ngaye). De nombreux souverains y ont 

préparé leur avènement au pouvoir. C’était une région très riche en bétail, car beaucoup de 

Peul y résidaient avec le Ba-Ngaye, sa famille  et sa suite »110.  

                  La description du Siñi faite par ces deux auteurs renvoie à la période pendant 

laquelle il relevait de l’autorité du Saalum. Leurs descriptions recèlent cependant des éléments 

qui nous permettent d’avoir un aperçu des caractéristiques qui fondent  sa personnalité de 

base, à savoir sa situation géographique, l’étendue de  ses terres  bien arrosées et sa richesse 

en bétail. Il y a là autant d’éléments qui nous permettent de comprendre le rôle central joué 

par cette unité territoriale dans l’évolution du  royaume du Saalum. 

                  Une autre particularité du Siñi réside dans le fait que dans tous les vieux villages 

où nous nous sommes rendues, nous avons noté la présence de l’essentiel des  patronymes que 

l’on trouve dans la Sénégambie du Nord. A cela il faut ajouter l’absence de la division sociale 

caractéristique des sociétés Wolof, Seereer et Halpulaar’en. Les Siñi Siñi ne semblent pas 

avoir connu cette hiérarchisation de la société entre Geer et Ñeeño, découlant de la division 

sociale du travail. C’est une société qui ne connaît pas le phénomène des « castes » et qui, en 

                                                            
109 Laprade  P., « Notice sur les Sérères », Annuaire du Sénégal et Dépendances pour l’année 1865, p.141 

110 Ba A. B., op.cit. , p.820 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 61 

son sein, n’a pas non plus des populations qui portent la macule servile. Comme le souligne 

Modou Fay du village de Kolobane,  

 Nous nous connaissons entre nous, mais notez que dans les temps, 

si des familles appartenant à la catégorie sociale qu’on appelle 

forgerons, cordonniers ou autres, arrivaient au Siñi, la première 

chose qu’elles faisaient, c’était d’enterrer leurs instruments de 

travail 111.  

Dans le village de Ngay, une croyance tenace veut que la localité n’accepte pas les 

gens dits de « caste », surtout les forgerons, ces derniers risquant de mourir 

rapidement s’ils y élisent domicile. 

                En somme, toutes ces informations nous amènent à croire que cette unité 

territoriale a été dans les premiers temps de sa formation, un espace de refuge pour des 

populations frustrées  ou à la recherche de terre de quiétude. Le Siñi a ainsi pu servir d’espace 

de redéfinition identitaire. 

 

Les Terroirs du Sud-est de la rive gauche  du saloum 
 

Il n’y a pas beaucoup d’informations concernant cette partie du Saalum avant l’avènement de 

Mbegaan Nduur. On ne peut pas dire qu’il y a eu constitution d’unités territoriales comme 

celles du Mbey, du Joñik ou du Siñi, même si A. Sarr pense que ces différents terroirs du Sud-

est de la rive gauche, s’étaient organisés en une entité appelée « le Cathiote » 112, tandis que 

selon  A. S. Diop   « … antérieurement aux Gelwar, une partie du pays s’appelait déjà 

« Saalum » du nom justement d’un marabout soninké ou sarakolé, Saalumbu Suwaare. C’est 

par altération phonétique que le générique Saalum serait venu de l’anthroponyme Saalumbu.  

A cause de l’instabilité politique, des chefs  peul, des principautés ont pu continuer à 

demeurer animistes et échapper à l’autorité des micro-états théocratiques islamiques. Cette 

autorité n’a d’ailleurs été effective que sur la rive droite du fleuve Saalum et à l’est du futur 

royaume du Saalum, dans ce qui sera le Ndukumaan. »113 Nous n’avons pas d’éléments pour 

                                                            
111 Entretiens avec M.  Fay., (Kolobane, novembre 2007 

112 Sarr A., op.cit., p. 227 

113 Diop  A. S., « L’impact de la civilisation manding au Sénégal. La genèse de la royauté gelwar au Siin et au 
Saalum ».  BIFAN, ser. B. T.40, N°4, oct. 1978, p. 691 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 62 

confirmer l’existence de ce  royaume (ou unité territoriale) signalé par les deux auteurs, mais,  

nous ne pouvons manquer de faire le rapprochement des deux informations. (Nous y 

reviendrons).   

 

                              A l’exception du Ndukuman, une partie de cet espace dont l’apparition 

comme territoire délimité remonte à la période de structuration des Buur Saalum, tous les 

noms de village cités ici, renvoient à une localité. 

                       Cette région qui est située au Nord du Ripp/Badibu et s’étendant plus à l’Est, 

jouxte le Sabax et le Sanjal, appartient à la zone des mégalithes (monuments de pierres 

levées). Selon Charles Becker, « La civilisation mégalithique a connu son apogée aux 

alentours du Bao Bolong114 où l’on rencontre les concentrations les plus fortes de cercles 

mégalithiques et de pierres taillées »115.Selon cet auteur, « les constructeurs de monuments 

mégalithiques ne peuvent pas être identifiés grâce aux traditions des peuplements aujourd’hui 

en place…. L’absence de traditions précises s’explique sans doute [selon lui], par le fait que 

les peuplements wolof n’ont pas rencontré les populations mégalithiques [sic] à leur arrivée 

dans le Saalum »116. Comme pour les amas coquilliers et les tumuli de sable, nous ne 

discuterons pas la question relative à l’édification de ces monuments. Dans ce travail, nous 

tentons plutôt de comprendre le processus d’appropriation et de structuration de l’espace du 

Saalum ainsi que les facteurs d’évolution politique pour en définir l’identité. Ainsi, cet espace 

du Sud-est de la rive gauche du saloum qui part de la zone  à ria  (qu’on peut appeler le haut 

saloum) et se prolonge au Sud jusque sur les rives de la gambie se subdivise en deux :  

1-Les parties septentrionale et orientale, semblent avoir été, avant l’émergence du 

royaume du Saalum, une zone de prédilection des Pël à la recherche de pâturage et de familles 

musulmanes en quête de lieu d’exercice de leur culte.  

                                                            
114 Le Bao Bolong est un affluent de la gambie dont la vallée peut être suivie depuis les environs de la localité 

de Kacot (dans l’actuelle région de Kafrine), jusque sur les rives de la gambie. Il arrose les terroirs du Mandax, 

du Kajmoor et passe près  des vieux villages d’Iliassa et de Jumansar dans l’actuelle république de Gambie. Au 

début du XXe siècle, il est présenté par le lieutenant Chaudron, commandant le cercle de Nioro, comme un des 

principaux affluent de la gambie, d’une largeur qui varie entre 800m et un Km et qui est presque à sec pendant 

la saison sèche (Chaudron, « Etude sur le Cercle de Nioro-Rip », 1901, A.N.S. 1G.283) 

115 Becker Ch., « Essai sur l’Histoire du Saalum », Revue Sénégalaise d’histoire, n°1, 1981, p.5 

116 Id., Ibid., p.6  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 63 

Les anciens villages de Saña117, Nanjigi118, Njigi et l’actuelle ville de Kafrine119, qu’on y 

trouve ainsi que les campements pël n’ont pas constitué des unités territoriales. C’est après la 

formation du Saalum que le Ndukumaan a entamé la construction de sa personnalité, sous la 

direction de la famille Ndaw qui en avait la charge administrative.  

2- La partie méridionale a accueilli très tôt, dans la zone qui jouxte les berges du 

fleuve gambie, des populations venues de l’Est120, même si on peut penser que cette longue 

pérégrination a pu comporter des escales dans des régions comme le Bambuk, le Wuli ou le 

Ñani voisin. 

                        Dans cette zone où se trouvent les localités de Kawur et Balanghar qui ont été 

des points de traite importants dans le territoire du royaume du Saalum, il n’y avait, avant 

l’avènement de Mbegaan Nduur, que des villages localisés le long du Bao Bolong et dont les 

plus importants polarisaient autour d’eux, un espace/terroir(Peey). Ce sont principalement 

ceux de Mandax, et de Kajmoor. L’unité territoriale du Pakala n’était pas encore formée.  

                                                            
117 Selon une information recueillie à Kaffrine (en avril 2004) auprès de Mamadou Ndaw Seun,  Le village de 

Saña a été à l’origine le campement d’un Pël du  nom  de Ogo Sylla. Il a occupé les lieux avec son énorme 

troupeau de vaches dont la bouse a fertilisé le sol. L’importance des récoltes de mil (Saño) dont les épis étaient 

étalés sur des abris provisoires, (Mbaar en  wolof),  terme qui serait à l’origine du nom du village (Saña Mbaar) 

donné par les wolof qui allaient s’y ravitailler en période de soudure.  

118 Selon Alpha Diop Bondi (Entretiens d’avril 2004 à Nanjigi), « le village de Nanjigi n’a pas été fondé par la 

famille Diop. Nos aïeuls qui étaient des musulmans y sont venus il y a quatre cents (400) ans, mais ils y ont  

trouvé un puits creusé par les Soose ». Entretien avec Alpha Bondi Diop, Nanjigi, avril 2004.    

119Selon  Ibou Mbergane, un de nos  informateurs de Kaffrine, c’est le Pël Ngange Ka qui est le premier à s’être 

installé dans le lieu qui deviendra Kafrine. C’est après lui que les Soose sont arrivés. Pour Mamadou Ndaw 

Seun, c’est le marabout Saalum Suaré, en compagnie de ses talibés Albine Lóo, Alfaqe Jaane, Juwaake Càll à la 

recherche de point  d’eau qui décidèrent de s’ y installer (Ikafrijan qui donnera le nom de Kafrine est un terme 

manding qui signifie „étalons les nattes“, pour nous installer). Ces manding y avaient trouvé un Seereer du nom 

de Ngor Diboor établi dans l’actuel village de Ngodiba. La version de Alioune Sarr mentione aussi  la présence 

des familles de Ngor Luum et Ngor  Diba, ainsi que  celle du cordonnier  Dioudiouba Mbow que les Ndaw ont 

trouvé à l’emplacement de Kaffrine. Toutes ces versions montrent que l’espace qui est deviendu le Ndukuman 

a accueilli des populations d’horizons divers (Pël, seereer, populations de culture mandeng) installées dans des 

villages et sans organisation politique au moment de l’arrivée des Ndaw.     

120 La plupart des informateurs disent venir de l’Est (Penku). L’Est pouvant signifier alors l’espace Soninke ou 

celui du Mande. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 64 

Les deux terroirs avaient du, jusque là, évoluer dans la mouvance de l’espace culturel des 

Mandeng dont les structures politiques étaient établies le long de la rive nord de la gambie. Ils 

ont été plus tard intégrés dans le territoire commandé par les Buur Saalum. Les traditions 

relatives au peuplement du Badibu, du Sanjal et du Sabax en gambie, évoquent, de manière 

unanime, l’ancienneté de la présence de populations soninke et mandeng121. Il faut cependant 

noter que selon les traditions, l’une des plus anciennes familles sinon la plus ancienne famille 

établie dans cet espace semble avoir été celle des Luum. Dans les récits de fondation de la 

plupart de ces villages, les informateurs parlent soit de l’alliance que les fondateurs ont 

conclue avec le génie de la brousse dont le patronyme était Luum, soit des fondateurs eux-

mêmes qui portaient ce patronyme. Nous prendrons deux de ces récits pour illustrer notre 

propos. 

Ainsi, pour Alioune Sarr,  

« Kandikounda121bis a été fondé par Boufoutikouly Loum. Il vivait dans un 

grand trou, qui se trouvait dans le tronc d’un baobab. Un chasseur venant 

du Niani constata que depuis qu’il était venu dans les contrées de 

Kandikounda, il commençait à rater tout son gibier. Il s’assit sous l’ombre 

du baobab et se plaignit. Il entendit une voix lui dire : « la brousse a un 

propriétaire ». Il lui demanda donc qui en était le propriétaire. Il lui 

répondit : « c’est moi ». La voix dit au chasseur que s’il tuait l’oiseau 

nommé « propro », il ne raterait plus jamais le gibier. Un autre homme, 

Valy Mang Kandi122, de passage, s’installa sous le baobab, et dit « j’ai 

trouvé un pays ». Mais Bafouti, sous le baobab, lui répondit : « on ne trouve 

pas un pays avec son propriétaire ». Valy lui demanda donc du moins une 

place pour habiter. Il alla ainsi aux Faroy (bords des rizières), mais 

Boufouti lui dit qu’il ne voulait pas entendre ses « Dioundioungs . Il 

                                                            
121 Ba A. B., op.cit., p. 825-827;  Sarr A., op.cit., p.245- 246 ;  Ba T.O., « Essai sur le Rip (Sénégal) », BIFAN, Ser. B, 

n°3, 1957 ;  Samb J., chroniqueur à Radio Gambia, émission enregistrée en 1975, ; Cissoko S.M., & Sambou, K., 

op.cit., 1969 

121bis. Ce toponyme est un mot composé. L’élément Kunda a, de nos jours encore, une résonance 

soose/mandeng. On parle de Gassamakunda pour dire “chez les Gassama”, de Tourékunda pour dire “chez les 

Touré”. Sur cette base, on peut suggérer que le toponyme a été donné à la localité par des mandingophones.  

122  cf., note 468, p.166 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 65 

désobéit et Bafouti alla percer ses tambours et les enterra. On dit qu’à 

l’endroit où on les a enterrés, se sont dressés des fromagers qui servent à 

des « tours » (rites traditionnels). Sur ce fait, Adiouma Sarr, le compagnon 

de Valy Mang, s’en alla vers Bafouti. Ce dernier lui dit d’aller s’installer 

vers le Sud et de baptiser le village du nom d’Adiouma sar Koto. Valy Mang 

prit la fuite et mourut dans le fogny, chez les Diola ».123 

Sur la fondation du Badibu, Abdou Buri Ba note que l’appellation de ce territoire  

  a été donnée en souvenir du patriarche qui avait découvert le pays. En 

effet, l’ancêtre de la famille Loum, appelé Kandi, a donné au pays le nom de 

son fils Badibu Koli. Les Loum [dit-il] étaient des Manding à leur arrivée. 

Ce pays est également désigné comme le Rip ; ce sont les Wolof qui ont 

utilisé ce mot pour qualifier l’état marécageux du sol au cours de 

l’hivernage »124. 

L’un des constats est qu’on note chaque fois l’apparition  de patronyme Luum 

dans tous ces récits de fondation. La mémoire des habitants ne peut pas remonter plus loin et, 

dans le récit d’Alioune Sarr, l’ancêtre de cette famille se confond même avec le génie de la 

brousse qui habiterait dans le creux d’un baobab, faisant corps avec la nature. A cela il faut 

ajouter le fait que dans les récits élaborés par la mémoire collective pour présenter les colons 

venus de l’Est, tous les protagonistes sont liés à cette famille Luum dont les membres peuvent 

être considérés comme les autochtones, c'est-à-dire les plus anciennement établis dans cet 

espace.  

Les Luum se retrouvent ainsi dans les différents terroirs qui se sont structurés entre le haut 

saloum et la rive nord de la gambie. Ils y sont toujours considérés comme les autochtones et 

même après l’intégration desdits terroirs dans le Saalum, leur pouvoir de premier occupant a 

très souvent été respecté.  

Ainsi, dans le Mandax  où très tôt des familles wolof venues du Jolof se sont installées, 

quand les Buur Saalum nommaient un Bummi125, ce dernier était obligé, avant de prendre 

fonction, d’aller se présenter au village de Kacot  où un membre de la famille Luum, 

descendant de Coot Luum, se chargeait de le faire accepter par les esprits (Tuur) qui veillent 

                                                            
123 Sarr A.,  op.cit., p.245 

124 Ba  A.B., op.cit.,  p.825 

125 Le Bummi était celui qui, dans une unité administrative, représentait le souverain. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 66 

sur la contrée126. Le village de Kacot a dû occuper une place importante dans ce terroir 

puisque, jusqu’au XIXe siècle, il avait encore son propre chef qui, même s’il relevait de 

l’autorité du Buur Saalum, portait encore le titre de Buur Kacot.127  

Au Kajmoor, village centre du terroir du même nom, la famille Ndiaye, exilée du Jolof 

suite à une crise de succession dans ce royaume, s’était installée et avait noué des alliances 

avec les femmes du lignage Luum. Selon Abdou Buri Ba, il s’agissait de Biram Njeme Eler 

Ndiaye qui avait épousé une femme de Djiguimar du nom de Loum. Le Kajmoor qui relevait 

du Badibu (était habité majoritairement par des Soose. Ce sont les rois du Saalum qui ont 

soutenu les familles Ndiaye qui s’y étaient installées, leur ont donné la fonction administrative 

de Bummi et ont inclus, dans leur espace de commandement, les villages tukulër qui portent 

le toponyme de Jama. C’est ici le lieu de signaler la présence assez ancienne de colons 

tukulër, compagnons d’Ely Bana qui se sont établis au Saalum dans le courant du XVe siècle. 

Dans ses enquêtes, P. Pélissier a noté que dans cette zone, il y avait un  fond de population 

tukulër autour du village de « Dabali, [lequel] aurait été fondé par des vassaux d’Ely Bana, le 

premier bour Saloum d’origine toucouleur, que celui-ci aurait fait venir du Dimar »128. Quand 

le même Ely Bana a été vaincu par les forces alliées à Mbegaan Nduur, ses partisans sont allés 

rejoindre ce premier noyau installé au Sud –est de Kawone et ont fondé les villages connus 

sous le nom de village Jama, toponyme rappelant leur pratique de la religion musulmane129.  

                   Mbey, Joñik, Siñi, terroirs et localités établis au Sud et à l’Est du haut 

saloum, voilà dans ses grands traits, l’espace que devait structurer Mbegaan Nduur et auquel 

                                                            
126 Selon notre informateur ,Kéba Luum du village de Kacot,  il y’avait un baobab qu’on appelle Yéeri-Yéeri à 

côté du village de Mandaax. Une fois nommé, le représentant du roi devait venir à Kacot et à partir de là, se 

rendre sous ce baobab dont il devait faire trois fois le tour avant de s’installer à Mandax, sous peine de ne pas 

durer dans ses fonctions. Ceci peut être perçu comme l’expression par laquelle les “autochtones” (les plus 

anciens occupants)  perpétuaient  l’illusion de leur “victoire” sur leur tard-venus fondateurs du pouvoir 

politique. 

127 Noirot E., « Notice sur le Saloum », Journal Officiel du Sénégal, 1892 

128 Pélissier  P., op.cit., p.478 

129 Au cours de nos enquêtes dans un des  villages Jama, nos informateurs nous ont expliqué qu’en fait Jama 
renvoie à mosquée (en halpulaar) et que, si les différents villages fondés par les compagnons d’Ely Banna ont 
ce terme accolé à leur toponyme, c’est pour se distinguer des autres villages qui  n’avaient  pas de mosquées et 
où par conséquent, l’Islam n’était pas encore présent. (Entretiens avec un groupe de notables à Diama 
Mbayenne, janvier 2012).  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 67 

on donne le nom de Saalum. Ils forment aujourd’hui des parties des régions administratives de 

Kaffrine, Kaolack et Fatick. Il est traversé de part en part par un cours d’eau du même nom : 

le saloum. Avec les autres éléments de l’environnement, ce cours d’eau a constitué, pour 

l’essentiel, un des facteurs qui ont permis à des communautés venues de divers horizons de 

s’y installer, de l’organiser et de se façonner une identité propre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 68 

 

Chapitre II : Environnement et Potentialités 
économiques    

 

1. Saalum et saloum : un Territoire et son cours d’eau   
 

• D’où vient le terme Saalum et que désignait-il au début ?  

                           Selon toute probabilité, depuis au moins le milieu du XVe siècle, ce que 

fut le territoire du Saalum était fréquenté par des voyageurs européens qui, jusqu’au début du 

XVIe siècle,  n’ont pas usé de toponyme ou de celui de Saalum, pour le nommer. C’est à partir 

du titre Buur que portait le souverain du Saalum que les Portugais, qui n’allaient pas à 

l’intérieur des terres, ont donné le nom au cours d’eau dont l’embouchure avait été atteinte 

depuis 1446 par Nuno Tristao130. Par ailleurs, il est retenu que c’est seulement en 1506, que 

pour la première fois, le terme  Brosalo dans lequel on a vu la plus ancienne mention du 

Saalum, est mentionné dans les sources européennes. Chez le compilateur Valentim 

Fernandes, on lit qu’en « 1455, a été découverte la rivière des barbacijs …… De là à la rivière 

de Gambie, la côte est basse et pleine d’arbres et très agréable. Du cap dos Mastos131 jusqu’à 

la rivière de Gambia, il y a 25 lieues132 et dans l’intervalle, se jettent trois rivières :       

-La Rivière de Joala : les navires n’y entrent pas parce qu’elle est petite.  

-La rivière des Barbacijs qui s’élargit à l’intérieur et forme deux bras. 

                                                            
130Dans son ouvrage  traduit sous le titre  de Description de la côte occidentale d’Afrique (Sénégal au cap de  
Monte, archipels) 1506-1510.), Valentim Fernandes parle de la) rivière des Barbaciis [qui semble renvoyer au 
Siin]en 1455. Mais,  dans sa note de commentaire, Da Mota souligne qu’il s’agit de « l’embouchure du Saloum 
qui débouche dans la mer à la barre de Sangomar. Elle fut en réalité atteinte dès 1446 par Nuno Tristao et non 
en 1455 ».  

131 Il s’agit de l’actuel Cap de Naze près de Poponguine, essentiellement peuplé par les Seereer Saafen. Selon 
Texeira Da Mota et alii (commentant l’ouvrage d’André Donelhas), « ce cap fut découvert en 1445 par Alvaro 
Fernandes qui lui aura donné ce nom parce qu’il y avait là, d’après Zurara, beaucoup de palmiers secs sans 
feuillages … son nom fut défiguré en cap Naze forme usuelle aujourd’hui » [1977]. Sur l’évolution de ce nom et 
sa localisation, voir Texeira Da Mota [1950, p. 99-102 »(Texeira Da Mota & Alii, op.cit., 1977, p. 281, note 205.        

132 La lieue est une mesure linéaire de  valeur variable. Si nous prenons  la lieue kilométrique (soit 4km), cette 
indication donnerait alors 4x25 =100kms. La lieue terrestre  (4,444km) nous donnerait : 4,444x 25 =111,1kms, 
alors que la lieue marine (5,556) nous donnerait une distance de 5,556x25=138,9 ; cette dernière évaluation 
nous semble être plus proche de la réalité. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 69 

Celui qui va vers le nord s’appelle le Broçalo  

L’autre bras qui va vers le sud-est s’appelle Borjoñiq.   

 -La troisième rivière  s’appelle le Lagos et un petit bateau peut y entrer.133. Dans cette 

rivière de Lagos, il y a une région près de la mer qui s’appelle Gebandor»134.                                                        

                 Si le terme Broçalo renvoie,  chez V. Fernandes, au cours d’eau du saloum, il 

fait penser malgré tout, si on procède à la décomposition du mot, au titre Buur  Saalum, c'est-

à-dire souverain du Saalum.  

Ainsi, c’est seulement au début du XVIe siècle, que le toponyme Saalum apparaît dans les 

sources écrites. Par la suite, les auteurs Cap-Verdiens qui ont fréquenté la côte ont parlé du 

royaume et du fleuve saloum et les ont nommés en accolant, eux aussi, le titre du souverain à 

celui du nom du royaume.  

Dans son Tratado breve dos rios de Guine do Cabo Verde, Andre Alvarez d’Almada dit 

s’être trouvé en  

1566, dans le Borçalo [ici, il s’agit du territoire donc] dont le roi était 

en guerre avec les Jolofes ses voisins ….. Le territoire sous la 

domination de ce roi de Borçalo s’étend sur plus de quarante lieues 

du côté du fleuve Gambie ; il couvre plusieurs lieues à l’intérieur du 

pays des Mandingues … .135  

                                                            
133 Dans les notes de Da Mota, cette description renvoie à :  

-l’actuelle rivière de Joal (rivière de Joala),  

-à celle du Saalum (Brosalo) et pour  

-borjoñiq. Pour ce dernier cas, en isolant le préfixe Bor, (Buur, c’est-à-dire roi), on retrouve  le vrai nom, à 
savoir Joñiq . Selon lui, «  Il y a encore dans la région, le toponyme Guilor Guionic, donné à un cours d’eau qui 
communique dans la réalité avec le saalum. Pour le Lagos, il s’agit de  la rivière jumbas (Diombos) tandis que la 
région près de la mer qu’il nomme  Gebandor renvoie  à ce que Duarte Pacheco Pereira (1505) disait de cette 
région  qui, depuis la rivière saloum jusqu’à la rivière gambie, s’appelait Gibandor. Des cartes hydrographiques 
anglaises ont aujourd’hui une île de jefandur à l’embouchure de la rivière jumbas. La rivière de bandiala est très 
proche de la rivière jumbas et les deux communiquent ». 

134 Fernandes V., Description de la côte occidentale d’Afrique (Sénégal au cap de   Monte, archipels) 1506-1510, 
1951, p. 27- 29 

135 D’après une traduction (en français) du Chapitre du “Tratado breve dos rios de Guine  (1594) » de André 
Alvares de Almada décrivant le royaume du Saalum, par Moustapha Bangoura, (cf.,  Mélanges offerts en 
hommage au Professeur Mbaye Guèye. Publication des Annales de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines, 
Dakar, UCAD, janvier 2009, P.728 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 70 

Au XVIIe siècle (en 1669 plus précisément), le Cap- verdien Francisco de Lemos Coelho dans 

sa Description de Guiné de Cabo Verde à la Serra Lioa, parle du fleuve Borçallo. Selon lui,   

 La rivière de Palmeirinha, constitue la démarcation entre le royaume 

de Joalla et celui de Borçallo ; mais celui qui se rend au Borçallo en 

navire ne l’emprunte pas parce qu’il y a entre cette rivière et le fleuve 

Borçallo quelques îles désertes, qui obligent à un grand détour. En 

face de ce fleuve de Borçallo, se trouvent les basses de Bassangamar, 

qui pénètrent dans la mer sur plus d’une lieue136. 

Ainsi, jusqu’à la fin du XVIIe siècle, le territoire sur lequel s’est érigé le royaume du Saalum 

est nommé Broçalo ou Borçallo par les sources portugaises et cap- verdiennes qui utilisent le 

même terme pour désigner le souverain,  l’espace et le fleuve qui le traverse.  

• Les variantes du terme :  

Variantes du terme 

Saalum 

Sources Epoque 

Broçalo ou Brosalo V. Fernandes 1506 

Borbuanam A. Donelha 1585 

 

Borsalo A. De Almada 1594 

Baruanam Tomas Lamba C.1600 

Borçallo F. De Lemos Coelho 1669 

   

 

On constate que dans ces sources écrites, c’est le titre du souverain « Buur 

Saalum » qui a servi le plus souvent à désigner le pays. Cela peut signifier que le titre du 

souverain a été connu (on en a entendu parler avant d’avoir vu le pays) avant le pays, transmis 

                                                            
136 De Lemos Coelho F., Traduction partielle de Moraes N.I.De « La petite Côte d’après Francisco de Lemos 
Coelho (X VIIe siècle) », BIFAN, ser. B,  t. XXXV, 1973, p. 253   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 71 

par le biais de populations de la côte et des autres entités politiques de la Sénégambie  avec 

lesquelles les auteurs des relations de voyages écrites ont noué les premiers contacts. 

• Mais le terme Saalum lui-même, quelle est son histoire ? 

                   Les enquêtes que nous avons effectuées dans les différents terroirs de 

l’actuel espace Saalum-Saalum font dériver le toponyme Saalum du nom d’un marabout 

soninke/jaxanke dont l’alliance avec Mbegaan a  permis à ce dernier de sortir victorieux du 

conflit qui l’opposait au Tukulër Ely Bana (cf. infra). Ce serait en l’honneur de ce 

personnage, Saalum Suwaré, que l’espace nouvellement conquis fut nommé et appelé Saalum.  

                   Si on est d’accord sur le fait que Mbegaan Nduur le fondateur du royaume  

est à l’origine de la dénomination de cet espace, on comprend alors pourquoi jusque dans la 

seconde moitié du XVe siècle, le Saalum politiquement et administrativement non encore 

structuré, n’apparaît pas dans les écrits des voyageurs de cette période. On constate d’ailleurs 

que le toponyme Saalum apparaît de manière concomitante aussi bien dans les sources orales 

qu’écrites.  

                 L’anthroponyme  Saalum est ainsi associé au toponyme. Cependant,  il y a un 

fait assez troublant qui a attiré notre attention. Le patronyme Luum, nous l’avons déjà 

souligné, semble être assez répandu dans la partie du Saalum oriental. Aussi bien dans le 

Kajmoor, le Mandax, qu’au Siñi137, ceux qui portent ce patronyme sont liés aux détenteurs du 

pouvoir politique et semblent être les autochtones, ou du moins, ils se présentent comme les 

premières communautés qui ont noué alliance avec les génies du terroir. Il faut signaler que 

dans cet espace, c’est surtout le peuplement wolof qui prédomine. Cependant, au cours de nos 

enquêtes en milieu seereer, à Pecc (dans le Joñik)138 et à Kawil139 (près de Kaolack),  nous 

                                                            
137 Dans le Kajmoor, ce sont les descendants de Biram Njemé Eler Ndiaye, refugié politique du Jolof qui s’était 
allié à une famille Luum, qui sont toujours nommés Bummi. Au Mandax, les Bummi nommés par le Buur 
Saalum devaient toujours, avant de prendre fonction, avoir l’aval de la famille Luum de Kacot laquelle gèrait les 
relations avec les génies des lieux. Dans le Siñi, les  Ndiaye et les Luum  du village de Kolobane se disputent 
l’antériorité de leur installation, même si les Ndiaye sont d’accord pour dire que les Luum sont leurs neveux, 
puisqu’ils ont pris femme dans cette famille.    

138 Pecc est un village situé juste à quelques encablures de la localité de Jiloor dans le Joñik. C’est un village 
célèbre dans les traditions locales de cette zone, car on y commémore une séquence de la saga de l’installation 
des Gelwaar dans cet espace : c’est le fameux tuura Pecc décrit par P.  Le Mire, dans  son article intitulé 
« Petite Chronique du Djilor »  ( cf., BIFAN. T. VIII, N° 164, 1946). Selon Babou Loum, notre informateur (qui 
était aussi le chef du village), la famille Luum a joué un rôle important dans cette localité et c’est elle qui était 
chargée, au moment de l’intronisation du Buur Joñik, de lui faire porter l’oreille d’éléphant dont elle a la garde 
et qui est un des symboles du pouvoir dans le Joñik.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 72 

avons aussi retrouvé des familles de patronyme  Luum, toujours liées au pouvoir. À ce stade 

des recherches, nous ne sommes pas encore arrivés à démêler l’écheveau que constitue leur 

omniprésence dans cet espace antérieurement ou concomitamment à sa territorialisation. Nous 

nous contentons de signaler  son existence et de  poser un certain nombre d’hypothèses.   

                    Il faut noter que le mot Saalum n’est pas un terme Seereer et ne 

semble pas non plus relever du vocabulaire mandeng ou soninke (nous voulons dire 

qu’aucune de ces langues ne rend compte de la formation du mot, lequel n’y est pas 

décomposable), en dépit de la liaison qui est faite avec Saalum Suware. Il est tentant de voir 

dans le terme, un assemblage fait par les populations wolof immigrées dans cet espace 

s’étendant de part et d’autre de la moyenne vallée du saloum.  Dans l’imaginaire de ces 

populations wolof, « Boufouti Luum » est le nom du génie des lieux. En wolof, on peut tenter 

une décomposition et rendre compte de la formation du mot. En effet, en recourant à la 

syntaxe de cette langue, on constate que le préfixe Saa, accolé à la racine Luum donne le 

toponyme Saalum, qui signifierait alors pour un wolofophone, « celui de …. » pour dire 

« celui qui habite à Luum ou chez les Luum ».  

Cependant, il faut signaler que les wolof qui utilisent cette forme d’altération le 

font avec une racine qui indique un lieu. Par exemple, pour dire de quelqu’un qu’il habite le 

Kajoor ou le Waalo, il est courant .de l’interpeller par le terme « Saakajoor », « Saawaalo” en 

lieu et place de Joor-Joor ou Waalo-Waalo. Est-ce à dire dans ce cas que le terme Luum, 

avant d’être porté comme patronyme par ceux qui ont noué  alliance avec le Génie Tutélaire 

de ce lieu , a d’abord été l’appellation d’un espace comme c’est le cas pour le Waalo ou le 

Kajoor ?   

Il nous est très difficile de fonder de manière cohérente cette  hypothèse, faute de données 

probantes. Cependant, comme le note Fernand Braudel,  

                                                                                                                                                                                          
139 Le village de Kawil a été fondé au début de la colonisation française (donc c’était vers la fin du XIXe siècle 
voire au début du XXe siècle) par une famille de patronyme Luum, en compagnie d’une autre, de patronyme 
Seck. En fait selon notre informateur, il s’agit d’une refondation parce que Kawil est un ancien village de Soose. 
Les familles Luum et Seck  étaient les gardiens du culte de Mbosse dans la ville de Kaolack. Ce sont elles qui 
officiaient au moment de la célébration du culte  (le tuuru Mbosse) qui a lieu chaque année entre les mois de 
juin et juillet sur les berges du saloum (cf le texte sur le culte du Mboose en Annexe). Les familles Luum et Seck 
qui ont emménagé à Kawil descendent des premières familles seereer qui ont fondé le village de Kaolack. Elles 
s’étaient d’abord installées dans l’actuel quartier de Kasnack (en Seereer, Kasnack signifie littéralement le puits 
des vaches  c'est-à-dire les points d’eau où vont boire les vaches). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 73 

 la dialectologie et la toponymie – l’étude des noms de lieux- branches 

actives du travail des linguistes- offrent, sur le passé lointain, un 

prodigieux gisement de connaissances que ni la géographie 

traditionnelle, ni l’histoire la plus nouvelle n’ont encore exploré… les 

dialectes (ou ce qui en subsiste), les noms de lieux, plus ou moins 

altérés(mais les altérations se décèlent et elles aussi témoignent) sont 

de multiples repères chronologiques, certes difficiles à manier, à 

mettre ou remettre en bonne place, mais qui éclairent bien autre chose 

que les réalités somme toute récentes, de la francisation. 140 

 En faisant nôtre cette affirmation de F. Braudel, nous posons le problème du rapport subsumé 

entre le toponyme, l’anthroponyme et le patronyme. 

                 Pour des auteurs comme Abdoulaye Sokhna Diop, à l’avènement de 

Mbegaan, « une partie du pays s’appelait déjà Saalum, du nom d’un marabout soninké ou 

Sarakolé, Saalumbu Suwaare. C’est par altération phonétique que le générique Saalum serait 

venu de l’anthroponyme Saalumbu »141.  

                   Alioune Sarr évoque, quant à lui, sans détail précis, l’existence d’une entité 

qui se situait d’après ses sources autour du village de Kacot. « A cette époque [dit-il], le 

Saloum comportait plusieurs royaumes gouvernés chacun par un roi indépendant. Les régions 

de Ndukuman, Cayemor, de Mandakhe qui n’existaient pas encore formaient un royaume 

unique connu sous le nom de Cathiote et dont le roi portait le titre de  Bour cathiote ou 

Soume…. Le Gañik était commandé par le Bour Gañik. Le tukulër Saloum Souare gouvernait 

le royaume qui porte encore son nom et qui s’étendait de Corki à Thiombi142. Le Laghem 

dépendait du Bour Ngapakhe et le Diognick du Bour Diognick ».143 

                                                            
140 Braudel F., L’identité de la France, Espace et Histoire, Flammarion, 1990, p.92 

141 Diop A. S.,  op.cit., p. 691  

142 Il ne faut pas confondre le « Thiombi » signalé par Alioune Sarr et qui d’après la description qu’il donne se 
situe dans le Siñi (nous en avons déjà parlé), au village de Combi lequel est situé à quelques kilomètres à 
l’Ouest de Kawoon, dans la zone de passage entre le Saalum et le Siin. Ce combi, bien que localisé dans un 
espace occupé par des Seereer, a été fondé selon les informations recueillies dans le village, par un Hal pulaar  
originaire  du Fuuta, et qui est passé par le  Jolof avant de venir s’y installer.   

143 Sarr A., op.cit., p. 228 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 74 

                  Si ces propos évoquent “le Saalum à la veille de l’avènement de Mbegaan 

Nduur, celui-ci aurait, dans ces cas, mis en place une sorte d’union entre l’unité territoriale du 

Mbey (regroupant les terroirs de Gañik, Ngapax, Mbudaay, Seelik), l’espace partant de Corki 

(village situé aux portes du futur Ndukumaan) jusqu’au village aujourd’hui disparu de 

Thiombi dans le terroir de Banan ( ce qui correspond à ce que nous avons défini comme étant 

l’unité territoriale du Siñi144), auquel sont venues s’ajouter les régions orientales parsemées de 

villages dont le centre se trouvait autour du village de Kacot, le Joñik restant un allié 

autonome.  

                   Sur la base de ces versions, le territoire dénommé Saalum n’était donc pas 

un no authority’s land à l’avènement de Mbegaan Nduur. Il y avait, à l’intérieur de cet espace, 

des communautés organisées dans des villages- terroirs dont certains existent encore et ont 

gardé en mémoire les récits de leur fondation. Il demeure néanmoins  que l’essentiel des 

sources orales s’accordent à dire que Mbegaan fut le premier à avoir réuni l’ensemble de cet 

espace en une entité politique organisée autour d’un pouvoir central. Au sommet de celui-ci, 

se trouve le «  Buur  Saalum » qui, dans les sources portugaises, prend la forme de 

« Broçalo ou Borsalo». Il  apparaît donc comme le fondateur du royaume.  

Comment se présentait alors l’environnement de l’espace sur lequel il a bâti son 

royaume  

 

2. Cadre physique 
                     

Il s’agit ici de définir le Saalum en tant que donnée de nature et non comme acquis de 

culture. A travers les écrits des voyageurs, cet espace apparaît comme une zone de transition 

entre les parties septentrionale et  méridionale de la Sénégambie. Contrairement à ceux des 

royaumes de la Sénégambie septentrionale, l’espace Saalum Saalum en tant que donnée 

naturelle n’a été exploré par les Européens que tardivement. C’est seulement dans la seconde 

moitié du XIXe siècle, quand les Français en ont entamé la conquête, que nous avons des 

descriptions assez détaillées de ses différentes parties. Cette introduction sur l’environnement 

                                                            
144 Selon Alioune Sarr, cette partie était gouvernée par Saloum Souaré et portait déjà le nom de Saalum.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 75 

naturel du Saalum met en exergue un espace à l’aspect géographique marqué par l’importance 

du réseau hydrographique, la fertilité des sols et une bonne végétation forestière. 

                       Notre propos n’est pas de faire une analyse géographique, paléobotanique 

et/ou paléozoologique. En parlant du cadre géographique, nous voulons seulement mettre en 

exergue les éléments qui ont pu être favorables à la construction rapide d’une formation 

politique forte et qui ont pu jouer un rôle dans la cristallisation, dans l’imaginaire des 

Sénégalais, du sentiment d’un Saalum (Eldorado) terre d’abondance et de richesse.  

                    L’identité du Saalum se reflète déjà dans son cadre environnemental. Dans 

un article publié dans la  Dépêche coloniale, Camille Guy essaie de décrire les limites 

naturelles du Sine Saloum et y trouve une certaine unité. Pour lui,  

C’est la vallée du Saloum qui constitue l’axe et comme la colonne 

vertébrale de cet organisme géographique. Rien n’est d’ailleurs plus 

impropre que de donner à cette masse d’eau le nom de rivière. Ce 

n’est qu’un bras de mer qui s’enfonce profondément dans les terres et 

qui s’irradie en un nombre infini de marigots et dont les terres restent 

salées, sauf pendant l’hivernage, les deux mois durant lesquels la 

pluie tombe. 145 

Cet auteur a mis en exergue des éléments qui donnent une certaine unité géographique 

(entendons « unité du cadre physique ») entre les terres du Siin et celles du Saalum. Selon lui, 

les deux espaces forment une sorte de continuum depuis le Sud –Est du Bawol jusqu’à la rive 

nord du fleuve gambie. En fait, c’est le bras de mer du saloum qui en a façonné les cadres et 

limites naturels puisque  

 Le sol lui-même, dans la majeure partie du pays est lui aussi, un 

produit de l’océan et des rivières. C’est le Thann, mélange du limon 

arraché des collines de Gambie par le Saloum ou des ondulations des 

pays sérères par le Sine et du sel que laisse le retrait de la mer … 

Région étrange, en vérité, où l’eau et la terre se confondent et créent 

une sorte de zone mixte où l’eau est remplie de terre et où la terre est 

gorgée d’eau. Si de cet immense fossé, on se dirige vers l’Est, on 

                                                            
145 Camille G., « Le Sine Saloum », Extrait de La Dépêche Coloniale, N°4595 de Septembre 1910 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 76 

trouve bien vite la fin du Saloum avec les collines qui furent les berges 

d’anciens affluents du fleuve Gambie. Ces cours d’eau sont presque 

tous desséchés et ont laissé à leur place, des ravins très profonds : 

(comme dans le Mandakh) où la végétation reste active et verdoyante, 

même en pleine période de vents d’Est.146  

Cette fascinante description, faite au début du vingtième siècle, a l’avantage de présenter, 

même si c’est de façon schématique, à la fois les parties occidentale et orientale de notre zone 

d’étude. Les différents éléments naturels qui ont façonné cet espace et fondé son identité 

géographique s’y retrouvent tous : il s’agit d’un espace qui part de la côte, domaine des basses 

terres lesquelles s’élèvent insensiblement au fur et à mesure que l’on s’oriente vers l’Est. La 

constante, c’est non seulement la présence de l’eau qui est source de vie, sinon la vie elle-

même, mais encore l’influence de tout ce qui va avec cet élément à savoir aussi bien le sel que 

les limons, autant d’ingrédients qui donnent à cet espace une identité particulière.  

L. Aujas souligne la même chose en parlant de  

La basse vallée du Saloum [qui] est le domaine des Tann qui sont des 

dépressions marécageuses ; on y trouve un composé de limon et de 

sel : le poto-poto…… Le Saloum projette dans l’intérieur des terres 

une série de bras qui sont autant de chenaux ou « marigots » ouverts 

aux cotres et aux pirogues indigènes. L’aspect de la partie voisine de 

l’océan jusqu’à Bathurst est celui d’un vaste réseau fluvial enserrant 

des îlots de terres basses argileuses ou sablonneuses, bordées de 

grands palétuviers : c’est la région dénommée le Bas-Saloum. : 

Région fertile, de même nature que la basse Casamance, région de 

palmeraie et de bois assez denses….147 

En 1953, l’administrateur de la subdivision de Foundiougne, un certain Lhomme, en fait une 

description plus précise encore que celle d’Ernest Noirot et de Louis Aujas.  

                                                            
146 Ibidem 

147  Aujas  L., « La Région du Sine - Saloum : Le port de kaolack »,  Extrait du Bulletin du Comité d’Etudes 

historiques et Scientifiques de L’AOF. T. XII. N° 1-2,  Janv-juin, 1929, p.93-94 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 77 

 Le Bas-saloum [écrit-il], est une région naturelle qui se présente en 

deux zones : la zone maritime ou zone du delta et la zone terrestre ou 

continentale.   

La zone maritime est divisée en trois branches :  

-Le Saloum proprement dit au nord,  

-le Diombos au centre  

-le Bandiala au Sud.  

Une multitude de marigots ou Bolong les relient, tandis que le 

Diombos sépare la zone en deux parties très nettes : Les îles du  

Gandoul et celles du Ñombato au sud…… 

La zone terrestre est subdivisée en quatre : 

 - Foundiougne et son arrière pays, le Logue, est un ensemble 

constitué par une île bordée de thann. Il est délimité à l’Ouest par le 

Saloum et le Gandoul, au Sud par le marigot de Mbellane qui, venant 

du Djombos, se termine dans le Saloum. A l’intérieur, les sols sont 

sablonneux  et favorables à la culture du mil et de l’arachide, avec 

des bas-fonds qui servent de rizières. 

-La région de Kamatane, d’un aspect plus sévère et plus pauvre que la 

précédente, est limitée à l’Est par la forêt de Velors, au Sud par la 

route de Kaolack, à l’Ouest par le marigot de Mbellane et au Nord 

par le Saloum. C’est une région avec beaucoup de Thann  inondé en 

hivernage. L’arachide, le mil et le riz s’y cultivent. 

-Le sud du canton de Jiloor et le canton de Sokone sont pénétrés par 

les marigots de Mbellane, de Mbill et de Sokone. C’est la grande zone 

à arachide de la subdivision. 

-le Ñombato avec un  climat humide, des eaux abondantes et une 

végétation dense et variée. Peu peuplé, le Ñombato ne présente pas 

d’agglomérations importantes. Relativement inexploré, tout le centre 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 78 

du Ñombato forme une zone isolée, difficilement accessible en 

hivernage.148  

Cette présentation met en exergue la caractéristique principale de cette partie occidentale du 

Saalum, espace parcouru de bras de mer, marigots et Bolong, avec des sols sablonneux 

propices à la culture du mil et de l’arachide, des bas-fonds pour les rizières, des tann inondés 

en hivernage, et une végétation dense et variée à mesure qu'on descend vers le Sud, dans le 

Ñombato. 

                     Les trois descriptions sus-citées datent toutes du XXe siècle (1910,1929 et 

1953). Cependant dans leurs grandes lignes, elles recoupent ce que les premiers navigateurs 

ont dit de la partie côtière du Bas-Saloum. Dès la fin du XVIe siècle, André Alvares de 

Almada, dans son ouvrage Tratado breve dos rios de Guine149, écrit après son passage dans 

les régions sénégambiennes, fait une relation très détaillée de son voyage. Ce texte, dont la 

partie traitant de l’espace qui fut le territoire du Saalum vient d’être traduite par Moustapha 

Bangoura,  donne une idée assez précise de l’étendue des terres de ce royaume, même si la 

dimension géographique n’y est pas prise en compte. Almada constate que le roi du Saalum, 

du point de vue de l’étendue du territoire sous sa domination est « le maître d’un grand 

royaume » dont il décrit le début des terres à l’entame du quatrième chapitre de son texte.  

A l’entrée de la barre du fleuve appelé Barbacim [en fait il s’agit en 

vérité, du cours du saloum], plus exactement au sud dudit fleuve, 

commence le pays du roi de Borçalo. C’est la terre du peuple 

« barbacim » qui vit à l’entrée de la barre, isolée comme une île, à 

cause d’un autre fleuve qui rejoint le Barbacim dans sa partie sud. Il 

se trouve entre le Barbacim et le fleuve Gambie et s’appelle le fleuve 

Lagos [probablement la rivière Jombos]. Ainsi, cette terre se trouve 

isolée à cause du cours d’eau qui vient se jeter dans le lit du fleuve 

des Barbacins. Et ce peuple presque à l’état sauvage n’obéit pas 

toujours au prince. Par ailleurs, il y a un autre roi de même origine, 

qui prête allégeance au roi de Borçalo. Il se rend à la cour de ce 

                                                            
148 ANS., 10D5/11 « Monographie de la subdivision de Foundiougne », par Lhomme, administrateur, juillet 1953 

149 Almada A. A., Tratado breve do Rios de Guine do Cabo Verde (c.1594) Publ. Luis Silvera, Lisboa, Officina 

grafica, 1945, 103 pages. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 79 

dernier à certains moments de l’année où l’on organise de grandes 

fêtes comme celles appelées « Tabasquios ». De même, en période de 

guerres, il doit venir avec ses gens prêter main forte au roi de 

Borçalo.150  

Dans le reste de son texte, A.A. Almada insiste beaucoup plus sur l’organisation sociale, 

politique et culturelle du royaume. Cependant, on reconnait dans sa brève description de la 

zone deltaïque, l’espace habité par les Seereer Ñominka des îles du Saalum ainsi que ceux du 

Loog et du Joñik qui, d’après lui, forment un même peuple puisqu’étant du même groupe 

ethnolinguistique, de même origine  pour reprendre les termes de notre source.  

                     Trois siècles après A. A. Almada, E. Noirot décrit la même zone en 

insistant sur les innombrables marigots  qui l’entaillent. Il mentionne  

Une crique profonde, le Saloum improprement appelé rivière et des 

criques de moindre importance qui lui servent d’annexes [et qui] 

arrosent le pays de Saloum : ce sont les Bolong, les marigots salés. 

Entre la pointe Sangomar et le cap Ste Marie, à l’embouchure de la 

Gambie, la côte, vue du large, semble s’enfoncer et former un golfe de 

peu de profondeur. La côte est coupée par de nombreuses 

échancrures formant comme autant d’embouchures de rivières dont 

les principales sont, à mi chemin entre le cap sainte marie et 

Sangomar, celle de la rivière yambas ; plus au sud, presque à l’entrée 

de la Gambie, la bouche du Banjala et au nord, séparée du large par 

la pointe du Sangomar, la grande bouche du Saloum.151  

Cette description, plus détaillée sur les aspects physiques que celle d’A. A. Almada, met plus 

en exergue le caractère particulier de l’espace deltaïque qui constitue  la partie basse du 

saloum où la terre, l’eau et le sel s’emmêlent, donnant au sol et  à la végétation des 

caractéristiques propres.  
                                                            
150 Bangoura M., « Du Royaume de Borçalo, pays des « Jalofos » et des « Barbacins », et d’autres choses qu’on 

y trouve (traduction du chapitre  4 de l’ouvrage du capitaine Andrée Alvares de Almada),  in, Mélanges offerts 

en hommage au Professeur Mbaye Guèye, Annales de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines, janvier 

2009, p.728  

151 Noirot E., «  Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal 1892 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 80 

                   Dans sa compilation, le père Labat, au début du XVIIIe siècle, a présenté la 

région des îles du saloum.  

 Le Royaume de Salum [dit-il], commence au Nord, à la rivière 

Palmerin et finit au Sud à 2 ou 3 lieues au Nord de la pointe de barre. 

Il s’étend des deux cotés de la rivière de Salum jusqu’au village de 

Cahone qui est presque tout joignant l’endroit où la rivière de 

Gambie se partage en deux branches,152 dont la plus septentrionale 

prend le nom de Salum. C’est cette rivière qui, à neuf ou dix lieues 

avant d’arriver à la mer, se partage en  trois branches dont la plus 

septentrionale se nomme Palmerin, la seconde retient le nom de 

Salum, la troisième s’appelle Battangamar, la quatrième Bétonde, la 

cinquième Banquiala, la sixième, Guinac.153 

Vers la fin du XVIIIe siècle, P. Labarthe donne lui aussi un aperçu de cette côte.  

Au sud du royaume de Sin, sont les états de Boursalum. La rivière de 

Salum, qui les arrose, se perd par cinq ou six branches dans la mer. 

Chacune de ces branches a une barre qui rend l’entrée de cette rivière 

inaccessible, excepté à de petites barques. Sans cet inconvénient, elle 

serait très navigable. On ne donne au royaume de Boursalum que 10 

lieues de côtes, mais il s’étend fort avant dans les terres. Une grande 

partie est située sur la rive droite ou septentrionale de la Gambie.154 

   Au début du XIXe siècle, J. B.L. Durand en fait lui aussi une description détaillée.  

 Les états du roi du Salum commencent à la rivière de Palméra, limite 

de l’état précédent[le Siin] et finissent à 2 ou 3 lieues de la pointe de 

Barre. Ils remontent dans l’intérieur, jusqu’à l’endroit où la rivière de 
                                                            
152 J.B.Labat qui était  un compilateur (et même, selon Charles Becker, un plagiaire de P. Cultru), n’ était  donc 

pas venu dans la région qu’il décrit. En témoigne, l’erreur qu’il commet en affirmant une proximité entre 

Kawoon, la capitale du Saalum et une branche de la gambie. 

153 Labat J.B., Nouvelle relation de l’Afrique Occidentale, Paris, 1728. 5 Vol. 

154 Labarthe P., Voyage au Sénégal pendant les années 1784-1785, d’après les    mémoires de Lajaille, ancien 

officier de la Marine Française,  Paris, rue Faubourg Saint germain, An X- 1802, p. 116 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 81 

Gambie se sépare en 2 branches dont, comme je l’ai dit, la plus 

septentrionale prend le nom de rivière de Salum. Cette rivière se 

divise elle-même en six branches dont voici les noms en allant du 

Nord au Sud : La 1ere s’appelle : Palméra, la 2eme Salum, la 3eme 

Battangamar, la 4eme Bellonte, la 5eme Banquiale, la 6eme Guianac. Les 

îles formées par ces six branches sont pour la plupart habitées et 

cultivées. On prétend cependant qu’elles sont malsaines, surtout pour 

les Européens. La mer monte dans toutes ces rivières et alors elles 

peuvent porter des chaloupes ou canots. Quand on est parvenu à la 

tête de ces îles et qu’on est entré dans la grande rivière qui les a 

formées, on trouve un canal large et profond, qui porterait des navires 

si on pouvait les y faire parvenir.155 

                Ces descriptions sont confirmées par l’administrateur Lhomme qui, dans 

l’aperçu historique qu’il donne de cette région côtière, signale  

qu’elle semble être connue en partie au début du XVIIIe siècle et les 

cartes de l’époque mentionnent déjà la rivière de Saloum, la rivière de 

Betente (Betenty), la rivière de Bangwala (Bandiala), la rivière de 

Guinack (Djinnack).156 

                       Il faut cependant signaler que même si toutes les constantes qui 

caractérisent la côte se retrouvent dans toutes les descriptions sus-évoquées, des erreurs ont 

continué à s’y glisser et à être recopiées par les différents auteurs. Pendant longtemps, les 

voyageurs européens ont cru que le saloum communique avec la gambie. Aussi bien le père 

Labat157 (qui écrit à la fin du XVIIe siècle)  que P. Labarthe158 (dont le texte a été publié en 

                                                            
155 Durand J.B.L., Voyage au Sénégal, T.1, chez Agasse, rue des Poitevins, An X, p. 113 

156 A.N.S. ,10D5/11, « Monographie de la subdivision de Foundiougne », juillet 1953, par Lhomme, 

administrateur. Les légères variations dans la graphie des noms se comprend si on considère que chaque 

voyageur ne restitue que ce qu'’il a entendu, ou croit avoir entendu 

157 Il faut signaler que le Père Labat n’est pas venu sur cette côte( ce qui peut expliquer les erreurs qu’il fait. Il a 
écrit  grâce aux  notes d’A. Brüe et il a même été accusé d’avoir plagié Michel Jajolet de La Courbe. 

158 P. Labarthe a écrit en s’appuyant sur les mémoires de Lajaille ancien officier de la marine française, comme 
mentionné sur la couverture de son ouvrage.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 82 

1802), ont repris cette erreur dans leurs écrits. C’est S.M.X. Golberry qui s’est rendu sur place 

dans les années 1785-1786, a relevé cette erreur dans la présentation qu’il fait de cet 

espace. Selon lui,  

Les états du bur Saalum méritent une attention particulière à raison 

de leur situation, de leur étendue, de leur population et de la 

puissance du chef qui les gouverne. Ce royaume a soixante lieues de 

longueur, du couchant au levant, sur une largeur moyenne de 25 

lieues, ce qui donne une surface de 1500 lieues carrées, dont on 

estime la population à 300 000 individus. La rivière de salum, dont 

l’embouchure est située à  environ près par 13° 44’ latitude nord, et 

par 15’ orientales du 1er méridien de l’île de fer (5°30’ à l’ouest de 

Paris) ne remonte pas dans l’intérieur des terres au-delà de 30 lieues. 

A cette distance de la mer, cette rivière n’est plus qu’un ruisseau 

presqu’à sec pendant une partie de l’année. Elle n’a donc pas, comme 

certains ont voulu le faire croire, de communication avec la 

Gambie.159  

                    De ces descriptions, il ressort que le bas-saloum s’est toujours présenté 

comme une zone d’accès relativement difficile, ce qui explique le fait qu'’il ait été assez mal 

connu par les voyageurs ainsi que le Saalum dont il était une porte d’entrée, comparé aux 

autres parties de la Sénégambie septentrionale. Cependant, les descriptions nous inclinent à 

imaginer une région où la présence de l’eau, du limon et du sel constitue un mélange qui, en 

dehors d’un certain handicap, peut être, si l’on tient compte du type de climat, un certain 

atout, du point de vue de la diversité faunique et florale, en relation avec les types de sols que 

l’on y trouve : sols marécageux couverts de mangliers, tann salés, sols sablonneux sur la 

partie continentale propices à la culture du mil et bas-fonds pour les rizières. 

                    La partie orientale de l’espace que nous étudions part de la moyenne vallée 

du saloum jusqu’aux abords de la frontière avec le Jolof. C’est vers la fin du XIXe siècle que 

nous avons une description de cette région du Saalum dont les caractéristiques sont repérables 

dans le texte laissé par Ernest Noirot au cours du voyage qu'’il y fit en 1890. Dans le but de 

barrer la route vers la Gambie à Albury Ndiaye, souverain du Jolof en lutte avec les Français, 

                                                            
159 Golberry S.M.X., Fragmens d’un voyage en Afrique, Paris, An X de la République, 1802, p112-113 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 83 

E. Noirot s’est rendu dans cette partie orientale du Saalum en compagnie du Buur Saalum 

Gedel Mbodj. Il a laissé une description très précise de son itinéraire qui part de Kawoon à 

Warneo, dernier village du Saalum, situé à sa frontière avec le Jolof.160.  Son texte, très 

vivant, donne un aperçu de la biogéographie de cette région. Par delà la description qu'’il fait 

de Kawoon, la capitale du Saalum, l’auteur insiste sur la fertilité des sols, la présence des 

points d’eau, (« les seyanes, sortes de fontaines creusées dans le sable au bord même de la 

mer et qui  fournissent de l’eau potable aux habitants, »161), les puits et leur profondeur qui 

renseignent sur l’élévation du terrain par rapport au niveau des cours d’eau,  ainsi que l’aspect 

physique de la région et les différents villages qui jalonnent le parcours suivi. 

En résumé [dit-il], le pays de Saloum est une immense forêt sans 

solution de continuité dans laquelle se cachent de nombreux villages 

et leurs terrains de cultures…… De la mer à Kaolack, même jusqu’à 

Latmingue, le pays est laid, désespérément plat. Au-delà des 

interminables haies de palétuviers qui bordent les rives du Saloum, on 

voit des plaines de sable salé récemment abandonnées par la mer, des 

thanes où ne pousse pas un brin d’herbe, où le sol cède et craque 

comme craque la neige durcie par le froid, sous le pieds du voyageur. 

Surement celui qui a vu le Saloum dans ces conditions en emporte une 

mauvaise impression. Il faut pour apprécier le Saloum, sortir du 

rayon de la rivière. A la région uniformément plate, succède un pays 

                                                            
160 Ce document a été publié et annoté par Charles Becker et Mohamed Mbodj. Sous le titre de Trois 

documents d’Ernest Noirot (cf. notes ci-dessus pour les références complètes) Il s’agit en fait de trois récits de 

Noirot dont le premier porte sur la participation des contingents du Saloum à la campagne dirigée contre le 

Bourba Djiolof (cf. p. 1 à 18 de la publication), le second a pour titre « Notes sur le Sine » (p. 1à 9)  et le 

troisième s’intitule «  Notes sur la route suivie par les contingents du Saloum lors des affaires du Djiolof. Mai et 

Juin 1890 » (p. 1à 9)    

161Mbodj, M., Becker, CH., « Trois documents d’Ernest Noirot sur l’histoire des Royaumes du Siin et du 

Saalum », (dernier document  portant sur « la route suivie par les contingents du Saloum lors des affaires du 

Djolof », conservé selon les auteurs aux archives du Sénégal dans la sous-série 13G (affaires politiques, 

administratives et Musulmanes-Sénégal 1782-1919, sous le n°32)                       

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 84 

s’élevant graduellement pour atteindre une altitude insignifiante, c’est 

vrai, mais qui n’en est pas moins apparente.162  

E. Noirot n’a pas pu visiter la partie Sud- Est du Saloum, mais L. Aujas dans sa description, 

en a souligné le caractère moins sablonneux du sol, les affleurements de latérite, de même que   

Les ondulations de terrains s’accentuant vers l’Ouest, dans les pays 

du Pakala -Mandack et du Niani-Ouli, où les ravins sont parfois très 

profonds.. ..[Cependant], la plaine et le fond des dépressions sont 

boisés ou couverts d’une végétation très active.163 

C. Guy fait le même constat quand il dit que   

 Si, on se dirige vers l’Est, on trouve bien vite la fin du Saloum avec 

les collines qui furent les berges d’anciens affluents du fleuve Gambie. 

Ces cours d’eau sont presque tous desséchés et ont laissé à leur place, 

des ravins très profonds : (comme dans le Mandakh) où la végétation 

reste active et verdoyante, même en pleine période de vents d’Est.164 

On peut d’ailleurs, dès le XVIe siècle, à partir des descriptions laissées par les Cap-Verdiens 

et les Anglais qui ont remonté le cours de la gambie, avoir une idée du cadre  

environnemental des parties sud et sud -est du Saalum. 

Ainsi, André Donelha, dans sa relation, situe  

Le port de Caur165 qui est du côté nord, sur la rive droite du fleuve [le 

fleuve gambie]. Le village est à près d’une lieue dans l’intérieur. Ce 

port s’appelle aussi Porto da Palmeira parce qu’il y a deux ou trois 

palmiers près du débarcadère. Celui-ci n’est pas caché par les arbres 

qui sont de petites tailles. Il y a en face une montagne, et c’est la 
                                                            
162 Id., Ibid, p.7 

163 Aujas L.,  « La Région du Sine - Saloum : Le port de Kaolack », Extrait du Bulletin du Comité d’Etudes 
historiques et Scientifique de L’AOF, T. XII., N° 1-2, Janv.-juin 1929, p. 93 

164 Guy  C., op.cit.  

165 Il s’agit du port de Kaur relevant de l’autorité politique du souverain du Saalum et qui, au XVIIIe siècle, était  

le principal point de traite sur le cours du fleuve gambie.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 85 

première que l’on voit sur ce fleuve : elle s’appelle la serra  

Vermelha. Quand on débarque dans ce port, on saute du canot sur la 

terre sèche, parce qu’ici, le fleuve a, environ, 20 brasses de fond. 

Mais dès qu’on a sauté à terre, si on veut aller au village, on se 

déshabille et on met ses vêtements sur les épaules. A vingt pas du 

fleuve, on commence en effet à pénétrer dans un marécage, ce qu’on 

appelle là-bas un bulanha, qui provient du fleuve lui-même. J’en ai eu 

jusque par-dessus la ceinture. Mais à chaque pas, ce marécage 

devient moins profond. Après avoir marché un 6e  de lieue, on arrive à 

de la boue et quand on atteint le sol sec, on a fait presque un tiers de 

lieue, (cela en hiver) là on se chausse, on s’habille, et on chemine vers 

le village, qui est à une lieue du fleuve, comme je l’ai dit. Il est vrai 

qu’à main gauche du débarcadère, vers l’aval, il y a un étier qui 

pénètre sur une demi-lieue, mais qui offre un mauvais débarcadère 

dans un bourbier et de la vase.166 

Si au XVIe siècle A. Donelha a insisté sur le caractère marécageux du sol, Francis Moore qui 

écrit au début du XVIIIe siècle  fait, par contre, une description très belle de Kaur et Joar167, 

un autre port du Saalum168.  
                                                            
166 Donelha  A., Description de la serra Leoa et dos Rios de guine du Cabo verde, Junta de investigaçoes scientificas do 

Ultramar, Centro de estudos de cartografica antigua,  Lisboa, 1977, p. 144. Nous verrons plus loin à propos de l’organisation 

administrative du royaume du Saalum, que Kaur se trouvait dans l’espace confié au Bummi Kajmoor. L’importance du port 

et du trafic qui s’y faisait explique d’ailleurs la puissance de ceux qui ont porté le titre de Bummi Kajmoor et qui, à plusieurs 

reprises, ont pu accéder au titre de Buur Saalum.  

167 Nous n’avons pas pu trouver une  localité de ce nom. Mais si on se fit à la description de F. Moore, Joar semble être 

l’ancien nom de l’actuel village de Ballanghar situé dans l’espace que les colonisateurs anglais ont dénommé lower Saloum. 

Ballanghar a été, au début du XXe siècle, un point de traite des Anglais sur la gambie. 

168 A. Donelha ne parle pas de Joar qui peut-être n’était pas encore fondé, mais il signale un autre port, celui de Jambor qui, 

d’après le commentaire de Hair dans le même ouvrage,  était situé dans le haut Badibu : « Le toponyme « Iambor » se 

trouve dans la carte de Luis Teixera gravée en Hollande en 1602. Donelha dit un peu plus loin, que Caur se trouve à 40 

lieues de la barre, de telle sorte que Iambor serait à 10 lieues en aval de Caur, c'est-à-dire dans la région de Tamba Koto et 

de Kataba, dans le district du haut Badibou. D’autre part, le fait qu’un auteur postérieur indique que Tagamdaba était 

également appelée « cabaceira » parce qu’il y’avait un grand calebassier (cabaceira) dans son port, inviterait à identifier 

Iambor avec cet endroit, lui aussi situé dans le Badibou, mais peut-être plus en aval ». (cf. Donelha A., op.cit., p.295) 

guillemets)  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 86 

«  Joar est situé dans le royaume de Barsali169, à trois lieues de 

Kower au milieu d’une belle plaine environnée de bois, qui servent de 

retraite à quantité de bêtes féroces. On compte 2 milles du bord de la 

rivière à la ville. Mais la moitié du chemin se fait par eau, dans une 

crique, ou un canal si étroit, qu’à peine les barques y peuvent passer. 

Le reste se fait à pied, et forme une promenade fort agréable dans le 

temps de la sécheresse, mais sujette aux inondations dans la basse 

saison des pluies. Un mille170  au-delàs [sic], on rencontre une chaine 

de montagnes couvertes d’arbres et de rocs qui s’étend l’espace de 

cent lieues à l’Est. Elle offre des promenades agréables en été ; mais 

les pluies y rassemblent un grand nombre de bêtes féroces qui la 

rendent fort dangereuse. Beaucoup de poissons dans la crique et de 

gibiers dans la plaine. L’eau de la rivière est fort bonne à Joar.171  

Poursuivant sa description, Francis Moore présente la localité de Kaur qu’il trouve d’une 

grande beauté.   

Kower est une belle ville à 3 milles de Joar, et n’en est séparée que 

par une plaine, où l’on ne voit aucun arbre, mais qui est couverte de 

la plus herbe du monde. Aussi, forme-t-elle un lieu charmant, pour la 

promenade et pour la chasse. La ville est divisée en «  parties : 

Kower, Joncaounda et Tourecounda .La première et la dernière sont 

habitées par des mandingues, et l’autre par des jalof. Chaque partie 

n’a pas moins d’un mille de tour. Elles sont situées, toutes trois, au 

pied de plusieurs collines à l’Ouest, avec une plaine d’excellent 

pâturage à l’Est. On y fait de très bonnes étoffes de coton. En un mot, 

                                                            
169 Barsali serait une autre appellation du Buur Saalum (cf. tableau,  supra) 

170 Si le mille donné par F. Moore est le mille terrestre international, la distance dont il parle est alors de  
1 609,344 mètres, soit environ, 1km 610ms. 

171 Walckenaer  C.A., Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des Relations  De Voyages par Mer 

et par terre, Paris, Lefèvre, MDCCCXXVI, Tome III. Voyages de Francis Moore dans les parties intérieures de 

l’Afrique contenant la description du pays et des habitants, p. 432 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 87 

c’est la principale ville de la Gambie, et la plus célèbre pour le 

commerce.172  

On remarquera qu'au moment où Francis Moore écrit, Kawur et Joar participaient 

de  la mouvance politique et économique de l’espace sous domination du Buur Saalum, alors 

qu’au XIXe siècle, E. Noirot les en détachait clairement, montrant par là cette sorte 

d’instabilité qu'’il y avait au niveau du tracé des frontières dans les parties orientale et 

méridionale du Saalum voisines de la gambie. Il faut cependant noter que malgré la 

restructuration consécutive à la convention du 10 août 1889 qui tranchait la question des 

frontières entre la Gambie anglaise et le Sénégal français, l’espace décrit par Francis Moore 

au début du XVIIIe siècle, a continué d’être considéré comme appartenant au Saalum. C’est ce 

que les colonisateurs anglais ont appelé Lower Saloum et qui, aux archives anglaises de la 

Gambie, est décrit ainsi qu'il suit : « Lower Saloum is a fertile country and is well wooded, 

the soil is not sandy as in lower Baddibu, there are numerous iron-stone ranges mostly 

covered with low scrub »173. Il est d’ailleurs curieux que les Anglais lui aient donné cette 

appellation qui peut prêter à confusion, puisque la zone du Delta du saloum est, elle aussi, 

dénommée Bas-saloum. Il faut alors comprendre ici que, comme pour le Badibu où ils ont fait 

une restructuration qui délimitait un bas-Badibu et un haut Badibu, Lower Saloum (Bas-

Saloum) fait référence non pas au cours d’eau du saloum qui en est assez éloigné, mais plutôt 

à l’espace de l’entité territoriale appelée Saalum. Bas évoque ce qui est proche du locuteur, 

Haut renvoie à ce qui est éloigné de lui (ici, il est sous entendu que le locuteur, c’est-à-dire le 

colonisateur britannique, est positionné par rapport au delta de la gambie). Cela confirme 

aussi le fait que  contrairement à ce que véhiculaient les voyageurs européens, ce n’est pas pas 

le fleuve qui a donné son nom à l’espace, mais plutôt l’inverse. C’est donc ce Lower Saalum 

où les terres, telles que décrites par A. Donelha,  sont marécageuses et qui, avec l’existence 

des bolong (les bulanha dont il parle)174, fait penser aussi au bas-saloum dont 

                                                            
172 Id., Ibid., p. 437  

173 Archives de la république de gambie, ARP 32/2, North Bank protectorate 1902-1903  

174 Dans le commentaire qu’il fait de ce passage du texte de A. Donelha, Teixeira Da Mota pense que Bulanha 
dont « le terme créole, d’un usage aujourd’hui très général en Guiné-Bissau pour désigner les rizières, doit 
avoir en réalité une origine mandingue ». Pour notre part, il nous semble qu’entre  Bulanha et Bolong, il  y a 
une proximité phonologique et sémantique. D’ailleurs, la définition qu’en donne Donelha fait penser au 
bolong, terme qui, effectivement, est utilisé dans tout l’espace du delta du saloum pour désigner les marigots 
salés provenant du bras de mer qu’est le saloum. Analysant le fractionnement linguistique au niveau des  
rivières du sud,  M.C. Cormier – Salem note «  la diffusion du radical bulom, et de ses diverses formes dérivées, 
dans toutes les langues des groupes littoraux. Bulom est l'expression de la forte interrelation existant entre les 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 88 

l’environnement a presque les mêmes caractéristiques dus au fait qu’ici aussi c’est un cours 

d’eau (la gambie), qui a modelé le paysage.  

                    Contrée fertile et boisée, cette partie du Saalum qui se trouve du côté du 

fleuve gambie a dû être très disputée du fait de l’importance de ce cours d’eau au moment de 

la traite négrière, mais aussi comme une des principales voies d’accès à  l’intérieur du 

continent. C’est cela qui explique cette instabilité notée dans le tracé des frontières qui se 

modifiaient selon les rapports de force du moment175.  

L’exemple le plus frappant de cette fluctuation de la frontière est celui de la ville 

de Cassan qui apparaît dans les sources tantôt comme relevant de l’autorité du Saalum, tantôt 

comme entité indépendante. Ainsi, pendant son séjour en 1620,  Richard Jobson écrivait que  

Le roi de cette ville [Cassan] est tributaire de celui de Bur-salum. … 

La ville de Cassan est fort peuplée, et le sel est une marchandise 

avantageuse dans ce canton. Le poisson y est en abondance. C’est le 

dernier lieu de la rivière où les grands vaisseaux puissent remonter. 

Le roi du pays y fait sa résidence. La ville est située sur le bord de la 

rivière, et renfermée d’une palissade fort  proche des maisons.176  

                                                                                                                                                                                          
marais à mangrove et les populations littorales. Il désigne tout à la fois les terres basses inondables aux sols 
boueux, les eaux saumâtres, les marais maritimes convertis en rizières et les établissements humains en 
mangrove ». (Cormier – Salem, M.C., (sous la direction de), Rivières du sud : Sociétés et mangroves ouest-
africaines, 2 volumes, 1999, IRD, Hors collection, p.  166) Bulanha, Bolong et Bulom, désignent, à notre sens, 
une réalité qui, sur le plan environnemental était la même.  
 
175 Kawur et ses environs semblent avoir de tout temps appartenu au  Saalum, ce qui a permis aux souverains 
de ce royaume d’avoir toujours eu une fenêtre sur la gambie. Nous nous fondons sur les propos d’Elhadj 
Lamine Diané, selon lesquels, « Kawur date de plus de 800 ans et ce sont les frères Baba Diané et Karim Diané 
venant du Mande qui l’ont fondé. Il faisait partie du royaume du Saloum. Il y avait les provinces du Ndukuman, 
de Mandaax, du Kajmoor. Nous, nous dépendions de Kajmoor » (Entretiens à Kawur avec El hadj Lamine Diané, 
chef de village de Kaur Diané Kounda, avril 2004). Notons au passage que dans sa « Notice sur le Saloum », E. 
Noirot rapporte une tradition qui fait venir « Begann Ndour de Kaour, près de la Gambie, à l’époque où Ely 
Bana, installé à Kahone, dominait tout le pays environnant. Begann s’établit avec sa mère à Tiofatt, à quelques 
kilomètres de Kahone et engagea la lutte avec le marabout ». (cf. Noirot E., op.cit., p.444). Sans critiquer cette 
tradition dont nous n’avons rencontré aucune autre version au cours de nos recherches, nous pouvons malgré 
tout dire que le lien qu’il fait entre Mbegaan Nduur et la localité de Kawur laisse supposer que cette dernière 
est entrée très tôt dans la sphère de commandement du Saalum. 

 

176 Walckenaer C. A., op.cit., Livre V : Voyages au long des côtes occidentales d’Afrique depuis le Cap Blanc 

jusqu’à Sierre Léone, contenant l’histoire du commerce Anglais sur la Gambie : Navigation de Jobson  et ses 

entreprises sur la Gambie, p.331 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 89 

Cassan qui fait partie du Bas-Ñani, était alors tributaire du souverain du Saalum au début du 

XVIIe  siècle et on y faisait un important trafic de sel177.  

Un siècle plus tard, la description que le capitaine Stibb fait du port de  Niani Maro  en 1724, 

semble montrer que le royaume s’était affranchi de l’autorité du Saalum. En effet, selon 

Stibb,  

Le roi de Cassan y [à Niani Maro] établit sa résidence ; lieu agréable 

où les anglais se proposaient alors de former un comptoir, si le roi de 

Bursalli178 ne leur accordait pas la liberté de s’établir à Joar. Le pays 

offre une perspective charmante, et les habitants paraissent bien 

disposés pour la nation anglaise. Les terres du canton forment de 

belles campagnes, qui paraissent valoir beaucoup mieux que celles de 

Joar.179 

Si on peut dire que les Buur Saalum ont de tout temps eu leur fenêtre sur la 

gambie, il demeure cependant que toute la partie de la rive nord du fleuve n’a pas toujours 

relevé de leur autorité de manière permanente. Ces quelques témoignages nous introduisent 

dans la reconstitution de ce qu’était le cadre environnemental de l’espace qui allait être 

organisé en territoire politique. 

3. Faune et Flore 
 Sur la question de ce que furent la flore et la faune de l’espace qui allait servir de 

territoire au royaume du Saalum, il faut noter la difficulté voire la quasi impossibilité de 

recueillir des informations consistantes. Durant nos différentes missions d’enquête, nos 

                                                            
177 Cassan apparaît, dans les Archives anglaises de la Gambie, du début du XXe siècle, mais semble avoir perdu 

son importance au profit du Warf de Kuntaur. En effet, dans le rapport annuel du Travelling commissioner de 

Mac Carthy Island Province de Juin 1918, il est noté que dans la partie concernant le district du Bas-Ñani « The 

only other warves in the district are Wassu and Gasang close to Kuntaur, but at present, of little importance. 

Gasang at present has pratically closed down, having spoiled by Kuntaur and the trade taken away to that 

port ». (cf. Rapport annuel du Travelling commissioner de Mac Carthy Island Province. Lettre du 24 juin 191§8, 

ARP30/4) 

178 Bursalli est un autre nom donné au Buur Saalum par les voyageurs européens   

179 Walckenaer C. A., op.cit., Livre V. Voyage sur la rivière de Gambie en 1724 par le capitaine Stibb, P. 377 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 90 

informateurs sont revenus régulièrement sur l’histoire politique. C’est comme s’ils n’avaient 

presque rien conservé des éléments de la nature et d’autres activités par lesquelles on pouvait 

reconstituer le cadre environnemental du Saalum ancien.  

Il a fallu inventer une stratégie pour les amener, de manière détournée certes, à aborder les 

données trouvées sur place et à partir desquelles les hommes ont pu assurer les bases 

matérielles de leurs productions et reproductions sociales, en un mot, élaborer leurs cultures, 

ou, pour reprendre une vielle expression, leurs genres de vie. Cette stratégie a consisté à les 

interroger sur leurs traditions culinaires (genre de restauration, éléments constitutifs des repas, 

matières transformées produites sur place ou importées), les techniques de soin, l’habillement, 

l’habitat, les outils et armes, la faune, la flore, ainsi que les lacs et autres cours d’eau.  

L’interrogation  sur les croyances, tabous et interdits (une partie du patrimoine 

culturel) des populations peut aussi constituer une autre porte d’entrée pour une meilleure 

connaissance de l’environnement naturel de l’espace dans lequel elles ont évolué. Il faut alors 

se demander, quelles étaient les relations entretenues par ces populations avec le milieu dans 

lequel elles vivaient ? Quelles étaient les normes et valeurs établies pour régir ces relations ?  

Comme le souligne Adama Djigo, les populations de culture négro-africaines « ont une 

manière particulière de se représenter l’univers et ils créent aussi un réseau d’artifices, 

d’imaginaires et de règles de conduite pour le maintien de l’ordre naturel…..Aussi [y] note t- 

on la sacralisation de quelques espaces et espèces animales et végétales ».180. 

Enfin, les écrits et descriptions des Européens (Portugais et Cap-Verdiens surtout) 

qui ont longé les côtes des deltas du saloum et de la gambie, ainsi que ceux qui ont voyagé le 

long de ces cours d’eau, ont été d’un grand apport.  

a. La Flore            
Dans son ouvrage, A.A.Almada répertorie toute une liste de fruits sauvages que 

l’on tirait des forêts du Saalum, ainsi que l’utilisation que l’on en faisait.  

There are certain fruits, such as sãobirão, from which they make wine, 

and there are jujube apples. And there is another fruit, the size of a large 

                                                            
180 Djigo  A., « Patrimoine culturel et Naturel de la Réserve de Biosphère du Delta du Saloum, (RBDS) : Etude de 

quelques croyances, pratiques traditionnelles et stratégies de protection » Mémoire de D.E.A.,  UCAD, 2000-

2001, p.6 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 91 

apple, of a grey colour, called tambacumba. It has a very pleasant smell, 

but a bad taste, being bitter; its stones can be used (instead of) almonds, 

because they can be broken and the kernel taken out, which is good (to 

eat). Tamarinds are available and good senna, but the blacks 

superstitiously will not eat it, saying that if anyone eats it his mother will 

die. They use the roots of senna for illnesses of stomach. Carob beans 

grow there and some large trees which produce gourds full of a very 

white flour which is faintly bitter; and the seeds of the gourd are black. 

The trees which produce them are very large, very high and very broad, 

(but) their wood is soft. Other very large and high trees are called 

poloms181: they have no fruits but produce small, elongated gourds full of 

cotton, the color of (raw) silk. This cotton is soft and when mixed with the 

true cotton can be spun and made into striped cloths which seem like silk. 

These trees have a soft wood. From it the blacks make their boats, called 

“canoes”, in which they can carry more than one hundred warriors and 

can travel from one river to another along the coast, by raising sails182. 

Ce passage donne un aperçu général des arbres et fruits sauvages que l’on trouve dans les 

forêts du Saalum à la fin du XVIe siècle. S’il nous est difficile de reconnaître le fruit que 

l’auteur appelle Sãobirão, par contre les jujubiers nous sont très familiers, tandis que le 

Tambacumba183 (detarium microcarpum) est le nom mandingue du fruit que les Wolof 

appellent Danx, et  dont la pulpe peut être utilisée pour faire de la farine.  On reconnait dans 

cette description des grands arbres dont parle A. Almada, le baobab (Adansonia digitata, 

arbre que l’on trouve un peu partout au Sénégal), ainsi que le Ndoundoul ou Garabi Laobe, 

                                                            
181 Polom, appelé aussi Polom fidalgo ou Polom Foro, est un terme créole pour désigner le  Bombax costatum 

(Garabi Laobe en langue wolof). C’est un  arbre appartenant à la famille  des Bombacacees  (cf.,  Bérhaut J.,  

Flore illustrée du Sénégal, direction des Eaux et Forêts, Dakar, 1975, p.237) 

182 Almada A., op.cit. , chap.4, p. 38 

183 P. Hair en donne une description très claire dans ses notes qui accompagnent le chapitre  de l’ouvrage de A. 

Donelha. Se référant  à A. Almada, il mentionne «  Tambacumba, fruit d’une grosseur d’une pomme calcille, de 

couleur grise… il a très bonne odeur, mais mauvais goût par ce que qu'’il est âpre ; ses noyaux remplacent les 

amandes par ce qu’on les brise et qu'on en retire le cerneau, qui est bon…” (cf., Notes de P. Hair sur ledit 

chapitre de l’ouvrage de Donelha A., op.cit., p.213 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 92 

(Bombax Costatum), autant d’espèces utilisées de manière courante aussi bien pour 

l’alimentation, la médecine, l’habillement que pour la confection d’instruments utilitaires par 

les populations. 

              Remontant le cours de la gambie jusqu’à Sutuco184 lors de son voyage de 1578, 

A.Almada décrit le paysage. Et, c’est avec une admiration sans retenue qu'’il parle de 

l’étendue des prairies qui s’étalent sur la rive nord de ce cours d’eau, dès qu'on s’éloigne de la 

zone à mangroves des deux deltas du saloum et de la gambie. A la fin du XVIe siècle, une 

grande partie de la rive nord185 de la gambie était dominée par le Saalum qui profitait ainsi de 

la richesse que cet environnement naturel offrait. La fertilité des sols, l’abondance de la 

végétation et des gros arbres sont mis en relief dans son texte, surtout dans les environs de 

Balangar, (espace relevant de l’autorité du Buur Saalum) dont il décrit les collines qui 

s’étalent en amont, formant une sorte de mur ceinturant de vastes prairies.186. 

La fertilité des sols et la luxuriance de la végétation entre saloum et gambie 

reviennent de manière constante dans les descriptions de tous les voyageurs qui sont passés 

dans la région. Certes, aux XVIIe et XVIIIe siècles, nous avons peu de description sur 

l’environnement. La raison nous semble résider dans le fait que les Anglais qui avaient réussi 

à évincer les Portugais et les Cap verdiens, étaient plus présents le long de la gambie. 

Beaucoup plus préoccupés par les questions de la traite le long de ce cours d’eau, ils n’ont pas 

trop insisté sur la nature des sols et de l’environnement. Les Portugais et les Cap-Verdiens ont 

été très attentifs à cet environnement et l’ont minutieusement décrit, allant même jusqu’à 

faire, comme A. Almada, des suggestions sur les possibilités d’exploitation offertes par cet 

environnement.  

                                                            
184 Sutuco se trouve dans le Wuli. 

185 Dans le chapitre 5 (d’après la traduction de P.E.H. Hair) de son ouvrage et où il décrit ce qu’il appelle le 

“royaume de Gambia”, A.A .Almada dit que “The king of Borçalo, whom we discussed in chapter 4, is the ruler 

of the north bank of the river for many leagues, and he has kings under him who obey him and pay tribute”.   

186   L’extrait est :  « At the point where the meadows are revealed, at a place called Balangar, some rising 

ground emerges which continues up-stream alongside the meadows and acts as a wall around them. This 

higher ground extends more than 100 leagues up-stream, and the further it goes the higher it gets. It stands 

less than one quarter of a league from the river” (Almada A. A., op.cit., p. 52 de la traduction de P.E.H. Hair) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 93 

 Meadows called Lalas are then revealed. The most beautiful are on 

the north side, where fine fields of sugar could be established, and 

these might be watered by the river itself rising and falling, although 

(in fact) there is no shortage of water here since it trains a great 

deal.187  

                    Quant au début du XIXe siècle, avec la fin de la traite négrière, les Français 

cherchaient à mieux connaître la région et les possibilités d’exploitation qu'elle pouvait leur 

offrir, les naturalistes qui y ont été envoyés en ont fait une description qui, pour l’essentiel, 

recoupe les informations notées par les Portugais et les Cap-Verdiens du XVIe siècle. Ainsi, le 

naturaliste M.S. Perrottet188, qui s’est rendu en 1829 à Albréda, alors comptoir français sur la 

gambie, a visité les environs de cette localité, laquelle appartenait à ce moment là au Ñomi, 

mais qui, au XVIe siècle relevait du domaine commandé par le Buur Saalum. La description 

qu'’il fait de l’environnement d’Albréda, de Jufuré (Gilfrée) et de leur arrière pays, révèle une 

contrée riche et prospère. La richesse du Ñomi (Albréda et Jufuré appartiennaient au royaume 

du Ñomi que les sources européennes appellent royaume de Barra) telle que décrite par M.S. 

Perrottet permet de comprendre pourquoi ce royaume a attiré très tôt les souverains du 

Saalum. Le naturaliste y a répertorié un ensemble d’espèces végétales dont le Dimb (cordyla 

pinnata), le Ninkom (spondias Mombin), le Mampata (Parinarium excelcium),le Mbanxanase 

(icacinia senegalensis) et le Danx (Detarium microcarpum), sans oublier le Caïlcédrat 

(Khaya sénégalensis) et le Wen (Pterocarpus-ericaceus ) en passant par les fromagers et 

autres kapokiers. Autant d’arbres utiles pour leurs fruits, leur bois pour le chauffage, la 

cuisine et la construction, leur utilisation comme médicament pour la santé des populations.  

Cinquante ans avant M.S. Perrottet, S. M. X. Golberry, envoyé en mission dans ce 

royaume pour négocier les conditions de rétablissement du comptoir d’Albréda, avait laissé 

cette description du royaume de Barra (le Ñomi des populations locales).  

L’étendue des états du roi de Barra n’est que de dix huit lieues en 

longueur, sur quatorze lieues en largeur moyenne, ce qui donne une 

                                                            
187 Ibidem. 

188 Perrottet M. S. ,”Voyage de Saint Louis du Sénégal à la Presqu’île du Cap-Vert, à Albréda sur la gambie et à la 

rivière de Casamance dans le pays des Floups-Yola(1829) », Nouvelles annales des Voyages et des Sciences 

géographiques, YT. III,1833 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 94 

surface de deux cent cinquante- lieues carrées ; mais les terres de ce 

petit état sont fertiles, ses villages sont nombreux et considérables, ses 

habitans ont un caractère intelligent, actif et très propre au 

commerce ; …… Le territoire du royaume de Barra est en général 

défriché et cultivé. On y voit quelques belles forêts ; mais elles 

n’occupent pas la huitième partie d’un terrain, un peu marécageux à 

la vérité, mais cependant extrêmement fertile, dont les récoltes 

quoiqu’achetées pour ? (par) de très légers travaux sont d’une grande 

abondance »189.  

Les terres jouxtant le nouveau comptoir d’Albréda sont selon lui,  

 Grasses et fertiles, et plusieurs bosquets de citronniers, de limoniers 

et d’orangers, qui y existaient alors, sans soins et dans un état 

sauvage, étaient la preuve que les cultures de pur agrément, y 

réussiraient très bien.190  

La même remarque est faite par S.M. Perrottet s’agissant du village de Gilfré (Juffuré) dont 

 les cases [lui ont paru] généralement assez propres et bien 

distribuées. Les habitans, vivre heureux et jouir d’une certaine 

aisance ; ils cultivent autour de leurs cases des papayers, de grands 

orangers, quelques bananiers.191 

Ces sources, entre autres, décrivent surtout les zones comprises entre les deux deltas du 

saloum et de la gambie, ainsi que celle de la rive nord de la gambie. Sols marécageux avec 

une végétation à dominante composée de palétuviers dans les estuaires, sols   plus ou moins 

sablonneux mais toujours fertiles, avec une grande variété d’espèces végétales  le long de la  

rive nord de la gambie et dans son arrière pays, voilà ce que les Portugais du XVIe siècle et 

Français de la fin du XVIIIe et du début du XIXe siècle ont décrit dans leurs relations de 

voyages. Le territoire du Saalum apparait dans ces textes comme un pays fertile, riche de 

                                                            
189 Golberry S.M.X., op.cit. , p. 159 et 166 

190 Id.,  Ibid. p.179 

191 Perrottet S.M., op.cit., p.24 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 95 

potentialités agricoles et d’un environnement forestier à subforestier. Dans cette terre de 

refuge, assurer sa subsistance semble avoir été aisée. 

            Au  Nord- Est du Saalum,  le Siñi, loin des côtes fréquentées par les voyageurs 

occidentaux,  est resté, jusqu’au milieu du XIXe siècle, assez mal connu de ces derniers. Dans 

sa « Notice sur les Sérères », P. Laprade en parle rapidement, signalant seulement qu’il est 

« enveloppé par de vastes forêts ; [et que] c’est une province très peuplée, où l’on rencontre 

des puits abondants et peu profonds »192. Il semble y avoir une certaine contradiction entre 

cette information donnée par P. Laprade en 1865 et celle qu'on lit dans la « Notice sur le 

Saloum » qu'Ernest Noirot a publiée en 1892. Si pour le premier, le Siñi est très peuplé, le 

second présente la région comme une simple zone de parcours des Pël à la recherche de 

pâturage. En effet, décrivant la limite nord et nord-est du Saalum, ce dernier note qu'  

Au Nord, une ligne coupant la forêt comprise entre le Sine et le 

Saloum, qui part du marigot du Sine, un peu au nord du village de 

Thiombi, passe près de Diokoul et suit, à peu près une ligne Ouest et 

Est jusque vers le village de Gagnik. De ce dernier point, la frontière, 

devenant commune avec le Bawol, s’infléchit au Nord-est et, 

traversant la forêt fréquentée seulement par les bergers Pël au temps 

des pluies, s’arrête au Nord de Ouarnéo, dernier village du Saloum à 

l’Est.193 

                 Si le Siñi se présente comme une région très peuplée en 1865, parce que 

l’environnement forestier en avait fait un cadre de refuge pour des populations fuyant les 

razzias liées à la traite négrière, (Nous y reviendrons à propos de la traite), il semble s’être 

vidé de sa population vingt deux ans après (1892). Cette situation peut paraitre bizarre, voire 

contradictoire. Cette contradiction peut cependant ne pas en être une, si l’on intègre les 

événements de la seconde moitié du XIXe siècle, notamment les soulèvements des 

Musulmans du Saalum. Le Siñi a été très touché par les guerres religieuses de Maba Diakhou 

Ba dont le passage et l’affrontement avec les populations du village-centre de Ngay sont 

encore très présents dans les mémoires. Beaucoup de populations avaient préféré traverser le 

saloum pour s’installer dans  le Waalo-Rip (le Nord de l’ancien royaume du Badibu).  Selon  

                                                            
192 Laprade  P., op.cit.,  p.140 

193 Noirot  E., op.cit.,  1892 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 96 

Cheikh Ndiaye de Gayna-Mbaar,  Maba avait envoyé un messager aux habitants de Ngay. Le 

message était : Je veux que vous vous convertissiez à l’Islam, appreniez à réciter la Fatiha, à 

faire vos ablutions avant mon arrivée. Ils lui répondirent que même s’il prend un caméléon 

comme monture, il nous trouvera ici. Ceci veut dire que les populations de Gayna-Mbar 

l’attendaient de pied ferme, prêtes à en découdre avec lui car, en aucune façon, elles 

n’entendaient se convertir à l’Islam. Alors ils construisirent une grande hutte et chacun 

remplit son pantalon bouffant de sable. Lorsque Maba vint et qu’il constata qu’ils ne s’étaient 

pas convertis, il les tua tous. Les survivants furent faits prisonniers et vendus. Le village de 

Ngay a été abandonné pendant 33 ans, il n’y avait que des bêtes sauvages, des lions, des 

chacals et des hyènes. Lorsque les difficultés s’estompèrent, les habitants revinrent et 

l’aménagèrent de nouveau194.  

Certains cependant sont restés dans le Waalo Ripp (certainement ceux qui, entre temps 

s’étaient convertis à la religion musulmane) et y ont fait souche. Elles conservent encore le 

souvenir de leur région de provenance et l’utilisent comme élément de référence identitaire. 

C’est dans ce sens qu’il faut comprendre les habitants des zones de Nioro et Kër Madiabel qui 

se disent Siñi-Siñi, pour ne pas être confondus avec les autres migrants wolof du XXe siècle. 

Pour notre informateur, cette référence identitaire par rapport à la région de provenance est si 

forte que même aujourd’hui, elle prend le pas sur celle qui les lie aux Saalum Saalum.  

 Si je partais aujourd’hui à Keur Madjabel à coté de Kaolack, on 

m’appellerait par El Hadji Cheikh Ndiaye le Siñi-Siñi et même si je fonde 

un foyer là-bas, cela ne changerait rien.195   

En fait, le Siñi se singularise au sein du Saalum par  

-sa position frontalière (avec le Jolof au Nord et le Bawol à l’Est) 

 - l’immensité de ses forêts (la forêt classée de M’Bégué entre les hautes vallées fossiles 

du sine et du saloum ainsi que celle de Xelxom, font partie de l’unité territoriale du 

Siñi)  

-et de sa végétation.196   

                                                            
194 Entretiens avec   Ch. Ndiaye,  (Gayna-Mbar, novembre 2007). 

195 Ibidem.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 97 

Il faut signaler au passage que l’importance des grands arbres ainsi que des différents points 

d’eau qu’on trouve dans cette région, se perçoivent très nettement dans les récits des 

populations où certaines chansons, décrivant les éléments de l’environnement, ont servi de 

carte d’identité aux Siñi-Siñi197.  Telle que décrite dans l’imaginaire des populations, le Siñi 

apparaît comme une région bien arrosée, où la population s’est servie de la présence de ces 

cours d’eau (qui tous se sont asséchés à l’heure actuelle) et de la densité de la végétation pour 

organiser leur cadre de vie. C’est à partir des deux grandes cuvettes, celle de Pell Ngel198  qui 

représente l’ancienne vallée du haut saloum et celle de Kad Madugu, l’ancienne vallée du 

haut sine, à travers les différents points d’eau199 et les nombreux baobabs qui parsemaient cet 

espace, que les Siñi-Siñi définissent leur espace environnemental. C’est en faisant référence à 

celui-ci qu’ils se reconnaissent entre eux quand ils sont dans un milieu différent. Il est 

important de retenir le fait que les points d’eau sont nommés (Pell Ngel, Madugu, Taane, 

Danki), de même que les arbres (Kad Madugu, Guy Taane, Yeeti Guy) les plus significatifs. 

Cela pose d’ailleurs la question relative à l’hydronymie. Les populations ne semblent pas 

avoir  eu de nom pour la totalité d’un cours d’eau. Elles nomment la partie des cours d’eau qui 

est dans leur espace environnemental, laissant à leurs voisins, le soin de nommer la partie qui 

                                                                                                                                                                                          
196 C’est la partie occidentale du Ferlo, première étape du peuplement des « Terres neuves », initié au début du 

récent 20e siècle. Selon P. Pélissier « C’ est, schématiquement, au Sud du parallèle de Diourbel que s’étend, 

jusqu’à la latitude de kaffrine, le domaine des Terres Neuves du Saloum.  Limité à l’Ouest  et au Sud par la voie 

ferrée menant vers Tambacounda, cet immense territoire n’a aucune frontière linéaire en direction de l’Est. Il 

représente, deluis la dernière guerre, le plus important théâtre de la colonisation pionnière. Des environs de 

Colobane, au Nord-Ouest de la forêt de Mbégué, jusqu’à ceux de Koungheul, sur les marges du Sénégal 

oriental,la population a, au moins, doublé et parfois triplé au cours des vingt dernières années. (Pélissier P., op. 

cit.,  p.352). 

197 Notons l’existence (en langue wolof) d’une chanson très connue des habitants du Siñi et qui  leur a servi de 
chant de ralliement en période de troubles. Elle évoque trois baobabs et trois marigots de la zone. “Pell ngell ak 
guy  taane, yaatiguy ak guy taane, samba nayde kunuun” 

198 A la suite de nos entretiens avec M. Diop (c’était à Banan, en Novembre 2007, il semble qu’ il y avait ici une 
grande cuvette que même un bateau  s’y était immergé, que l’eau partait d’ici pour passer à Lamane, derrière 
Kaolack et de là, atteignait Porokhane. 

199 Les plus importants sont, le marigot de Taané où selon mes informateurs Siñi-Siñi, « S’il y avait un ordre du 

roi auquel on ne pouvait pas obéir, on cherchait refuge au  marigot de Tané qui pendant l’hivernage est rempli 

d’eau », et  La célèbre mare de Danki, située dans le Siñi et symbole de la libération du Kajoor, puisque c’est là 

où se sont affrontés selon Yoro Diaw,  Amari Ngoné Sobel et le Buurba jolof Lele ful i faak.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 98 

traverse le leur. Comment comprendre alors le nom donné au principal cours d’eau (c'est-à-

dire le saloum) de cet espace ? Peut-on identifier le ou les auteurs qui l’a ou l’ont ainsi 

dénommé ? (Sur ces interrogations, voir  notre sous chapitre relatif au nom saalum). 

                    Au milieu des cuvettes, marigots et seyanes, la flore qui se dégage de tous 

ces récits des populations semble être constituée essentiellement de baobabs (andansonia 

digitata), de Kad (acacia albida) et de tamariniers (tamarindus indica), autant d’espèces 

végétales qui appartiennent à la zone soudano-sahélienne.           

          Toujours au Nord- Est et jouxtant le Siñi, les terres du Ndukuman ainsi que celles de 

Warneo dans le haut Saalum ont été décrites par E. Noirot qui pense que  

 Somme toute, dans ses parties élevées, le Saloum est très fertile et là où 

le cultivateur défriche il est largement récompensé de sa peine. Du reste 

[dit-il], quand la forêt est de belle venue, le sol est généralement riche.200 

Poursuivant sa description, E. Noirot parle de la flore du Saalum de manière générale  et 

énumère certaines espèces que l’on retrouve presque toutes dans les écrits des voyageurs du 

XVIe siècle dont nous avons déjà parlé et chez les naturalistes français qui ont fait une 

reconnaissance des potentialités économiques du Saalum à la fin du XVIIIe et au cours du 

XIXe siècle. Ainsi,  selon  lui,   

La flore du Saloum diffère peu de celle du Cayor. Cependant, les 

mimosées y sont peu nombreuses et l’acacia verek y est très rare. En 

revanche, on y voit des essences particulières à la région du Sud. 

Beaucoup d’arbres fruitiers dont quelques uns comme le Dank, le Oul ou 

Nété donnent des fruits farineux qui, au besoin, peuvent servir à 

l’alimentation. Les Caïlcédrats, rebreb, Alom, Neikom, Taba, etc…divers 

figuiers sauvages sont abondants. On y voit également en grande 

quantité une sorte d’arbre ressemblant à s’y méprendre au Binténier 

mais dont l’écorce est plus rugueuse, appelé Ndoundoul ; il est employé 

par les Laobés pour faire des calebasses201. 

                                                            
200 Noirot E., op.cit., p. 8 

201 Id., Ibid.., p. 9 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 99 

Le caractère de terre de transition du Saalum (entre la Sénégambie septentrionale et  

méridionale)  de jonction de populations venues de l’Est, du Nord et du Sud, apparaît 

clairement à travers ce passage du texte. Du point de vue de la flore, le Saalum partage 

plusieurs espèces végétales avec le Kajoor par exemple, mais en plus, on y trouve des 

essences spécifiques aux terres situées plus au Sud, en zone purement soudanienne. Cette 

situation explique, s’il en est besoin, la richesse, mais aussi et surtout, la diversité  de sa flore.  

                     La partie Nord- Ouest du Saalum est celle qui regroupe les villages situés de part 

et d’autre du cours d’eau, autour du village de Kawoon. C’est l’ancienne unité territoriale du 

Mbey ou Këlu Kawoon. Nous n’avons pas une description détaillée de l’environnement de cet 

espace territorial à travers des sources écrites. En 1890, E. Noirot conduisant avec le Buur 

Saalum Gedel Mbodj, le contingent du Saalum lors des affaires du Jolof, a laissé une 

description de la capitale du royaume, sans insister sur l’environnement. Cependant, on peut 

lire à travers la toponymie des lieux (terroirs et villages) de cette partie du Saalum, toute 

l’importance revêtue par l’environnement. Beaucoup de villages ont un nom qui renvoie à des 

arbres, certainement des espèces qu’on y retrouvait en nombre considérable.  

          Ainsi, on peut commencer par le nom même de l’unité territoriale  de base, à savoir  le 

Mbey. Ce terme, aussi bien en Seereer qu’en Wolof, renvoie à une activité humaine précise, 

celle de culture et, concomittamment, à l’espace réservé à cette activité qu’est l’agriculture, 

domestication des plantes et des animaux. La dénomination wolof Këllu Kawoon renvoie 

quant à elle, à l’aspect de cuvette (à partir du Këllë, écuelle)  des terres situées tout autour de 

la moyenne vallée du saloum, laquelle renferme beaucoup de sites inondables. Le Mbey, en 

tant qu’unité territoriale ne devait pas être très étendue, ne renfermant que quelques villages 

surtout localisés sur la rive nord du bras de mer. Pourtant ou à cause de cela, c’est à partir de 

ce territoire situé au Sud du royaume déjà formé du Siin, que les futurs Buur Saalum vont 

conquérir et territorialiser les terres qui ont constitué le territoire du royaume du Saalum à 

partir d’un espace humanisé mais politiquement, faiblement organisé et qui, jusqu’à la fin  du 

XVe siècle, se présentait comme l’arrière pays du Siin. Et, à partir des noms des villages qui y 

sont localisés, on peut voir les espèces végétales et les multiples marigots, lesquels, malgré 

l’existence des étendues de terres salées (thann), donnent à l’environnement un aspect 

accueillant.  

  Aussi longtemps que peut remonter la mémoire collective, le Mbey, semble-t-il, 

a accueilli des paysans à la recherche de terres et de quiétude. Nous avons ainsi les villages de 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 100 

Bucc et de Combi, à quelques kilomètres de Gandiaye, et qu,i selon P. Pélissier, sont dans un 

environnement de « savane arboré, piquetée d’essences survivant de la forêt spontanée, 

notamment de Dimbo (cordyla pinnata) dont la présence illustre la tonalité soudanienne de 

ces marges sud-orientales du pays sérèr »202. Le nom de Bucc viendrait de celui de l’arbre que 

les Seereer appellent Bucc (il s’agit d’Aphania Sénégalensis)203. 

 Selon Meissa Loum, ce village de paysans seereer était très prospère et pouvait être considéré 

comme le grenier de la contrée, en ce sens que toute celle-ci s’y  ravitaillait204. 

 À un kilomètre de Bucc, se trouve le village de Combi dont le fondateur serait venu du Jolof. 

Lui aussi tire son nom d’un arbre que les Pël appellent « Coombi »205. Nous ne sommes pas 

encore parvenus à identifier cette espèce végétale qui peut-être, ne se rencontre plus dans la 

région. 

En tout état de cause, la richesse de cette contrée se perçoit à travers les récits de 

fondation des villages dont les plus anciens sont situés à proximité de points d’eau. En raison 

de la proximité du saloum, les points d’eau sont nombreux. Ainsi, Diokoul est situé dans une 

cuvette du nom de Bandame. Gandiaye est à côté du marigot de Ndama, Ngoth à côté de celui 

de Ngel Tamba et Bouth. Thiombi se dressent à côté de la rivière de Saassara, affluent du 

sine. 

Ces villages de paysans seereer portent pour la plupart des noms qui font 

référence à la nature. Bouth (aphania sénégalensis), Ngap (strophantus sarmentosus), Njoob 

(tamarindus indica), Mbudaay (ceiba pentandra), Baak (adansonia digitata) sont des villages 

                                                            
202 Pélissier P., op.cit. p. 284 

203 Les Wolof le désignent sous le nom de Xewar. 

204 Entretiens avec M. Loum à Bouth (novembre 2007). P. Pélissier (op.cit., p. 283) souligne «… qu’en raison de 

leur site, des villages comme Bouth disposent de vastes pâturages dans les terres basses et argileuses proches 

du Saloum, où l’humidité du sol entretient toute l’année une végétation verdoyante ».  

 
205 Nos informateurs de Thiombi font dériver le nom du village du beuglement permanent dû  à l’abondance 

des troupeaux (Thiow li en wolof). Cependant un collègue, parlant la langue Pë,l nous a fait savoir   qu’il y a un 

arbre au tronc noir poussant sur les termitières et dont les branches ressemblent à  des cornes de bœufs. Cet 

arbre est appelé Coombi par les Pël. Le fondateur de Thiombi était venu du Jolof retrouver le fondateur de 

Bouth qui lui,  venait, d’après M. Loum, du Fuuta. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 101 

dont les noms dans la langue seereer,  renvoient à des arbres. Il faut noter que d’après les 

récits des populations, elles sont toutes des localités fondées par des paysans seereer, avant 

l’avènement de la monarchie. Sans être exhaustive, cette toponymie nous donne malgré tout 

des indications sur les principales espèces végétales qui couvraient cette zone, au moment où 

ceux qui l’ont par la suite façonnée, s’y sont installés.   

                       En somme, pour clore cette séquence sur la présentation de l’environnement 

naturel dans son aspect relatif à la flore, on peut dire à la suite de P. Pélissier qu’il est 

« légitime d’estimer que cette forêt (sahélo-soudanienne de nuance méridionale) était dominée 

par une série de grands arbres d’affinités soudaniennes, tels que les caïlcédrats (Khaya 

senegalensis), les vèn (Pterocarpus erinaceus), les guédiane (Anogeissus leiocarpus), les 

baobabs (Adansonia digitata),les dimbo (Cordyla pinnata), les néré (Parkia biglobosa) et, en 

certains sites limités, les dioun (Mitragyna inermis) et les kapokiers (Bombax 

buonopozense) »206. 

  

b. La Faune 
                    A travers les récits de voyage et les sources orales recueillies, le Saalum apparaît 

comme un espace giboyeux. Plusieurs espèces animales dont certaines ont disparu, et ce 

depuis longtemps,  sont mentionnées. Le territoire du Saalum semble avoir été une aire de la 

grande faune tropicale. De bonnes raisons indiquent que l’éléphant a longtemps vécu, jusqu’à 

des dates récentes, dans cette région. La tradition qui veut qu'au baptême de Mbegaan, son 

père avait apporté un éléphant, ne peut être réduite à une légende, puisque la présence de ce 

pachyderme y est attestée jusque vers la fin du XIXe siècle207. Nous avons déjà signalé que le 

nom de l’unité territoriale du Joñik renvoie à celui de l’éléphant208. Au début du XVIe siècle, 

Valentim Fernandes a mentionné le « borjoñik » comme cours d’eau situé dans ladite unité 

territoriale209. Déjà en 1445, Alvise Da Mosto rapporte un entretien avec « Gnoumi Mansa, 

                                                            
206 Pélissier P., op.cit. p. 75 

207 Dans le calendrier historique remis par le fils de Farba Malick Sarr, en 1888, un éléphant a été tué dans les 
environs du village de Djilor. 

208  Nous avons déjà signalé qu’en langue seereer, l’éléphant est appelé Ñiik 

209 Fernandes  V., op. cit. , p. 27- 29 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 102 

seigneur nègre qui [lui] fit voir un éléphant qu’il avait tué »210. L’éléphant est aussi 

omniprésent dans le texte sur l’histoire du Sine-Saloum publié par Alioune Sarr. Relatant les 

pérégrinations de Samba Sarr, fondateur selon lui du village de Djilor, il note :  

Quand l’éléphant Diognik  ravageait la contrée, malgré la présence des 

chasseurs, c’est Samba qui alla l’abattre à Petch, et l’animal tomba dans 

le lac Mbelo djinde. Un autre éléphant qui troublait la quiétude des 

habitants obligea Samba à intervenir une seconde fois. Il chargea son 

Dibi  (gros fusil) que portait toujours l’un de ses suivants. Lorsqu’il 

aperçut l’animal, il déchargea ses balles sur lui et la bête s’écroula. 

L’éléphant Lérane  a donné son nom à l’emplacement où il était tombé. 

De nos jours, le village compte deux parties, Lérane Koli et Lérane 

Sambou…… Plus tard, un chasseur toucouleur thioubalo vint chasser 

des éléphants à Djilor. Il s’appelait aussi Samba Sarr. La confusion entre 

les deux Samba Sarr partit de cette homonymie. En vain, il voulut 

chasser des éléphants, mais ne put tuer qu’un buffle (Koba)  et un 

pangolain (ndiakhate en wolof) (Khang en sérère) à Ndour-Ndour. Il 

émigra vers le grand marigot de Bambadala pour s’attaquer au gros 

éléphant qui y vivait, mais ne réussit pas à l’atteindre.211  

A travers cette relation d’un évènement qui se serait passé, sur la base des toponymes 

mentionnés, dans la partie du bas-Saloum, on voit clairement que ce milieu a été favorable à 

l’évolution de ce pachyderme. Il est vrai que nous ne pouvons pas situer avec exactitude la 

profondeur historique du récit, mais selon toute probabilité, il faut remonter au moins au XVe 

siècle, puisque l’unité territoriale du Joñik s’est constituée avant la formation du territoire du 

Saalum, laquelle remonte à la fin  de ce siècle (cf. infra). Il n’est donc pas étonnant que les 

récits parlant de l’intronisation aussi bien des souverains du Joñik que de ceux du Saalum 

mentionnent l’utilisation de l’oreille d’éléphant comme insigne du pouvoir. D’après Babou 

Loum du village de Peth, « c’est l’oreille d’un éléphant qu’on avait tué lors de la fondation de 

                                                            
210 D’après une citation de Walknaer, Histoire générale des voyages, T.I, p.362 

211 Sarr A., op.cit., p.231 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 103 

Jiloor qu’on met sur la tête du futur élu [Le Buur Joñik] et qu'’on recouvre avec un pagne, 

comme pour les cérémonies nuptiales »212.  

Selon Alioune Sarr, pendant la cérémonie d’intronisation du Buur Saalum, « La couronne 

(Ndeppe) est constituée par une oreille d’éléphant ou un chapeau de paille, le tout est entouré 

d’une bande d’étoffe blanche.213  

                       Déjà, dans la seconde moitié du XVIe siècle, A. Donelha, répertoriant les 

animaux rencontrés dans les régions qu’il a visitées, s’étonnait de leur si grand nombre. Outre 

les éléphants, les buffles, gazelles, cerfs, porcs-épics et autres cochons sauvages 

(phacochères) qui sont chassés pour leur viande et leurs peaux. Il notait aussi des léopards, 

singes, crocodiles et beaucoup d’autres animaux.  

Ces animaux que je viens de citer [dit-il], et beaucoup d’autres 

encore, il y a des chasseurs qui les tuent pour leur viande. En Gambea 

et sur la costa dos Jalofos, on utilise aussi leurs peaux et on va les 

vendre aux Français et aux autres nations étrangères qui en chargent 

leurs nefs sans les saler, faute de sel, et les emportent en France et en 

Angleterre. La peau de buffle est très épaisse ; on en fait des boucliers 

très résistants dont se servent les Jalofos. Il y a beaucoup de léopards, 

que nous appelons « royaux » parce qu’ils ne font aucun mal si on ne 

les attaque pas. Par deux fois je me suis trouvé face à face avec eux, 

et ils continuèrent leur chemin sans faire attention à moi et sans 

s’étonner de me voir.La première fois c’était en Serra Leoa, et l’autre 

fois en Gambea, à Caur.214  

                                                            
212Cette  oreille est encore conservée par notre informateur, Babou Loum,  qui nous l’a montrée lors de notre   

entretien du 27/12/2002.   

213 Selon A. Sarr (op.cit.,  p. 248), cette cérémonie  « a lieu généralement  le  dimanche, lundi ou vendredi en 

présence des membres du gouvernement et le peuple. Elle est présidée par le grand djaraf. Avant de s’habiller, 

le roi prend sept  bains. Le trône est un tas de sable . Le costume royal se compose de trois pagnes.Le roi 

s’entoure les reins avec le premier, le second lui couvre la taille et il porte le troisième sur la tête. » 

214 Donelha A., Description de la serra Leoa et dos Rios de guine du Cabo verde (1625)  Junta de investigaçoes 

scientificas do Ultrmar. Centro de estudos de cartografica antigua. Lisboa 1977, p. 91 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 104 

                        Le Saalum semble avoir fait partie d’une vaste région qui était le repaire 

d’une multitude d’espèces animales. Leur existence est révélée aussi bien à travers les récits 

oraux, que dans les écrits des voyageurs ayant fréquenté la côte et le domaine du delta du 

saloum ainsi que la rive nord de la gambie. Le texte d’Alioune Sarr mentionne aussi bien des 

éléphants, des buffles que des pangolins, autres animaux rencontrés par les chasseurs qu'’il 

cite dans son récit sur la fondation de Jiloor.  

                        L’étude du cadre de vie de ces animaux peut aider le chercheur dans son 

travail de reconstitution des éléments naturels de l’environnement. Rien qu'’en nous référant à 

ces quelques espèces animales attestées dans les sources215, on peut dire que selon toute 

probabilité, ce que fut le territoire du Saalum était couvert par la forêt sèche216, domaine de 

prédilection d’animaux comme le buffle et l’éléphant. On peut mettre en relation la présence 

de ces derniers dont les besoins en eau et en herbe sont considérables217 avec les données 

topographiques, hydraulique et de la faune sus évoquées.  

 

                                                            
215 Le Pangolin est présent dans un récit de fondation du village de Jokul (sur la rive nord du saloum) où il est 

désigné comme l’animal dont la présence a révélé aux fondateurs l’existence d’un point d’eau dans les 

environs, lequel point d’eau fut à l’origine du choix de l’emplacement du village. (Entretiens avec Souleymane 

Sène,  paar du village de Jokul, novembre 2007). 

216 Sur la base du cas calédonien, les termes de forêts sèches ou « sclérophylles » sont donnés à l’ensemble des 

formations forestières qui se développent dans un climat sec, moins de 1100mm de pluie par an, en 

comparaison des 2500mm sur le reste de la grande terre. Cf. www.foretseche.nc/FR/foret.htm (Lundi 05 mars 

2012).  Au Saalum elle couvre toute que la région  allant de la Réserve de la biosphère du Delta du Saloum 

(RBDS) ainsi que toute la partie continentale située à l’Est de celle-ci,  laquelle s’étend jusqu’aux portes de 

l’actuelle ville de Kaffrine dans sa partie nord et qui au Sud, descend vers  l’ancien royaume de Badibu, 

englobant la partie de ce que les wolof appellent Rip.  La présence de l’éléphant sur les rives de la gambie est 

aussi attestée  par la toponymie. A. Donelha n’a pas manqué de parler de cette île marécageuse et couverte de 

palétuviers qui s’appelle l’île aux éléphants. C’est « une île marécageuse, couverte de  très hauts mangues 

[palétuviers]. On peut mouiller à un jet de palet de l’île et passer soit au nord soit au sud. En cet endroit, le 

fleuve a plus de vingt brasses de fond. Cette  île s’appelle ilhas dos Alefantes » (Donelha,A., op. cit., p. 143). 

217 L’éléphant est un méga herbivore qui a besoin d’environ 250 kgs d’herbe par jour, tandis que le buffle qui 

est aussi un herbivore, se nourrit principalement de hautes herbes  et doit boire par jour 30 à 40 litres d’eau. Il 

lui arrive de  manger parfois la terre des salines qui est riche en sels minéraux.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE

http://www.foretseche.nc/FR/foret.htm


 105 

                      Du fait de la présence de l’eau, les animaux aquatiques  étaient très 

nombreux et semblent être à l’origine de certains traits de mentalité.  Ils apparaissent souvent 

dans les cérémonies de culte. Ainsi, la ville de Kaolack, petit village de Seereer à l’origine, 

rend  encore un culte à Mbossé, nom donné à un varan d’eau supposé être le protecteur de la 

localité (cf. Annexe : le culte du Mboose).  

Dans le Siñi, un culte est rendu à Paan, un serpent qui loge dans le creux du 

Baobab (Guy Rëën)  à côté d’une petite mare nommée Xabulaan dans le village de Banan218. 

Si ces relations entre les éléments de la nature et les hommes ne sont pas propres aux seules 

populations du Saalum, il faut souligner qu’elles ont ici une dimension considérable. En 

essayant de voir ce qu’il ya au-delà de cette apparente complicité, l’historien peut  arriver à 

comprendre non seulement les processus de peuplement de certaines zones, mais encore avoir 

un aperçu de la conception que les populations ont de cet espace dans lequel elles vivent. 

Ainsi, les nombreuses forêts sacrées que l’on rencontre souvent et dont l’existence semble 

être liée à la pratique d’un culte dédié à un fangool en milieu seereer (ou à un génie lié à une 

famille ailleurs), peuvent aussi être comprises comme un moyen de défendre des sites naturels 

menacés par l’action anthropique. C’est dans ce sens qu’il faut comprendre les interdits qui 

entourent entre autres exemples, le fameux baobab de guy Njuli 219et la présence des forêts 

sacrées de Minna220 et Sututo221 dans le Ñombato. Parlant de la diversité des sites dans la 

réserve de biosphère du delta du Saalum, A. Djigo note  

                                                            
218 Entretiens avec un groupe de notables à Banan, novembre 2007 

219 Guy Njuli (littéralement “Baobab des circoncis” se trouve dans le périmètre de Kawoon, capitale du Saalum. 
C’est un lieu célèbre dans l’histoire du Saalum puisqu’ayant été le théâtre des opérations du  conflit entre un 
Buur Saalum (Samba Laobe Lat Suk Faal) et son père (Macodu Kumba Yande) Dammel déchu au Kajoor et qui 
voulait monter sur le trône du Saalum. Antérieurement, c’est sous le Baobab de cette place que se réunissaient 
les futurs circoncis du royaume, d’où son nom.  Il était interdit de ramener chez soi les graines de ce baobab 
(Buy), sous peine de voir sa demeure être la proie des flammes. On pouvait cependant en  consommer sur 
place. La philosophie de cet interdit devait, à notre sens,  permettre une régénération du couvert végétal.  

 

220 D’après la description faite par Adama Djigo (op.cit., 2001, p.38, la forêt sacrée de Minna se présente 
comme un domaine à couvert végétal important, associé à une faune diversifiée.  Cette forêt, autour du village 
de Minna, est traversée par une vallée et l’une des mares de celle-ci est supposée être l’habitat d’un animal 
terrible appelé Ninki Nanka, un serpent aquatique avec des pouvoirs surnaturels.  

221 Dans le même travail, A. Djigo parle du site de Sututo, qui est un «centre de concentration d’une richesse 
culturelle du fait des divers lieux sacrés et nécropoles qui s’y trouvent. Sur le site, se trouve un puits sacré 
nommé Mbadat où on puisait autrefois de l’eau pour les besoins domestiques lorsque l’espace était habité.  Il 
servait  aussi de lieu de culte au fangool qui est supposé avoir  trouvé refuge dans ce puits.  Il s’agit d’un 
serpent nommé Sambou Colomba »  (Djigo A., op.cit., 2001, p.38 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 106 

que la quasi  totalité de ceux qui sont supposés sacrés se trouvent en 

retrait des habitations, souvent aux alentours immédiats du village et les 

génies de ces sites sont considérés comme étant les protecteurs du 

village »222.  

Elle pose la question de la signification de la sacralisation de ces lieux et pense qu’il peut 

s’agir d’une forme de délimitation des terroirs, de protection contre d’éventuels étrangers ou 

une volonté de préserver des espèces animales ou végétales menacées de disparition. Nous 

pensons effectivement que derrière tous ces interdits, l’analyse peut déceler des stratégies de 

protection ou de conservation des ressources naturelles de l’environnement. 

 

                     L’eau, la densité du  couvert végétal et la présence de la faune semblent avoir 

interféré sur le peuplement du Saalum et sur la répartition des établissements humains. 

Les populations se sont installées autour des nombreux points d’eau qui s’y trouvaient. A. B. 

Ba fait remarquer que «  le pays de Saloum [qui] ne portait pas encore de nom [c’était alors 

avant l’avènement de Mbegaan Nduur] n’était guère peuplé »223et P. Pélissier de renchérir,   

L’obstacle à la circulation était ici représenté non pas par une 

population hostile à tout contact avec l’étranger, décidée à 

sauvegarder sa personnalité grâce à un isolement farouche comme 

c’était le cas en Basse Casamance, mais par le vide humain sur 

d’immenses distances, par l’épais manteau forestier qui couvrait le 

pays. Une région inhospitalière, insalubre, impénétrable, peuplée de 

bêtes sauvages et de génies malfaisants, telle était la réputation des 

forêts d’entre Saloum et Gambie jusqu’à la fin du XIXe siècle.224 

 

4. Les fondements de la puissance du Saalum 
 

                    Dans ce qu'a été le Saalum, vivaient des agriculteurs, des éleveurs, des chasseurs 

et des pêcheurs. Parmi les plantes cultivées, il y avait notamment le mil. Mais il y avait aussi, 

                                                            
222 Djigo  A., op.cit.,  p.44 

223 BA A.B., op.cit., p.3 

224 Pélissier P., op.cit., p.429 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 107 

ce qui peut paraître étonnant, la culture du riz. On a signalé la culture de cette plante dans le 

Joñik, à l’Ouest de Kawoon, ainsi que dans le Saalum Oriental (autour du village de Njaaw 

Bambali traversé par le bao bolong, affluent de la gambie.225).  

                    Quant au début du XIXe siècle, la nouvelle orientation de la politique française 

fut autre que ce qu'’elle a été pendant la période de la traite négrière, les potentialités 

économiques de l’espace du Saalum commencèrent à être explorées par la France. C’est dans 

ce cadre que le botaniste Sauvigny entreprit le voyage qui l’a mené de Saint Louis à Albréda 

et au cours duquel, il décrivit tous les villages rencontrés depuis Kawoon, la capitale du 

Saalum. Son compte rendu insiste sur la diversité de la production de ce royaume et l’intérêt  

que le commerce colonial pouvait en tirer. C’est une  zone qui est restée un espace « boisé 

avec un sol plus ou moins végétal, mais toujours mélangé de sable  et de vastes forêt avec 

beaucoup d’animaux depuis l’éléphant jusqu’aux  abeilles »226.  

En dehors du miel, de la cire et du riz, Sauvigny a noté 

 Une grande quantité de peaux provenant des nombreux troupeaux 

qu'’ils [les habitants du Saalum] élèvent, dont une partie est vendue à 

leurs voisins et l’autre consommée dans le pays….. Le commerce de la 

ville de Sainte Marie envoie un grand nombre de bâtiments dans la 

rivière de Saloum ; dans toutes les occasions, il [le commerce de la 

ville de Sainte Marie] cherche à y faire tomber le commerce français 

et bien qu'’il reconnaisse positivement que nous y avons des droits 

exclusifs, cependant, il souffrirait avec peine qu'’on l’empêchât d’y 

faire ses opérations, car il serait privé d’une ressource qu'’il estime 

infiniment. : Saloum est le grenier d’abondance de Sainte Marie. 227 

                                                            
225 Durant nos enquêtes, nous nous sommes effectivement rendue au village de Njaaw Bambili où nos 

informateurs nous ont dit   que  c’est avec la salinisation qu’ils ont commencé à avoir des problèmes de 

nourriture.  Antérieurement, ils pratiquaient la culture du riz grâce à l’eau du Bao Bolong. 

226 Sauvigny (Botaniste), «  Voyage par terre de Saint Louis à Albréda »,  Septembre 1822, A.N.S., 1G4, pièce N° 

12  
227 Ibidem 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 108 

Saalum, grenier d’abondance, Saalum, terre de culture, voilà les termes qui reviennent à 

chaque fois dans nos entretiens avec nos informateurs et c’est ce qui semble être gravé dans 

l’imaginaire des populations quand elles pensent à cette région. En examinant les interactions 

entre les ressources naturelles, les aspects qui caractérisent le paysage de cette région, ainsi 

que l’évolution que lui a donné l’action de l’homme, on arrivera surement à appréhender et 

comprendre cette perception d’un Saalum Eldorado. 

                   Déjà au début du XVIe siècle, la description que V. Fernandes fait du bas-saloum 

laisse subsumer un endroit avec une certaine potentialité économique. Cet auteur a décrit la 

zone du delta du Saalum et, de façon plus détaillée, la rivière de gambie. Non seulement le 

rôle moteur de ce cours d’eau dans l’économie des régions qu’il traverse est mis en exergue, 

mais l’importance du commerce dans la zone deltaïque se perçoit très nettement dans son 

texte. Les populations Ñominka y apparaissent comme les agents du commerce des huitres et 

des coquillages sur les marchés sénégambiens, car  

Ils sont tous potiers et font des pots, aussi bien les hommes que les 

femmes et l’argile dont [sic] ils les font est mélangée avec des écailles 

d’huitres pillées et des coquillages qui abondent dans cette terre et sont 

très grands. Et ils sont si nombreux et si grands qu’ils se lassent de les 

manger crues et seulement cuits. Ces gens ramassent beaucoup d’huitres 

et de coquillages et les mettent au feu jusqu’à ce qu’ils s’ouvrent et en 

retirent la chair et la sèchent au soleil. Et après les avoir séchés, on les 

apporte dans les pots sur les marchés des autres peuples pour les 

vendre.228 

                    La situation géographique de cette zone du delta en a faisait un espace carrefour 

reliant les marchés de la côte nord à ceux des côtes guinéennes. Au début du XVIe siècle, V. 

Fernandes ne parle que de l’activité de cueillette (ramassage des produits de la mer). 

Cependant, si on considère toute la zone du bas-saloum, aussi bien les îles que la partie 

continentale qui englobe les terroirs du Loog et du Joñik, on comprend que  la nature et 

l’abondance des ressources hydriques, pédologiques, végétales, fauniques et  halieutiques 

explique les activités diversifiées de ses habitants.  

                                                            
228 Fernandes V., op.cit.,  p. 29 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 109 

Les Ñominka des îles du Nord (le Gandoul229) s’adonnent principalement à la pêche. Ils sont 

d’ailleurs toujours perçus comme de grands navigateurs dont les embarcations longent la côte 

atlantique jusqu’au-delà de l’actuelle Sierra Leone. Selon G. Brooks,  

Les Niominka et leurs voisins sereer, [il s’agit certainement des Seereer 

du bas-saloum habitant le Loog et le Joñik] exploitent le climat aride de 

la savane au Nord de la Gambie et produisent du sel par évaporation et 

font sécher le poisson et les mollusques qu’ils vendent le long de la 

Gambie et ses environs. Ils font ainsi le lien entre les routes 

commerciales du Nord, de l’Est, et du Sud.230 

Les îles du Sud, (généralement appelées îles Betenti231), ont des terres plus 

étendues, avec une salinité moindre et la nature y est plus généreuse. L’activité principale des 

populations est l’agriculture et, n’étant pas contraintes de faire face à l'exiguïté des terres, 

elles sont moins tournées vers les  migrations saisonnières caractéristiques de la société 

seereer Ñominka. La partie continentale qui borde le delta au Nord, renferme des terroirs où, 

majoritairement, vivent des paysans s’adonnant à la culture du riz (dans les bas-fonds des 

cours d’eau) et du mil, à l’exploitation du sel, à la pêche et  à la chasse. Le village de Sum 

dans le loog, du fait de sa proximité avec le saloum, est connu pour avoir été un village de 

grands producteurs de sel, denrée rare et recherchée qui a été l’un des principaux produits du 

commerce du Saalum. 

                                                            
229 Les îles situées entre le saloum au Nord et le bras de mer  du Jombos  au Sud sont appelées îles du Gandul et 

leur  population sont des seereer ñominka. C’est un espace parsemé d’îles et de cours d’eau, avec une 

végétation à dominante de mangliers. L’eau, dans ces îles,  est d’une grande salinité et les populations 

disposent de peu de terres pour pratiquer la culture de céréale telle que le mil. 

230 Brooks  G.E., “Historical perspectives on the Guinea-Bissau region, Fifteenth to Nineteenth centuries” In 

Lopes (ed.), 1993, p. 282  

231 Les îles Bettenti sont entre le jombos au Nord et le bras de mer de Banjala au Sud. Leurs terres sont plus 

vastes que celles du Gandul et les espèces végétales y sont beaucoup plus variées. Cependant, même si elles 

semblent moins ouvertes au monde extérieur que les Ñominka, les Socé des îles Béttenti entretiennent un 

commerce  avec la Gambie voisine. La population de ces îles, majoritairement orientée vers les échanges avec 

l’espace économique centré sur la gambie, est d’ailleurs stigmatisée depuis la période coloniale jusqu’à 

maintenant, comme étant celle de contrebandiers.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 110 

                      En somme, la zone du delta renferme pratiquement tous les éléments des 

ressources naturelles que l’on trouvait à l’échelle du territoire du Saalum et sur lesquelles les 

populations se sont appuyées pour assurer leur production sociale. Ce sont : l’exploitation du 

sel provenant des nombreuses vasières, la pratique de l’agriculture (riziculture, mil, et coton), 

ainsi que l’appropriation des produits provenant des vastes forêts qui couvraient l’espace 

Saalum Saalum. Le surplus de l’ensemble de ces produits était commercialisé à l’intérieur du 

territoire, mais aussi et surtout le long de la gambie, véritable cours d’eau qui a servi de voie 

d’intégration des populations de la Sénégambie méridionale. 

a. Le Sel du delta : fondement de la richesse du Saalum 
                         L’importance que cette denrée a eue dans le cours de l’histoire de l’Homme 

n’est plus bien appréhendée par les générations actuelles. Pourtant,  même si nous n’avons pas 

d’études spécifiquement axées sur ce produit, son importance dans l’alimentation nous oblige 

à nous poser des questions pour les populations qui habitaient des zones qui n’en étaient pas 

productrices. Il y a deux façons d’accéder à ce produit. La première consiste à l’extraire, là où 

ils existent, à partir de mines de gisement : c’est le sel gemme. La deuxième façon concerne le 

sel marin que l’on extrait à partir de bassins remplis d’eau de mer où, après évaporation, le sel 

reste concentré. C’est dire que toutes les sociétés n’ont pas toujours eu, comme aujourd’hui 

avec l’avancée des techniques, ce produit à disposition. Comment faisaient-elles alors pour 

s’en procurer ? Voilà posé un élément de la centralité du sel comme produit de luxe dans 

l’histoire des sociétés humaines.  

Notre propos n’est pas de disserter sur l’histoire de ce produit que d’aucun ont 

surnommé « or blanc » du fait de son importance232. Cependant, beaucoup de sources de 

l’histoire du Saalum insistent sur sa présence et son importance comme élément de la 

politique économique des Buur Saalum.  

                    Les populations de certains terroirs comme celui du Loog dans la région du delta, 

s’étaient et sont encore spécialisées dans l’exploitation et la commercialisation du sel.  Aussi 

bien la toponymie des lieux que la culture matérielle renvoie à cette activité que les habitants 

pratiquent depuis leur installation. A ce titre, Sum, un des plus anciens villages du terroir, 

                                                            
232 Le sel : la puissance de l’or blanc Publié le 16/10/2008 par Karine De Demo sur le site 
www.viesaineetzen.com 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE

http://www.viesaineetzen.com/content/le-sel-la-puissance-de-l%E2%80%99or-blanc


 111 

tirerait son nom de cette chaleur caractéristique des endroits où l’on exploite le sel. (Le terme 

Sum, signifie en langue seereer « chaud »). En présentant l’île de Foundiougne (dans le terroir 

du Loog) dans sa notice sur le Saloum, E. Noirot signale qu’elle est bordée   

à l’Ouest par la rivière du Saloum, qui depuis Foundiougne escale, 

fait un grand coude dans la direction du Sud en se dirigeant vers la 

mer et par la rivière de Soum dite aussi rivière du Sel.233 

 Les enquêtes menées par un de nos étudiants dans ce village font état de l’existence de 

salines et d’infrastructures portuaires. En fait, les éléments de la culture matérielle recensée 

dans ce village et ses alentours montrent que ses habitants, outre l’agriculture et la pêche, 

pratiquaient aussi l’exploitation du sel. Dans le recensement et la description de ces éléments 

de culture matérielle  inscrite sur le sol,  Abdou Ngom signale que  

A côté des ports se trouvent des salines. Ce sont de grandes fosses 

circulaires dont le diamètre peut mesurer cinq mètres et la profondeur 

1,5 mètres. Ces cinq grandes fosses ne sont pas des dolines mais ont 

été creusées par les hommes.234   

                     Les informations provenant des sources orales ne donnent pas de date précise 

concernant les faits qu’elles livrent. Cependant, les noms des ports sont restés dans la 

mémoire collective et à partir d’un de ces noms, on peut raisonnablement penser que cette 

activé d’exploitation et de commercialisation du sel remonte au moins au XVIe siècle. Le port 

situé au Sud –ouest du village est appelé Ndangaan nu Soos. Dans la langue seereer, 

Ndangaan signifie « bord de mer ». Associé à Soos, le nom renvoie au bord de mer des Soose, 

ou port des Soose235 c'est-à-dire l’endroit de débarquement des Soose. La position 

géographique de ce port (Sud- Ouest du village sur le marigot de Mbellaan qui communique 

avec le Jombos), la rend plus accessible pour les commerçants Soose en provenance des îles 

du Sud (les îles Betenti). Il a  même été signalé, toujours dans le village de Sum, un site où se 

rencontraient ces marchands, à l’emplacement d’un arbre appelé Mbam Soos.  

                                                            
233 Noirot  E., « Notice sur le Saloum», Journal officiel du Sénégal, 1892 

234 Ngom  A. , “Sum, un village séserté du Loog”, Mémoire de maîtrise, Département d’histoire, UCAD, 2000-

"2001, p.58 

235 Soose est le terme employé par les populations sénégambiennes pour désigner les Mandeng. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 112 

                      On peut valablement penser que ces populations du Loog ont été connectées très 

tôt aux différents réseaux de commerce animés par les communautés marchandes de la 

Sénégambie  dont l’activité sur la gambie ressort dans l’atmosphère de foire commerciale 

décrite par Da Mosto déjà au milieu du XVe siècle.  

Les caravelles [écrit-il], étaient continuellement remplies d’une 

multitude de nègres qui ne se ressemblaient ni par la figure, ni par le 

langage. Ils arrivaient et s’en retournaient librement dans leur 

almadies236, hommes et femmes, avec autant de confiance que si l’on 

s’était connu depuis longtemps.237  

Ce passage de Da mosto montre non seulement l’importance économique de ce cours d’eau 

pour les populations, mais il préfigure aussi le rôle intégrateur (intégration économique et 

social) qu’il a joué dans l’espace soudano-sénégambien avant l’établissement des frontières 

coloniales. 

La dénomination de l’autre port du village de Sum est Anna Gar. Nous ne 

sommes pas arrivées à comprendre le sens qu’il y a derrière ce nom, mais la position 

géographique du port (situé au Nord- ouest du village et en eaux plus profondes), nous fait 

penser qu’il accueillait les commerçants en provenance du Nord, notamment ceux de la petite 

côte.  

           En tout état de cause, même si nous n’avons pas le volume de la production et celui des 

quantités commercialisées, (l’absence de sources quantitatives nous fait défaut), l’exploitation 

et le trafic du sel à partir de ce village du Loog est un indicateur qui confirme à la fois deux 

points :  

- La zone du delta, par delà le rôle qu’elle a pu jouer pour l’approvisionnement du 

commerce local à l’intérieur du Saalum238, a alimenté très tôt les réseaux commerciaux établis 

aussi bien au Nord qu’au Sud de la Sénégambie.   
                                                            
236 Les Portugais désignaient par ce terme, les grandes pirogues utilisées par les noirs pour se déplacer sur les 
cours d’eau. Dans sa compilation, V. Fernandes les décrit ainsi : « Tous ces pays ont des bateaux pour passer les 
rivières et on les appelle Almadias  (Mot portugais d’origine arabe selon les traducteurs Texeira Da Mota et 
Alii). Les Almadies sont faits d’un seul tronc. Il y’en a de grands qui peuvent prendre 12 hommes et 3 ou 4 
vaches ; les petites : 3 ou 6 hommes ; celles de guerre : 60 , 80 et 100 hommes.(cf., Fernandes V., op.cit., p.29) 

237 Da Mosto A., op.cit., p. 360  

238 Dans un article sur « les tumulus funéraires en Sénégambie », (Paris, RAG n°1, 1996, éd. APEA)  S. Pradines, 

note que « Dans la région du Sine-Saloum, le sel est l'objet d'un trafic rentable….. Le commerce des mollusques 

en provenance des côtes atlantiques n'est pas à négliger dans la diffusion de la céramique du delta du Saloum 

vers l'Est jusqu'à la zone mégalithique. La chair des huîtres de palétuviers et d'Arca Senilis, récoltée dans le 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 113 

- Ce commerce du sel dans le delta du Saalum, essentiellement dirigé vers la gambie, a 

continué jusqu’au milieu du XIXe siècle. Il a beaucoup gêné le colonisateur français qui a 

utilisé tous les moyens possibles pour y mettre un terme, sinon le réduire considérablement.    

Dans une correspondance adressée au commandant supérieur de Gorée, le capitaine du 

Crocodile, un aviso qui est intervenu dans les iles du saloum pour régler les problèmes 

apparus après la Jihad de Maba Jaxu, l’évoque clairement.  

En séjournant dans le marigot de Bandiala quelques temps, je peux 

empêcher les Socés, soit d’aller chercher du sel dans le marigot de 

Mbam239, soit d’aller en Gambie échanger ce sel contre du mil.240  

                     Les souverains du Saalum ont très vite compris l’intérêt qu’ils avaient à contrôler 

ce produit dont l’absence dans certaines régions de la Sénégambie, constituait une opportunité 

pour leur royaume. En effet, dans un passage du texte d’A. Almada traduit par le Vicomte de 

Santarem, il est noté, à propos du royaume Denyanke désigné par le terme Royaume du Grand 

Fulo, que  

le sel est dans ce pays une des marchandises les plus précieuses. Il y 

est apporté par les Mandingues de la gambie qui le fabriquent et par 

les Jolofes du Sénégal. Le roi et les chefs ont seul le droit d’en 

acheter, et il n’y a que les personnes d’un rang élevé qui en fassent 

usage. On donne en échange de l’or, des esclaves, des étoffes fines et 

d’autres marchandises.241  

On comprend alors pourquoi, dès le XVIe siècle, ce fut vers l’espace situé sur la rive nord de 

la gambie que les velléités de contrôle territoriale des Buurs Saalum se sont tournées (cf. 

Infra) 

                     C’est donc la recherche d’un débouché pour le commerce du sel vers les pays de 

l’intérieur de la Sénégambie et du Soudan occidental qui a dû être, entre autres, à l’origine de 
                                                                                                                                                                                          
delta du Saloum, est séchée, stockée dans des poteries et transportée vers l'intérieur des terres. Ce commerce 

se faisait par voie fluviale ». 

239 Mbam est un village du terroir du Loog. 

240 A.N.S. , 5D62, “Rapport adressé par le commandant du Crocodile au commandant supérieur de Gorée » 

Sangomar le 10 juin 1867,  

241 Almada A.A., Manuscrit de Porto, traduit par le Vicomte de Santarem, dans :  Nouvelles annales des 

voyages, de la géographie et de l'histoire ou Recueil des relations originales inédites, p.86 1842 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 114 

l’élargissement de l’espace politique du Saalum vers les pays du Ñaani. Ainsi, dans la 

première moitié du XVIIe siècle, les Anglais qui ont exploré cette région signalent 

l’appartenance du territoire qu’ils appellent le bas-Ñaani, à la mouvance politique du Buur 

Saalum. R. Jobson a décrit Cassan, la principale ville  de ce petit royaume au XVIIe siècle. 

Cette ville est selon lui  

fort peuplée et le sel est une marchandise avantageuse dans ce canton. 

C’est le dernier lieu de la rivière où les grands vaisseaux puissent 

remonter. Le roi du pays y fait sa résidence. [il] est tributaire de celui 

du Saalum.242  

De ce renseignement donné par R.Jobson, se dégagent deux éléments importants :  

1-Au XVIIe siècle, le point de traite important pour le Saalum était situé dans un 

espace récemment conquis, qui, même s’il n’est pas territorialement intégré au royaume, 

relève de l’autorité politique de son souverain. 

2)  La position géographique de la ville de Cassan, « dernier lieu de la rivière où 

les grands vaisseaux puissent remonter [la gambie]» est importante à noter puisque mettant 

cette ville à une croisée de chemins à partir desquels les marchands se chargeaient de faire 

transporter à dos d’ânes, les produits achetés à ce point de traite. Cassan, était donc situé à un 

point stratégique pour le commerce, notamment celui du sel qui était l’une des marchandises 

recherchées pour les contrées de l’intérieur.  

Ainsi comme l’avait noté le capitaine Thompson243 lors de son voyage en 1618, 

                                                            
242 Walckenaer C.A.,  Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des Relations de Voyages par Mer et 

par terre. Livre  V, chapitre 3,  Navigation de Jobson  et ses entreprises sur la Gambie,, Paris, Lefèvre, 

MDCCCXXVI, p. 331  

243 Thompson était le capitaine du vaisseau la Catherine. Il a été tué à Cassan en 1818,lors de son voyage sur la 

gambie. Richard Jobson, parti à la recherche des meurtriers, n’a jamais pu les retrouver, même s’il a pu saisir 

les effets d’un des présumés meurtriers, un Portugais du nom d’Hector Nunez qui passait pour avoir joué le 

rôle principal dans cette histoire. Les voyages du capitaine Thomson et de R. Jobson sont à placer dans le cadre 

de l’offensive des Anglais pour une meilleure connaissance de  la gambie et leur lutte avec les Portugais et Cap-

verdiens qui les y avaient précédé. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 115 

 les caravanes provenaient de Tenda, c'est-à-dire 25 ou 30 lieues au 

dessus de Barracounda, pour aller faire leur provision de sel dans les 

états de Bour saloum. Le principal négociant était Bouckar Sano, qui 

entretenait 300 ânes pour son commerce.244  

En fait, le sel du Saalum a constitué un élément important dans les articles du commerce en 

direction de l’intérieur de l’Afrique. Ce commerce était aux mains de marchands dont les 

affaires semblent avoir été florissantes en ce début du XVIIe siècle à l’instar de celles de 

Boukar Sano. Ce marchand dont le nom renvoie à deux identités (l’une musulmane et l’autre 

mandeng ou Jaxanke) se situe dans la continuité des réseaux de commerce dont A. Almada a 

révélé l’existence sur le cours de la gambie au milieu du XVIe siècle. En 1578,   A. Almada 

s’était retrouvé au marché de Sutuco où se tenait le commerce de l’or lequel,  selon lui-même, 

était aux mains de  mandingues musulmans qui s’organisaient en caravane provenant de 

l’intérieur du Soudan occidental et dont le voyage pouvait durer six mois ou même plus245. En 

plus de l’or, les mandingues commercialisaient aussi le sel qui était stocké au port de Cassan, 

lieu à partir duquel, il était transporté dans les parties plus en amont du fleuve gambie qui ne 

produisaient pas de sel, car comme le dit A. Almada, au dessus de soixante lieues en amont du 

fleuve, le sel ne peut être produit, car l’eau de mer n’y arrive pas246.  

A titre de comparaison, on peut dire que par son importance stratégique, Cassan semble avoir 

été, pour les souverains du Saalum, ce qu’Awdaghost a été pour le Ghana et Teghaza pour le 

Mali et le Songhoy. Quand  W. Rodney note que  pour le contrôle du sel,  

le Ghana attaqua au nord dans le Sahara et tout à fait à la fin du Xe 

siècle, il prit aux berbères la ville d’Awdaghost-ville très utile pour 

contrôler l’entrée du sel extrait au milieu du désert et de façon 

                                                            
244Walckenaer C.A., op.cit.  Livre V, chapitre 3, p. 326 

245 Almada A., op. cit., (traduction de Hair P.)  p. 47. Le passage est: “in this river, up-stream 120 leagues, on the 

north side, in the port of jagrançura at the town called Sutuko, there is trading in gold, which is brought here in 

caravan by certain mandinga merchants who are also Bixirins and make their prayers as others do”.  

246 Id., Ibid. p.57.  Selon cet auteur, « The Mandinguas make large quantities of salt, which they bring to the 
upper part of the river to sell. Here it is very valuable, since there is no (locally-made)salt above 60 leagues up-
river : salt can be made only as far up the river as the sea water reaches. The Mandingas carry the salt up-
stream in canoes. The depot for salt is at a village Oulaoula, one league from the port of Cassan. This is where 
the blacks store it, before sending it through the interior as far as the Grand Fulo, and by sea as far as it can go. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 116 

analogue, le Mali et le songhay cherchèrent à s’assurer le contrôle de 

Taghaza qui était le plus grand centre d’extraction du sel.247  

Nous pouvons dire que la même préoccupation a animé le Saalum quand il s’est attaqué au 

Ñaani (cf., Infra) pour contrôler non pas l’entrée du sel dans son royaume, mais plutôt sa 

sortie à partir de la ville de Cassan.  

       Les informations des sources orales du village de Sum, recoupées avec celles 

d’A.Almada, du capitane Thompson et de R. Jobson, permettent de reconstituer le circuit du 

sel vendu sur la gambie et que les souverains du Saalum ont très tôt tenté de contrôler. 

A partir de Ndagaan no Soos dans le Loog et d’autres points du delta248, les marchands 

mandingues achetaient le sel qu’ils transportaient dans leurs embarcations le long de la 

gambie, jusqu’à trois cents kilomètres en amont de ce fleuve. A partir de là, le sel était stocké 

au port du village de Cassan. Le sel étant un produit lourd, il était difficile de continuer avec 

les embarcations dans lesquelles il a été acheminé depuis la basse gambie. C’est sur des 

canots plus légers, où à dos d’ânes à travers les pays du Ñaani et du Wuli, que les marchands 

mandeng ou jaxanke l’exportaient vers les pays de l’intérieur.  

                     Un autre circuit beaucoup plus ancien était organisé le long du littoral, à partir du 

réseau de commerce aux mains des Ñominka. Il s’agit de l’un des quatre réseaux 

commerciaux du littoral identifiés par G. Brook et cités par Marie Christine Cormier Salem.   

Le réseau «Baïnouk-Bak » s'étend de la presqu'île du Cap-Vert à 

l'estuaire de Cacheu et comprend les groupes niominka de langue 

serer, diola de langue bak et baïnouk de langue nun. Au Nord, les 

principaux produits échangés sont le poisson, le sel, le riz et, au sud, 

                                                            
247 Rodney W., Et l’Europe sous développa l’Afrique : Analyse historique et politique du sous-développement, 
L’harmattan, 1986, p. 64 

248  E.G. Brooks  cite Francisco de Lemos Coelho, un Cap-verdien qui a voyagé le long de la gambie dans la 
seconde moitié du XVIIe siècle et  décrit l’itinéraire des caravanes annuelles des Jaxanke qui venaient  faire du 
trafic le long de ce cours d’eau. « The annual Jahanke/Diahanke caravans comprising more than thousand 
persons and two thousand donkeys, which arrived each july from the cotton-producing areas around jahaba. 
These pacifist Muslims brought cotton textiles, slaves, ivory, and gold to barter with Luso-Africans and 
Europeans for glass beads and paper, the latter principally used by marabouts for writing passages from the 
Koran to insert into the amulets that commanded high prices from Muslims and non Muslims alike. After non 
stop, all day and all-night trading, the Jahanke caravans continued along the north bank of Gambia to felam in 
Niumi where they bartered cloth for sea salt” (Brooks G. E., Eurafricans in Western Africa, commerce, social 
status and religious observance from the sixteenth to eighteenth century, Ohio university press, first published 
2003, p. 137) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 117 

les noix de kola et le poivre. Les noix de kola sont exportées à travers 

le Sahara jusqu'aux pays d'Afrique du Nord. 249 

Ainsi, au XVIIe siècle, avec sa mainmise sur le Ñomi250, royaume à l’embouchure de la 

gambie et le Ñaani, à un peu plus de trois cents kilomètres en amont du même fleuve, le 

Saalum s’assurait les moyens de contrôler non seulement le commerce du sel qui se faisait le 

long de la gambie, mais encore celui des autres produits échangés. Cette situation l’insérait 

dans le circuit international du commerce à longue distance en direction de l’intérieur du 

continent, ce qui permettait à sa classe dirigeante d’asseoir,  dès cette période, les bases d’une 

certaine puissance économique.  

                   En dehors de ce contrôle indirect exercé sur des états obligés de lui payer 

tribut, les souverains ont aussi encouragé cette activité non agricole qu’était l’exploitation du 

sel. Celle-ci, du fait de son importance pour l’économie du royaume, était un monopole royal. 

Selon M. Mbodj,  

 les salines les plus importantes sont celles de Ngath où il existe un 

grand déversoir naturel du fleuve… Le Bur confie l’exploitation du sel 

à un Saax-Saax de son choix. Celui-ci est en même temps chargé de 

toutes les affaires fluviales et des pêcheries.251  

Ce sont ces salines qui alimentaient les parties du Saalum qui n’avaient pas la chance d’avoir 

ce produit dans leur environnement. C’est le cas du Saalum oriental dont,  

les habitants [selon E. Noirot] de Godiba, Bolbougou, Kathial, 

Malem, Keur Yoro, Ouarnéo et autres villages de la même région, 

vivent sur leur sol et ne demandent rien au commerce européen. Le 

seul produit qu’ils vont chercher au dehors est le sel et encore ils 

                                                            
249 Cormier-Salem M. C. (Ed. Scientifique), Rivières du Sud : Sociétés et Mangroves Ouest Africaines, Vol. I, IRD, 
Editions, p. 194 

250 Walckenaer C. A.,  Voyages au long des côtes occidentales d’Afrique depuis le Cap Blanc jusqu’à Sierre Léone, 

contenant l’histoire du commerce Anglais sur la Gambie, Livre V, Chap. II.  Description de la rivière de Gambra 

ou Gambie, et des royaumes voisins. p. 296-98. Dans un passage de ce chapitre, on apprend que le roi de 

Ñoomi (Barra pour les Occidentaux) était tributaire du roi du Saalum au XVIIe siècle.  

251 Mbodj M., “Un exemple d’économie coloniale : le Sine-Saloum (Sénégal) de 1887 à 1940. Cultures 

archidières et Mutations sociales », Thèse de troisième cycle, Université Paris VII, 1977-1978. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 118 

n’ont pas besoin du concours de nos marchands pour se le procurer. 

Entre Korki et Latmingué, le Saloum en dépose une plus grande 

quantité que la région n’en peut consommer »252. 

En dehors du sel, élément naturel dont l’exploitation s’offrait à ceux qui habitaient 

l’environnement de l’espace Saalum Saalum, la richesse et la fertilité du sol ont aussi été des 

atouts qui ont pu faciliter la formation et la puissance du royaume du Saalum et participé à 

l’élaboration de cet imaginaire, solidement ancré dans l’esprit des populations, d’un Saalum 

terre d’abondance. 

b. Une terre propice aux activités agricoles 
                   L’exploitation du sel, sa commercialisation et son contrôle ont été un des  leviers 

sur lesquels la classe dirigeante s’est appuyée pour asseoir cette puissance dont les  voyageurs 

portugais du XVIIe siècle ont parlée. Cependant, un Etat ne se développe pas seulement à 

partir de son environnement, mais aussi et surtout grâce aux efforts fournis par ses 

populations. L’environnement naturel du Saalum offrait largement à ses habitants les moyens 

de subvenir à leurs besoins alimentaires par l’agriculture, la pêche et l’élevage. En témoignent 

entre autres, les propos de cet habitant de Kër Lamin, (village au Sud-est de Kër Madiabel 

dans le Waalo Rip), selon lesquels «  le Saalum Saalum ne voyageait pas beaucoup ; il 

pouvait, tout au long de sa vie ne jamais sortir de sa contrée, car y trouvant tout ce dont il 

avait besoin »253. 

                      Les études faites sur l’insertion du Saalum dans l’économie coloniale ont 

montré l’importance de cet espace pour l’agriculture, notamment celle de l’arachide qui a été 

l’un, sinon le principal élément de l’âge d’or de l’économie coloniale au XXe siècle. Les 

territoires des anciens royaumes du Siin et du Saalum qui ont constitué, dans le premier 

découpage administratif de l’Etat du Sénégal indépendant, la région du Sine – Saloum ont été 

le second bassin arachidier. C’est dire que l’agriculture a fait partie des éléments qui ont 

structuré et forgé cet aspect de l’identité de l’espace Saalum Saalum, celui d’être une région 
                                                            
252 Noirot E., op.cit.,  p. 8 

253 Informations recueillies à Kër Lamine en février 2006, auprès de Diallo M.A. C’est avec une formule très 
imagée que cet informateur a résumé l’essentiel de ses propos concernant les habitants du Saalum. « fi ci 
Saalum ñun li ñu xam moy : bey, lekk, taxan, jaaru » (expression wolof qui, dans le contexte où il a été formulée 
peut être traduite ainisi qu’il suit : « Nous autres saalum saalum ne connaissons que l’agriculture qui nous 
permet de vivre, et l’exploitation de la  forêt qui nous permet d’allumer le feu grâce auquel nous pouvons 
cuisiner, affronter le froid et nous éclairer pour la lecture du coran »  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 119 

d’expérimentation et de mise en exploitation de la culture arachidière. Les conditions 

climatiques et pédologiques en avaient fait une zone favorable à la pratique de l’agriculture. 

Tout au long de son évolution, le royaume n’a cessé de jouer le rôle de producteur de produits 

vivriers au premier rang desquels, se trouvent surtout le mil et le riz. 

                   Au début du XIXe siècle (1822), le botaniste Sauvigny le présente comme le 

« grenier d’abondance » de la ville de Saint Marie de Bathurst où les Anglais s’étaient 

installés en 1816, abandonnant leur premier établissement, celui de l’île de Saint James, pour 

mieux contrôler, à partir de l’embouchure, le commerce sur le cours de la gambie. Il faut noter 

que du fait de sa proximité avec la ville de Sainte Marie, le Saalum a entretenu beaucoup plus 

de relations commerciales avec les Anglais qu’avec les Français installés à Gorée254.  

C’est par le biais de la multitude de marigots qui enserrent le saloum que 

s’effectuaient les transactions, surtout celui du Banjala que Sauvigny présente comme  

un bras de mer qui quitte le saloum à 6 lieues environ de Cahone et 

qui va se jeter à l’embouchure de la Gambie vis-à-vis le comptoir 

anglais. On le nomme Bandiala. La plupart des petits navires qui 

viennent de Sainte Marie pour traiter dans ce pays passent par ce 

marigot où ils ramassent quelques marchandises. Avec les vents 

favorables, ils font ce trajet en quelques heures et l’exécutent dans 

toutes les saisons…[parmi les  produits échangés par le Saalum 

figurent ], miel, cire, mil, riz mais aussi [une] grande quantité de 

peaux  provenant des nombreux troupeaux qu’ils élèvent, dont une 

partie est vendue à leurs voisins, et l’autre consommée dans le 

pays.255  

Dans son ouvrage sur le port de Kaolack, A. Dessertine, parlant de la place du Saalum dans 

l’économie goréenne au XVIIIe siècle, décrit l’itinéraire emprunté par les commerçants ainsi 

que les produits qu’ils pouvaient tirer de ce royaume.  

 Le commerce du Saloum était entre les mains de traitants métis goréens 

que l’on appelait alors les « mulâtres ». Ces mulâtres armaient de petites 
                                                            
254 Kawoon était plus difficile d’accès aux commerçants goréens qu’aux traitants de Sainte Marie qui utilisaient 
le réseau fluvial des bolongs du delta. 

255 A.N.S., 1G4, pièce N° 12 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 120 

embarcations, généralement des cotres, que dirigeaient des équipages 

indigènes et qui commerçaient tout au long de la rivière ; Ils s’arrêtaient 

d’abord aux villages de Niodior et Dionouar, puis à Guérenda, (sans 

doute le Guirnda d’aujourd’hui) et, enfin, à Kahola, petit village de 

pêcheurs et de traitants, installé à environ une lieue de Kahone. De ces 

escales successives, les embarcations ramenaient à Gorée, ou sur la 

petite côte, des perches de bois, des volailles, des animaux sur pieds, 

bœufs et chevaux, des peaux et surtout du riz et du mil. Les traitants 

rapportaient parfois aussi de Kahola quelques captifs, de la poudre d’or 

et de l’ivoire.256 

On voit donc que même si Gorée n’était pas très loin, la proximité géographique de Sainte 

Marie a été déterminante pour la fréquence et le volume des échanges avec Kawoon. Il faut 

cependant noter qu’en dehors des captifs cités par A. Dessertine, (ce qui se comprend dans le 

contexte du XVIIIe siècle), les articles du commerce sont demeurés les mêmes jusqu’au 

moment du passage de Sauvigny en 1822. Ce dernier  a visité surtout le bas-Saloum, mais la 

prospérité qu’il a remarquée n’a pas échappé à E. Noirot lors de la tournée qu’il a effectuée au 

Saalum oriental en 1890 et qui, en bon représentant des intérêts de la pui ssance colonisatrice, 

déplorait le manque d’infrastructures qui devaient permettre au commerce français d’arriver 

jusqu’à cette région. La réponse que lui donna le chef du village de Warnew257 suffit à 

montrer, s’il en était besoin, qu’au Saalum oriental aussi, l’autosuffisance alimentaire était 

une réalité. Nous avons là non seulement une indication sur l’autosuffisance alimentaire de la 

région, mais encore les principaux produits de celle-ci sont énumérés. : Mil, coton, indigo, 

tabac.  

c. Le Saalum : une terre de mil  
                  Le mil tient en bonne place parmi les produits du Saalum et semble avoir été, dans 

tout le  territoire, le principal produit de l’agriculture. De plus, il a été le produit qui a soudé le 

Saalum à la Sénégambie septentrionale ; il n’est d’ailleurs pas étonnant que dans la langue 

wolof, le mot qui désigne le mil serve à désigner non seulement la céréale, mais encore tout 

                                                            
256 Dessertine, A., « Naissance d’un port : Kaolack, des origines à 1900 », Annales africaines, 1960, p. 14 

257  « Ce que nous avons chez nous suffit à notre vie, me disait le chef de Ouarnéo ; pourquoi ferions-nous 
beaucoup de chemin pour acheter des objets dont nous pouvons nous passer. Nous avons du coton, il est tissé 
et teint chez nous avec l’indigo qui est excellent. Nous ne pouvons pas manger tout notre mil et nos arachides. 
Notre tabac est bon » (Noirot E., op. cit., 1890, p. 15) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 121 

simplement, et de façon générique, la nourriture. C’est dire à quel point cette céréale se 

trouvait au cœur de l’alimentation des populations de la Sénégambie septentrionale. Le mil est 

cultivé dans tout le bas-Saloum, au Saalum oriental et dans la partie de la rive nord du saloum, 

depuis Kawoon jusqu’au Siñi au Nord-est258.  

En effet, les villages de Bouth, Thiombi, Gandiaye, tous situés dans la zone frontalière entre 

le Siin et le Saalum sont présentés par nos informateurs comme de gros producteurs de mil, de 

poissons et viande. Cela explique le fait que les souverains y envoyaient un représentant 

chargé de faire la collecte de toutes ces productions. Jusqu’au milieu du XIXe siècle, c’était en 

fait une femme portant le titre de Nduukaan259, qui agissait au nom de la lingeer et était 

chargée du ravitaillement de la cour en vivres. Ce sont les démêlés d’une Nduukaan avec les 

populations locales qui s’étaient plaintes de ses exactions qui ont amené le pouvoir central à y 

affecter un ressortissant de la famille Mbodj avec le titre de  Buur Gandiaye. C’était, (vers 

1879-1896) sous le règne du Buur Saalum Gedel Mbodj260. 

                    L’importance du mil dans l’alimentation des Saalum Saalum montre aussi que 

cette céréale était au cœur de la production agricole du royaume.  Jusque dans l’entourage du 

roi, le menu quotidien des troupes du contingent en déplacement  était composé de sanglé le 

matin et couscous pour le reste de la journée. E. Noirot, fin observateur des habitudes des 

populations des contrés dans lesquelles il se rendait, n’a pas manqué  de le noter dans son 

rapport sur la participation des contingents du Saloum à la campagne dirigée contre le Bourba 

djolof. Au moment du départ de la troupe, « le 19 mai, à 4h du matin à Kahone, les hommes 

[mangent] le sanglé » rapporte-t-il. [Quand il parle des rapports entre le Buur Saalum Gedel et 

                                                            
258 Derrière Kafrine, dans le Saalum oriental, il y a un petit village du nom de Saña Mbaar. Un de nos 
informateurs rapporte que le nom proviendrait de l’abondance de la variété du mil qu’on y produisait, à savoir 
le saño.  Le village, dit-il, porte le nom de Saño Mbaar parce qu’il y avait ici un berger peul nommé Ogo Mboyo 
qui avait un grand troupeau qu’il faisait paître sur ces terres. Les crottins que laissait le troupeau avaient rendu 
les terres fertiles. Et c’est ce qui a fait qu’il y avait de grandes productions de mil. C’est ainsi que les gens 
disaient à chaque fois qu’ils passaient ici voilà le village où il y a une abondance de mil. A cette époque, des 
huttes étaient construites. C’est ce qui a amené le nom de Saña Mbaar. 

259 Nduukaan est le titre porté par la femme qui coordonnait  tout ce qui avait trait à la nourriture au niveau de 
la cour de Kawoon. Généralement quand elle arrivait à Bucc, et plus tard à Gandiaye, la Nduukaan faisait venir 
aussi des esclaves chargés de l’aider dans le travail. C’est ce explique l’existence actuelle dans la ville de 
Gandiaye du quartier Ngulang, terme seereer pour désigner l’endroit situé derrière l’habitat principal, là où 
résidaient les esclaves sous les ordres de Nduukaan.  

260 Entretiens avec Mbaye Mbodj, actuel Buur Gandiaye. (Gandiaye Novembre 2007) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 122 

ses sujets musulmans de la partie orientale du royaume, il signale la mauvaise volonté de ces 

derniers face à l’obligation de nourrir les troupes du contingent du roi]. 

Je suis presque certain que si Gedel s’était présenté dans ces villages 

sans autre suite que quelques domestiques, tout roi qu’il est, il 

n’aurait pas trouvé d’eau à boire. Mais notre troupe en imposait et 

bien qu’à contre cœur, ils venaient présenter leur hommage. Ils se 

vengeaient en faisant attendre douze et même quinze heures le 

couscous qu’ils devaient fournir.261  

Par delà les informations qu’il donne sur la nature de la cohabitation entre le pouvoir central 

et ses sujets musulmans après les guerres religieuses du milieu du XIXe siècle (nous y 

reviendrons), ce passage renseigne sur la question de l’intendance dans l’armée du Buur 

Saalum qui, sur le plan de l’alimentation des troupes, comptait sur les populations des régions 

traversées. Le mil étant la principale céréale produite par leur agriculture, c’est donc du 

couscous que ces populations du Saalum oriental servaient  aux troupes stationnées sur leurs 

terres. 

d. La riziculture : le lien avec le pays des rivières du Sud. 
 

Comme pour la production du sel, nous n’avons évidemment pas des chiffres pour évaluer le 

volume des récoltes. Nous nous basons sur la fréquence des occurrences du nom de cette 

céréale dans le discours de nos informateurs et dans les écrits de ceux qui ont visité le 

royaume et des analyses portant sur son évolution, pour voir la place qu’elle occupait dans le 

quotidien des habitants. 

A travers les sources orales, imprimées ou écrites, le nom de la céréale qui est 

fréquemment revenue après celui du mil est celui du riz. Pour un citoyen sénégalais du XXIe 

siècle, parler de production du riz dans le Saalum peut ne pas être compris, étant entendu que 

cette région est plus connue comme bastion de la production arachidière qu’autre chose. Du 

fait de la place tenue par le Saalum dans l’économie coloniale, l’arachide a progressivement 

remplacé les principales productions de cette région, et la salinisation progressive des bas 

fonds où le riz était cultivé y a fait régresser cette culture.  

                                                            
261 Noirot E., op.cit., 1890, p. 15 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 123 

                      Cependant, avant ce glissement qui s’est opèré dans le courant du XXe siècle, la 

position géographique du Saalum (entre la Sénégambie septentrionale et méridionale) a été un 

élément  important dans sa transformation, depuis le XVIIe siècle, en centre commercial pour 

le ravitaillement en vivres des Anglais de Sainte Marie et des Français installés à Gorée. Le 

riz revient à plusieurs reprises comme produit exporté par le Saalum aussi bien vers Sainte 

Marie que vers Gorée.  

                   Déjà au milieu du XVIe siècle, A. Almada,  notait que « tout le pays fournit des 

produits alimentaires en abondance, de riz, de la milho appelé « maçaroca » et autres cultures 

de la terre »262. Il est vrai que cet auteur parle de manière générale de tout l’espace entre le 

saloum et la gambie. Cependant, dans toutes les autres sources, le riz est cité comme une des 

productions agricoles du Saalum. Dans la description qu’il fait de Kawoon, Sauvigny fait part 

non seulement de la taille considérable du village, mais encore de sa population nombreuse et 

aisée, qui « cultive beaucoup de mil, du riz et apporte encore quelques peaux »263. Il est 

indéniable que le riz a occupé une part importante dans les productions de ce royaume, même 

si Sauvigny note que c’est en approchant de la gambie, chez les Mandeng, qu’on trouve de 

grandes cultures de cette denrée.  

                   L’existence de nombreux bas-fonds ( xur dans la langue wolof) dans l’estuaire du 

saloum qui se remplissent d’eau pendant l’hivernage, ainsi que les mares qui parsèment les 

cuvettes et dépressions tout autour de la longue vallée du Baobolong (affluent de la gambie, 

qui traverse une bonne partie du Saalum), offrait au royaume, des conditions favorables aux 

cultures inondées, particulièrement celle du riz. P. Pélissier qui écrit au milieu du XXe siècle, 

période au cours de laquelle la salinisation avait commencé à gagner la plupart de ces terres et 

la riziculture, dans l’estuaire du saloum, avait déjà amorcé son recul,  fait la remarque pour la 

zone frontière avec le Siin à l’Ouest de Kawoon où «  la multiplication des sites inondables, 

cuvettes et ceinture en amont des tann, permet d’enrichir l’inventaire des productions 

d’estimables récoltes de riz».264  

                 En dehors de la zone estuarienne, P. Pélissier note aussi l’existence de rizières dans 

le  Kajmor, particulièrement dans le village de Dabali et ses environs, qu’il compare aux 

villages de la zone de Pakala-Mandaax.  

                                                            
262 Almada A., op.cit., p. 44 

263 A.N.S. 1G4, pièce 12 

264 Pélissier P., op.cit., p. 284 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 124 

Leur terroir [écrit-il] offre le même dessin que celui des villages 

isolés du Pakala-Mandakh dont ils partagent les mêmes conditions 

naturelles même dans le vocabulaire, l’identité est totale. .La seule 

originalité des villages comme Dabali est qu’ils disposent de rizières 

dans la vallée du Bao-Bolon.265  

Il faut cependant préciser que même au niveau du Pakala, la culture du riz était pratiquée. Nos 

propres enquêtes nous ont permis de noter que dans sa partie qui jouxte le Kajmor, 

notamment au village Njaaw qui est aussi traversé par la vallée du Bao bolong, les 

populations pratiquaient la riziculture. Les habitants les plus âgés de Njaaw se plaignent de la 

salinisation de l’eau de la vallée qui ne permet plus aux femmes de s’adonner à la culture du 

riz.266  

La vallée du Bao Bolong est pour cette partie du centre-ouest du royaume, ce que 

le saloum représente pour la zone du delta. Les aléas climatiques, avec le déficit 

pluviométrique et  la salinisation, ont progressivement détérioré l’écosystème qui 

certainement pouvait être comparé à celui actuel de la réserve des terres humides du Bao 

Bolong (BBWR267). En 1818, quand le Major Gray visitait Kawur, il nota que les habitants, 

qui sont « jaloff et soosoos, s’emploient au commerce une partie de l’année, mais lorsque 

vient la saison des pluies, ils la consacrent à la culture du riz et du blé (le  mil 

certainement)»268. 

 

e. La production cotonnière 
                        Avec le mil et le riz comme principales cultures vivrières, le Saalum produisait 

aussi du coton. En 1457, Da Mosto, lors de son deuxième voyage qui l’a mené jusque chez 

Battimansa a remarqué que certains, parmi ceux qui venaient faire des échanges avec les gens 
                                                            
265 Id., Ibd., p. 479 

266 Entretiens avec El hadj I. Cissé à Njaaw , (janvier 2012). Selon lui,  ce sont les femmes qui pratiquaient la 
culture du riz  mais, depuis de nombreuses années, la salinisation ne le permet plus et cela nous prive d’un bon 
appoint pour l’alimentation. 

267 B.B.W.R. : D’abord déclarée réserve nationale du Bao bolong sur une superficie de 35 kms2par la république 
de Gambie en 1993, elle est reconnue, par la convention de Ramsar, (en 1996)  réserve de  zone humide devant 
protéger l’écosystème du  Bao Bolong. 

268 Gray M. W., Voyage dans l’Afrique occidentale pendant les années 1818-1820 et 1821, Paris 1826, p. 45 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 125 

de sa caravelle, étaient  « habillés de chemisolles de coton, chose qui n’est pas observée par 

les noirs de Senega269, qui vont quasi tous nus ; mais la plus grande partie de ceux -cy vont 

vêtus pour ce qu’ils sont abondans en coton »270. La place du coton dans l’agriculture du 

royaume a dû être très importante. Mohamed Mbodj le met en deuxième position après la 

culture du mil et défend l’idée qu’elle était pratiquée par tout le monde271. Même si nous ne 

sommes pas en mesure de faire une carte des régions productrices de coton dans le royaume, 

l’importance de ce produit se perçoit à la lecture de la documentation. Après Da Mosto au 

XVe siècle, V. Fernandes, au début du XVIe signale parmi les articles ramenés des pays de la 

gambie, des tissus de coton272.  En 1566 A. Almada qui était au Saalum notait qu’« on 

fabrique dans le royaume de Borsalo quantité d’étoffes de coton, noires et blanches, que les 

Portugais achètent pour les exporter à l’embouchure de la Gambie »273, tandis que A. 

Donelha, quelques années après (1585), passant par le port de  Kawur pour se rendre à Cantor 

en amont du fleuve gambie, mentionne le très « bon trafic de toiles, de coton et de cire »274 

qui s’y faisait.  

Nos enquêtes nous ont surtout montré que dans le terroir du Kajmoor, la culture 

du coton a été l’une des principales occupations des habitants. Le terroir tirerait d’ailleurs son 

nom de cette pratique à laquelle il est identifié275. Un autre informateur nous a signalé 

l’existence de champs de coton à Fayaako  une île du delta du saloum276. 
                                                            
269Comme nous l’avons suggéré (voir infra), nus pensons que  Da Mosto utilise Senega pour designer le 
royaume du Kajoor qu’il a visité et celui du Jolof dont il a entendu parler. 

270 Ca Da Mosto A., Relation de voyage à la côte occidentale d’Afrique 1455 :1457, publié par Scheffer, Ch. , 
Paris, Ernest Leroux, Editeur, 1895, p.164  

271 Mbodj M., op.cit.,  p.49  

272 Fernandes V., op.cit.,  p. 43 

273 Almada A., op.cit., p. 100 

274 Donelha  A., op.cit.,  p. 145 

275 Selon I. Ndiaye du village de Kayemoor (Entretiens à Kayemoor, avril 2004)  Ici, on pratiquait la culture du 
coton. Tout ce que les gens portaient à l’époque, dérivait du coton qu’ils cultivaient. Ce coton cardé était 
transformé en fil qu’on appelle dans la langue wolof moor. Dans chaque case, il y avait un endroit en hauteur,  
réservé au stockage des moor , ce qui est à l’origine du nom de cette zone de culture de coton le Kajmoor, c’est 
à dire là où on suspend les moor.(Notons que aj en langue wolof veut dire suspendre)) 

276 Cet  informateur, qui s’appelle Senghane Sarr, vit actuellement à Paris. Originaire de Mbam dans le Loog, Il 
est âgé de 66 ans et  se souvient que dans son enfance, les habitants de son village cultivaient encore leurs 
champs de coton situés dans l’île de Fayaako.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 126 

                    Connu pour être producteur de coton, le Saalum n’en a pas été cependant 

exportateur. C’est surtout sous forme manufacturée que ce produit était exporté. Les sources 

parlent d’étoffes ou de toiles de coton. Cela suppose alors que dans le royaume, s’était 

développé un artisanat autour de la production de bandes d’étoffes de coton. Au XVIIIe siècle, 

F. Moore, représentant les intérêts de la compagnie des marchands anglais à Joar en parle 

dans sa présentation de la ville de Kawur qui pour lui « est une belle ville à 3 milles de Joar 

[et] on y fait de très belles étoffes de coton »277. Nous n’avons pas des détails sur 

l’organisation du travail de tissage dont le résultat donnait ces belles étoffes mais selon M. 

Mbodj, cet artisanat était aux mains des esclaves mâles.  

 Dès sa récolte [dit-il], le coton devient objet de division du travail. 

C’est la femme qui doit le récolter, l’égrener, le carder, le filer. Alors 

l’esclave mâle prend le relais et lui seul doit tisser.278 

 En a-t-il toujours été ainsi ? Ou bien est ce au moment où, la traite négrière aidant, 

l’esclavage était devenu un facteur clé dans les rouages et l’organisation de l’économie des 

états sénégambiens ? Des enquêtes sont à faire dans ce sens pour voir comment 

progressivement cet artisanat est passé, comme le souligne Mbodj, exclusivement  aux mains 

des esclaves mâles. Il semble bien qu’en Amérique, les esclaves de sexe masculin, ont été très 

inventifs dans le traitement et le tissage du coton.   

                      Les exemples des produits comme le sel, le mil, le riz et le coton montrent à 

suffisance qu’au Saalum, l’environnement offrait à l’homme des opportunités à exploiter. Il 

faut d’ailleurs y ajouter les produits que l’on pouvait tirer de la cueillette279 et qui ont surtout 

                                                            
277 Moore F.,op. cit., p. 437 

278 Mbodj M., op. cit.,  p. 49 

279 Le Mbanxanase (Icacina Senegalensis) par exemple est, selon A.B.Ba, l’arbuste caractéristique du Saalum.  
Les limites du Saloum correspondaient, [dit-il] à l’aire où l’on rencontre l’arbuste Bankanase. Cette plante 
n’existe que dans le Saloum. Partout où elle se trouve, on peut considérer l’endroit ou la localité comme 
appartenant au Saloum. (Ba A.B., 15, 1976). Il est peut-être exagéré de dire, comme le fait cet auteur, que cet 
arbuste ne pousse que dans le Saalum puisque le nom de l’arbuste d’origine mandeng laisse penser qu'’il 
poussait dans l’aire d’évolution des populations de cette langue. Celles-ci l’ont nommé, et aussi bien les Wolof 
que les Seereer ont conservé ce nom. Cela laisse supposer que les derniers ne l’ont connu que par l’entremise 
des premiers. L’affirmation d’A.B.Ba doit être comprise alors dans le sens bien précis qui fait du «Mbanxanase, 
une plante qui ne pousse que dans le Sud et l’Est du Sénégal.  Quoi qu'’il en soit le  Mbanxanase est connu, 
selon cet auteur, dans tout l’espace du Saalum  et il fait partie des espèces végétaux très utiles et bien utilisées 
par les populations. Un autre arbre très utile et qui a servi à caractériser l’aire du Saalum est Le cordyla Pinnata 
(Dimb). Ce grand arbre que l’on trouve presque partout dans la région naturelle du Saalum est très utile pour 
son fruit utilisé dans la préparation de la sauce qui accompagne le couscous et qui  peut valablement remplacer 
la viande ou le poisson. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 127 

servi à l’accommodation des mets. Agriculture, cueillette et exploitation du sel n’ont pas été 

les seuls éléments du potentiel économique du royaume. Il faut y ajouter l’élevage et la pêche. 

                     Avec la multitude de points d’eau qui s’enchevêtraient autour de son estuaire, il 

n’est pas surprenant de retrouver dans ce territoire du Saalum, des populations qui utilisaient 

les ressources offertes par cet environnement marin et estuarien. V. Fernandes avait observé 

au début du XVIe siècle l’exploitation et la commercialisation des produits halieutiques 

auxquelles s’adonnaient les habitants des îles du delta. Même s’ils ne sont pas exclusivement 

pêcheurs, les Ñominka des îles Gandul et les Soose dans les îles Betenti, ont joué un rôle 

important dans l’approvisionnement des marchés intérieurs du Saalum et des pays voisins en 

produits halieutiques. Dans la remarquable étude sur les sociétés et les mangroves des rivières 

du Sud qu’elle a coordonnée, M.C. Cormier-Salem,  se basant les chroniques des navigateurs 

portugais et les écrits de G. Brook et W. Rodney, a très bien situé les Ñominka dans le rôle 

que la géographie, l’environnement et les dynamiques migratoires en cours les avait amenés à 

jouer dans l’évolution du littoral de l’ensemble de l’espace sénégambien. C’est ainsi qu’elle 

les présente comme participant des dynamiques économiques et sociales à la fois de l’espace 

Nord et Sud de la Sénégambie.  

Les Niominka ont pour particularité de cultiver et consommer  à la 

fois le mil comme les Serer, et le riz comme les populations du Sud. 

Pendant la saison sèche, ils recueillent le sel dans les rizières 

converties en marais salants. Ils pêchent dans les bolons et les 

estuaires, et ils récoltent les huîtres et les coquillages, qu’ils font 

sécher. Le sel et le poisson sont couramment et depuis longtemps 

échangés contre le riz des communautés plus méridionales. Les 

échanges se font à l'intérieur des terres par voies  fluviales, ou le long 

du littoral, au moyen de pirogues monoxyles qui peuvent atteindre de 

très grandes tailles. Les Niominka sont bien articulés, via la Gambie  

et le marigot de Vin tang (ou Bintang), aux réseaux commerciaux des 

Baïnouk. Ils contrôlent les flux des produits forestiers et littoraux du 

Sud (kola, poivre, sel, etc.) à destination des États soudaniens et 

même, plus au nord, à destination des pays méditerranéens, via les 

caravanes transsahariennes. Leur situation, à la jonction des réseaux 

                                                                                                                                                                                          
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 128 

fluvio-rnaritimes et terrestres, leur  donne une place privilégiée dans 

le commerce à courte, moyenne et longue distance. Ils sont ainsi tout 

à la fois paysans, pêcheurs- navigateurs et commerçants.280 

Il est vrai que l’appartenance de ces Ñominka au royaume du Saalum a toujours posé 

problème du fait de la forte tendance à l’autonomie notée dans les îles. Cependant, même si 

l’autorité du pouvoir central  n’était pas ressentie au quotidien dans les îles, il n’en demeure 

pas moins que déjà à la fin du XVIe siècle, ils relevaient effectivement de cette autorité. 

A.Almada le note très clairement dans le passage où il décrit la position géographique des 

îles.  

 Beginning on the South side of the bar of the river called Barbacin, is 

the land of the king of borçalo. It is inhabited by Barbacin people who 

in the region of the bar live as if on an island, since another river 

called the Rio Lagos penetrates the land to the south, running between 

it and the River Gambia, and this (second) river goes on to join the 

main channel of the River of the Barbacins, insulating this region. The 

people here are rather wild and they give limited obedience to their 

king. 281 

L’analyse de la trajectoire historique des habitants des îles du saloum282, de certains aspects 

de leur mode de vie283 et les techniques élaborées pour l’exploitation des ressources naturelles 

de leur environnement284, les rattachent à la fois à l’espace nord sénégambien, mais aussi, 

                                                            
280 Cormier-Salem M.C., (Sous la direction de),  Rivières du sud : Sociétés et mangroves ouest-africaines, 2 
volumes, 1999, IRD, Hors collection, p. 176 

281 Almada A. A., (Traduction de P. Hair), op.cit., p. 30. 

282 Les migrations à l’origine du peuplement des îles y ont amené des populations venues  à la fois de l’espace 
de la Sénégambie méridionale (Mandeng et gelwaar du Gaabu), mais aussi de la Sénégambie septentrionale 
(dont les Seereer ) 

283 Non seulement les Ñominka ont toujours bénéficié d’une forte autonomie au sein du Saalum, mais encore 
ils ont la particularité d’être une société sans hierarchie, ne connaissant pas le système de caste des sociétés à 
pouvoir centralisé. Cf : Lafont F., « Le Gandoul et les Niominkas » in, B.C.E.H.S. de l’AOF, T.XXI, n° 3, 1863. 

284 P. Pélissier l’a bien vu quand il montre (à la page 288 de son ouvrage) que,  « Dans le périmètre endigué des 
rizières, le sol est strié de longs billons rectilignes séparés par d’étroites dérayures, selon un modèle inconnu 
dans les villages voisins du “continent”, mais d’usage habituel chez les riziculteurs du pays niominka et, surtout, 
du pays diola. Malgré leur profonde assimilation par les Sérèr, ces gens des îles ont gardé de leurs origines 
méridionales des techniques apparentées à celles des “Rivières du Sud” dont le Saloum est bien 
l’antichambre ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 129 

incontestablement aux populations des Rivières du Sud. Cependant, le contrôle politique de 

leur espace a toujours relevé du pouvoir central du Saalum. C’est un aspect important du 

royaume du Saalum, en ce sens que ses souverains devaient intégrer et gérer  cette diversité 

dans l’espace qu’ils ont territorialisé.  

                    On ne peut pas terminer cette présentation du potentiel économique de l’espace 

des Buur Saalum sans mentionner l’élevage. Les Seereer sont connus pour être à la fois 

agriculteurs et éleveurs. Comme le note P. Pélissier, « Le paysan [seereer] se consacre à 

l’élevage des bœufs aussi passionnément qu’à la culture du petit mil »285. Pour le paysan 

Seereer, agriculture et élevage vont toujours de paire, les animaux faisant partie de la chaine 

de production puisqu’ils permettent la fumure des champs de mil, tandis que le lait qu’ils 

produisent est destiné à accompagner aussi bien le couscous que le sanglé quotidiens. 

Cependant, selon  une croyance bien répandue le Seereer profite rarement de la viande de son 

cheptel, préférant le prestige et la considération que donne le statut de grand « Siide286». C’est 

surtout pour les besoins des rites funéraires et cultuels que les bœufs étaient abattus.  

Les ressources pédologiques et forestières du Saalum ont confèré à cet espace une 

vocation agro-pastorale, ce qui fait qu’hormis les terroirs occupés par les Seereer qui 

s’adonnent à la fois à l’agriculture et l’élevage,  les terres du Saalum oriental sont connues 

pour être le domaine de prédilection des Pël dont l’activité principale tourne autour de 

l’élevage. Les enquêtes effectuées dans le Siñi (cf. Supra) ont montré que cette partie nord-est 

du Saalum était parcourue par les Pël qui semblent avoir fréquenté la forêt avant qu’elle 

n’accueille les migrants qui allaient s’y installer287. La plupart de ces Pël étaient, selon toute 

probabilité, partis du Jolof. De là, ils suivaient les points d’eau qui les menaient jusque là.  En 

fait, toute la frontière du Saalum avec le Jolof, depuis le Siñi, le Ndukumaan, jusqu’à la 

                                                                                                                                                                                          
 
285 Pélissier P., op.cit.,  p. 252 

286 Siide est le terme par lequel le Seereer désigne le grand éleveur, possesseur d’un nombre considérable de 
tètes de bœuf. En milieu seereer, la richesse de quelqu’un se mesurait en terme du nombre de têtes  de bétail, 
mais aussi au nombre de bœufs abattus au cours de ses funérailles. Leur importance conférait,  à sa famille, 
respect et considération. 

287 Le village de Banan, l’une des localités les plus anciennes du terroir a été nommé par des locuteurs 
halpulaar’en. Banan est le terme Pël d’un arbre, le Pterocarpus erinacens (Venn en Wolof) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 130 

frontière avec le Ñaani, était parcourue par les Pël288dont certains créaient des campements à 

côté des points d’eau289. Ce sont les villages de Pël signalés par A. Almada au XVIe siècle.   

Along the river on each bank there are many villages of fulos, who 

live in these parts after having left their own lands in search of the 

pasturage and water which they need for their animals.290 

L’élevage n’a certes pas été l’activité principale au Saalum. Cependant, le mode 

vie des populations, (les paysans Seereer qui l’associent à l’agriculture) ainsi que la présence 

des Pël attirés par l’eau et les bonnes terres sont des éléments qui expliquent la place qu’il a 

pu occuper comme fondement de la constitution et de la relative rapide ascension du Saalum 

et celle qu’il a dû prendre dans l’amélioration de la vie économique des habitants.   

                      Dans cette partie présentant le Saalum, nous avons revisité les sources écrites 

des Portugais, Anglais et français. Nous en avons fait une relecture associée à un éclairage par 

les textes élaborés des sources orales et les données toponymiques et linguistiques. En fait, on 

arrive à la conclusion que l’espace du Saalum va au-delà du territoire du même nom. Quand 

on parle d’espace et de territoire ici, il faut comprendre espace politique et espace territorial. 

Pathé Diagne semble avoir vu très tôt le rôle essentiel de l’espace dans le contenu et le 

déploiement du pouvoir quand il dissocie espace territorial ou foncier (suuf) de l’espace 

politique proprement dit, c'est-à-dire le lef, nät ou lew comme disent les wolof et les 

sereer »291 . C’est cette dissociation qui explique la réaction du Buur Saalum Gedel Mbodj qui 

n’a réclamé que l’espace territorialisé par Mbegaan Nduur au moment du règlement du conflit 

frontalier opposant le Saalum au Rip. Comme le dit P. Diagne, quand il sort de son territoire 

« le Buur ne s’approprie pas [ces] territoires à proprement parlé, il étend et maîtrise de 

nouveaux espaces politiques. Il n’efface pas des pouvoirs pour y substituer le sien ; il les 

assujettit en les confédérant ».292 Le même principe a guidé les souverains du Saalum quand, 

                                                            
288 Soit les Pël du Saalum connus sous le nom de Habobé ou les Pël du Jolof appelés Ndengel 

289 Le village de Njaaw, traversé par le Baobolong dans le Pakala, a été fondé par un Pël Habobé selon notre 
informateur Elhadj I. Cissé. Entretien du 30 janvier 2012 à Njaaw. 

290 Almada, A., (traduction de P. Hair) op.cit., p.44 

291 Diagne P., « Le pouvoir en Afrique », in,  Le concept de pouvoir en Afrique. Introduction à la culture africaine, 
UNESO, 1er éd. 1981, p. 53 

292 Id., Ibid., p. 54 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 131 

tout au long de l’évolution de ce royaume territorialisé à la fin du XVe siècle, il a fallu en 

assurer l’organisation politique, administrative et économique.  

                      La particularité du Saalum par rapport aux formations socio politiques du Nord 

de la Sénégambie, telles que le Sine par exemple, c’est qu’à la différence de cette dernière où 

espace territorial et espace politique coïncidaient293, les souverains du Saalum, pour contrôler 

et organiser leur territoire, ont dû non seulement user de compromis294, mais encore composer 

avec des communautés fortement attachées à leur autonomie.295 C’est pourquoi d’ailleurs les 

Buur Saalum ont toujours paru disposer de moins de pouvoir que les Buur Siin qui étaient 

dans un système politique beaucoup plus centralisé. Ce caractère décentralisé du pouvoir 

monarchique au Saalum semble avoir été la résultante du processus de formation du territoire, 

du contexte dans lequel celle-ci s’est faite, avec bien évidemment à la base, sans être trop 

déterministe, les éléments géographiques et les traditions autochtones qui imposaient une 

réalité du terrain avec lequel il fallut composer.  

                       A la lisière de deux zones écologiques spécifiques qui lui donnaient une 

situation stratégique, porte de sortie de la Sénégambie du Nord et antichambre pour accéder 

aux régions de la zone guinéenne, le Saalum a ainsi été une région puis un territoire de 

convergence, de fragmentation et d’osmose de populations venues s’y installer à la suite  de 

plusieurs vagues de migrations. Ces populations, venues de divers horizons, ont participé au 

façonnement de son identité : Soninke du haut fleuve Sénégal, Seereer descendus de la 

moyenne vallée du même fleuve, Mandeng du Tilibo et populations du Tiliji296, Wolof, 

                                                            
293 Maïssa waly Dione, qui se trouve à la base de l’émergence du Siin comme royaume  s’est substitué aux 
anciens laman sur place. Et,  quand ces derniers se sont soulevés pour remettre en cause le pouvoir des 
Gelwaar, son neveu Wagaan Faye a fait face, d’où cette guerre civile qui s’est terminée par la victoire des 
Gelwaar qui,  depuis lors,  se trouvaient être les détenteurs du pouvoir aussi bien au niveau foncier que 
politique. C’est pourquoi d’ailleurs les sources orales parlent de « Siin Wagaan ». 

294 Voir le chapitre sur l’émergence du Saalum(Cf.,  Infra) 

295 Sall E., « Sénégambie : territoires, frontières, espaces et réseaux sociaux », Centre d’étude d’Afrique noire, 
Institut d’études politiques, Travaux et documents,  Université de Bordeaux 1, n° 36, 1992, p.3. Faisant 
référence à l’espace construit par ce type de communautés, Ebrima Sall parle d’ « espaces modulaires qui sont 
des espèces de patchwork de communautés attachées à leur autonomie territoriale ».   

296 Tilibo désigne « les régions orientales à partir du Bundu, du Tenda et du Fuuta Jalon ( au Sénégal oriental, au 
Mali et en Guinée). Il est tantôt synonyme de l’empire du Mali (Manding Mali), tantôt de ses prédécesseurs 
Ghana (Wagadu), sosso ou Jaara, ou des régions et provinces (khasso, tenda/Bambuk, Sankaran, etc...). Celui de   
Tiliji « serait un nom pour désigner les anciens royaumes Baynunk Soninke ….., un espace culturellement et 
politiquement uni avant la domination du Manding Mali »  (Voir,Giesing, C., op.cit., p. 250). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 132 

tukulër et  Pël se sont retrouvés à des périodes diverses  dans cet espace. Le brassage  lui 

donnant le statut de laboratoire de redéfinition des identités qui se sont façonnées dans le 

cadre d’une entité politique fondée par un certain Mbegaan Nduur : le Saalum. 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 133 

Chap. 3 : Populations et peuplement du Saalum                  

 

Ce chapitre sur le peuplement du Saalum tente, à partir des sources orales plus 

particulièrement, de voir comment les différentes populations (groupes ethnolinguistiques et 

genres de vie) se sont fixées dans cet espace dont la territorialisation s’est faite à la fin du XVe 

siècle, (contrairement à la majeure partie des autres royaumes sénégambiens). De là, nous 

analyserons les processus qui, à la longue, ont fini par leur donner cette identité devenue une 

composante des multiples identités du Sénégalais actuel.    

La population du Saalum se répartit aujourd’hui, entre toutes les composantes de celle du 

sénégal contemporain. Cependant, le tableau de la base humaine sur laquelle s’est constituée 

l’entité politique était dominé par les Seereer, les Mandeng, les Halpulaar’en, et les Wolof. Ce 

sont ces quatre groupes ethnolinguistiques installés à des périodes diverses qui ont constitué 

les premières populations, numériquement consistantes, du Saalum. A travers les  genres de 

vie élaborée en rapport avec les ressources naturelles offertes par l’environnement, ces 

populations ont fini par faire du Saalum, ce territoire que les Français allaient dominer à la fin 

du XIXe siècle.  

Au milieu du XXe siècle dernier, P. Pélissier, dans son ouvrage en présentait la 

population de la manière suivante :  

En allant de la côte vers l’intérieur, l’ensemble du territoire […]  est un 

extraordinaire carrefour de populations. En gros, la frontière [entre les 

états actuels du Sénégal et de la Gambie] sépare une zone septentrionale à 

majorité wolof et une étroite bande de territoire le long du fleuve [gambie], 

à majorité manding. Cependant, d’importantes minorités sérèr survivent au 

Sud de Foundiougne et dans les environs de Nioro-du-Rip. Les Toucouleur 

forment souvent de gros villages autonomes, en particulier à l’Est de la 

route Kaolack-Nioro. Un peu partout, mais surtout à proximité du Saloum 

[cours d’eau], se rencontrent des originaires du Mali et de la Haute-Volta : 

Bambara, Bobo, Goin, Tourka, Mossi, tantôt formant des villages 

homogènes, tantôt associés aux villages wolof. Dans les forêts voisines de la 

frontière [entre les Etats du Sénégal et de laGambie], des enclaves socé 

subsistent, telle celle de Coular. Un peu partout, des Peul, fixés ou 

itinérants, manifestent discrètement leur présence. Quant à l’étroite bande 

des terres gambiennes, elle a une population d’origine essentiellement 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 134 

manding, mais les Wolof et les Sarakollé [Soninke] y ont immigré en grand 

nombre depuis un demi-siècle.297  

En dehors des populations (Bambara, Bobo, Goin, Tourka, Mossi) originaires du Mali et de la 

Haute volta (l’actuel Burkina Faso), venues dans le cadre de l’expansion de la culture de 

l’arachide au XXe siècle, presque toutes les autres étaient déjà présentes dans cet espace à la 

fin du XVe siècle au moment où Mbegaan Nduur, le fondateur du royaume, en entamait la 

territorialisation.  

En effet, les textes oraux qui relatent l’épisode de la prise du pouvoir politique de Mbegaan 

Nduur au Saalum mettent en scène Seereer, Mandeng, Tukulër et Pël. Les Wolof ne sont pas 

expressément nommés, ce qui peut laisser supposer qu’ils étaient, soit absents à ce moment là, 

soit en infime minorité où que les terroirs qu’ils occupaient n’étaient pas alors perçus comme 

faisant partie du territoire du nouveau royaume. 

               Aujourd’hui, le Saalum est peuplé de Wolof, Seereer, Mandeng (ici ils sont appelés 

Soose), Tukulër, Pël, et de quelques autres groupes venus dans le cadre du front arachidier et 

qui y ont fait souche. Ce caractère multilinguistique, pour ne pas dire multiculturel, fait que le 

Saalum n’appartient à aucun des groupes qui l’occupent. Nous voulons dire que le Saalum n’a 

pas de nom patronymique.A la différence du Kajoor, du Waalo et du Jolof qui, dans 

l’imagerie populaire, sont respectivement affublés des noms patronymiques Faal, Mbooj et 

Njaay. Cette absence de nom patronymique qui est aussi valable pour le Bawol et le Siin, est 

un indicateur qui montre non seulement que le Saalum n’est la terre d’aucun groupe 

linguistique en particulier, mais encore que les Wolof, qui y sont devenus majoritaires, n’ont 

pas été les premiers à s’y être installés. Les trois entités citées plus haut (Kajoor, Waalo et 

Jolof) sont pour l’essentiel occupées par les wolofs qui généralement donnent à l’espace qu’ils 

structurent, le nom de famille de ceux qui en ont eu l’initiative ou qui ont fondé la monarchie. 

Le Jolof en est l’exemple type avec Njajaan Njaay, l’ancêtre éponyme de la dynastie. Selon 

Yoro Diaw298, Njajaan est le fondateur de l’empire du Jolof, cette entité qui a eu à englober 

                                                            
297 Pélissier P., Les Paysans du Sénégal : les civilisations agraires du Cayor à la Casamance, imprimerie Fabrège,  

1966, p.385 

298 Les écrits de Yoro Diaw constituent la principale source de l’histoire des  wolof. Yoro Diaw lui-même était un 
Waalo Waalo qui a vécu au cours de la seconde moitié du XIXe siècle. Ancien  élève de l’école des otages de 
1855 à 1860 puis chef de canton, il a consigné par écrit, dans des cahiers, des données de la tradition orale sur 
l’histoire des royaumes  wolof. Malheureusement, ces cahiers ont disparu et ce n’est qu’à travers les écrits de 
Henri Gaden, un ancien gouverneur du Sénégal et de Rousseau, professeur au Lycée Faidherbe de Saint Louis 
que l’œuvre de Yoro Diaw est connue. Gaden, dans « Légendes et Coutumes Sénégalaises, cahiers de Yoro 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 135 

pratiquement dans une sorte de fédération,  tout l’espace de la Sénégambie du nord, au moins 

jusqu’au début du XVIe siècle299.   Ce serait cette première structuration du cœur du pays 

wolof par Najaan Njaay qui fait que, parlant des Wolof, l’adage populaire utilise le terme de 

wolof Njaay et par extension certains parlent de Sénégal Njaay.  

Le Saalum ne peut s’identifier à aucun nom de famille. Sur cette base, on peut 

formuler l’hypothèse selon laquelle, les wolof qui utilisent ce système d’identification (le fait 

d’accoler un patronyme au nom d’une entité politique), n’ont été ni  à l’origine de son 

peuplement primitif, ni à celle de la structuration en espace politique. Comme le note Pinet 

Laprade, « Le Saloum est habité par des Serer et des Wolof, mais ici, ils ne se sont pas mêlés comme 

dans le Bawol et ce sont les Serer qui ont conservé le pouvoir.  Ce qui indique qu’ici, les Wolof ne 

sont pas venus en conquérants, mais en fugitifs des royaumes de l’intérieur et qu’acceptés d’abord 

comme voisins, ils ont fini par constituer un seul état avec les Sereer, l’autorité restant à ceux-ci dans 

la famille des Gelwaar »300 

 Malgré cette situation, l’importance de la population wolof au sein du royaume a 

dû très vite être une réalité. En effet, les habitants de cette entité sont désignés sous le vocable 

de Saalum-Saalum. Les populations wolof ou apparentées se désignent par le doublement du 

nom de la région qu'elles occupent : Waalo Waalo, Jolof Jolof, Joor Joor, Bawol Bawol etc... 

Cette logique a été appliquée aux populations du Saalum, mais il n’y a pas, nous l’avons déjà 

évoqué, de nom de famille pour le territoire. Cela signifie qu'au moment de la première 

structuration, le Saalum n’était  pas wolof, ou du moins ceux-ci y étaient encore minoritaires. 

                                                                                                                                                                                          
Diaw » (Revue d’Ethnographie et de Sociologie de 1912), publie les deux cahiers, tandis que Rousseau publie 
son « Sénégal d’autrefois : étude sur le Cayor. Cahiers de Yoro Diaw » dans le bulletin du Comité d’études 
historiques  de l’AOF, n°2, 1933, en se basant toujours sur ces fameux cahiers.  

299 Ce n’est qu’au milieu du XVe siècle que, l’existence  de communautés  wolof est mentionnée dans les 
sources écrites européennes. La plus ancienne attestation est contenue dans le texte du navigateur Alvise Da 
Mosto dans sa relation de voyages en Afrique occidentale (1455-1457), à la page 73. « Le pays de ces noirs sur 
le fleuve Sénéga est le premier royaume des Noirs de la basse ethiopie et les peuples qui habitent aux rivages 
d’iceluys, s’appellent Gilofes »note-t-il..  Les sources orales de leur côté, font coïncider l’apparition du peuple 
wolof avec la fondation de « l’empire  du Jolof» par Njajaan Njaay dont le règne se situerait, selon Yoro Diaw, 
entre 1212 et 1256.   Boubacar Barry, dans son article intitulé « la chronologie dans la tradition orale, essai 
d’interprétation » ( cf. , Africa  zamani, n°3, 1974), évaluant la durée moyenne des règnes des Bracks du Waalo 
à neuf ans, situe le règne de Njajaan dans le waalo entre 1349 et 1358. Ce serait entre le XIIIe et le milieu du 
XIVe siècle qu’il faut situer l’émergence du Jolof comme entité politique avec une forte probabilité pour le XIIIe 
siècle puisque les sources de l’histoire du Mali font mention d’une victoire de Sundiatta (qui d’après ces mêmes 
sources, aurait régné de 1212 à 1255) sur le « Jolofi Mansa » (le souverain du Jolof).  

300 Laprade  P., « Notices sur les Sereer »,  Annuaires du Sénégal et Dépendances pour l’année 1865, p. 140 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 136 

Ainsi le peuplement du Saalum apparait comme l’aboutissement d’un ensemble 

de migrations de populations de provenance variée avec des motivations diverses. Leur 

évolution, c’est-à- dire leurs combats quotidiens  à travers les siècles, pour assurer les bases 

de leurs productions et reproductions sociales dans cet espace, a fini par façonner leur identité 

saalum saalum.301   

Quelles ont été les grandes composantes ethnolinguistiques présentes dans ce qui était le 

territoire du  Saalum ? L’examen de cette question nous permet de retracer leurs errances, 

étant entendu que l’arrivée des différents groupes ne se traduit pas par leur fixation en un 

endroit déjà déterminé. Ce n’est pas un itinéraire tracé d’avance qui est suivi, mais plutôt c’est 

la recherche d’un endroit répondant aux critères qui leur avaient fait défaut dans la zone de 

départ qui préside à leur déplacement dans ce nouvel espace. C’est ce qui explique 

l’instabilité qu’on observe dans les premières installations des Mandeng et des Seereer par 

exemple. 

Dans toute la Sénégambie, les recherches sur le peuplement font toujours mention 

d’une population qui semble s’être dispersée à travers cet espace à une période que les 

historiens n’ont pas toujours réussi à déterminer : ce sont les Soos. Ils sont généralement 

désignés comme les premiers habitants de toute la Sénégambie du centre-Ouest. Au Bawol 

par exemple, il semble que les premiers occupants de la région furent des Soos. Tous nos 

informateurs ont été  unanimes sur cette question. Pour illustrer leurs propos, ils parlent de 

l’existence de beaucoup de puits sis dans la région et qui ont été creusés, disent-ils, par les 

Soos. Les traditions villageoises indiquent aussi de nombreux autres puits, tels que ceux de 

« cenjeng » à Mboyene, dans l’ancienne unité territoriale du Ndaaden et de « Ndafe Naan », 

dans l’un des plus vieux villages de Ndaaden. Les informateurs citent également des lieux de 

sépulture où seraient enterrés d’anciens chefs soos : ce sont les Mbanaar. Ces sépultures sont 

situées dans des villages qu’ils disent avoir été fondés par des Soos. La plupart de ces villages 

ont disparu, mais leur souvenir s’est conservé dans la mémoire des habitants de cette région. 

Ils les appellent les « gent soos » c'est-à-dire les villages  disparus des soos.302   

                                                            
301 : A partir d’une pratique probablement d’origine cayorienne, les wolofs dénomment les populations 
wolofs et celles qui leur sont culturellement apparentées en redoublant le nom de leur région-terroir. 
C’est dans cette logique que les populations du Saalum sont dénommées Saalum Saalum. 

302 Fall  R., Le Royaume du Bawol du XVIeme au XIXeme siècle : Pouvoir Wolof et Rapport avec 
populations sereer. Thèse de Doctorat de Troisième cycle, Paris, Panthéon-sorbonne, 1983, p. 11 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 137 

Au Saalum, des informateurs attribuent aux Soos certains puits que l’on retrouve dans les 

zones de Kounguel, Oulanga et Ndaama dans le Kayemor303. E. Noirot, dans sa  remarquable 

description de l’espace entre saloum et gambie304, décrit ainsi les puits profonds du haut –

saloum :  

Chaque centre habité est pourvu d’un ou plusieurs puits dont l’eau est 

généralement bonne. Le plus profond de ces puits que nous connaissons est 

celui de Bolbougou (63 mètres), il est creusé en partie dans le roc, son eau est 

limpide et délicieuse. Les puits de Pordaramé, Ouarnéo sont aussi parmi les 

plus profonds ; ils ont de 40 à 47 mètres. Le plus ordinairement, les puits que 

nous avons sondés accusaient des profondeurs variant entre 15 et 35 mètres. 

Beaucoup de ces puits sont soigneusement boisés et leur forage remonte à une 

époque très ancienne. Nos grands pères ont trouvé ces puits, nous disait le 

vieux Boumi de Kaymor, il a été creusé par les Socés lorsqu’ils étaient maîtres 

du pays, il y a  bien longtemps.305  

A notre connaissance, il n’y a pas encore eu de travaux faisant la typologie des puits qui 

puissent permettre de faire une comparaison entre les techniques de forage des puits des 

populations qui sont supposées avoir vécu dans cet espace. Il nous semble que de telles 

recherches seraient d’un apport important pour la compréhension du processus de 

peuplement.  

      Recueillir des informations datant des périodes reculées de l’histoire de la 

Sénégambie est assez difficile, du fait de la rareté de documents écrits et de l’absence de 

fouilles archéologiques dans la plupart des régions de cet espace. Il reste certes la mémoire 

collective, mais la question est de savoir jusqu’à quelle profondeur historique lui accorder du 

crédit ? Sans vouloir cependant tenter une explication que nous savons d’avance quasi 

impossible à l’état actuel des connaissances sur les mégalithes que l’on retrouve dans le 

Saalum oriental, nous nous contenterons des informations véhiculées par les traditions seereer 

qui attribuent aux Soos, les nombreux tumuli funéraires que l’on rencontre hors de la zone des 

mégalithes. 

                                                            
303 Ndaama se trouve actuellement dans l’arrondissement de Paos Koto à dix kilomètres du village de 
Kayemor. 

304 Noirot  E.,  « Notice sur le Saloum » dans Journal Officiel du Sénégal et Dépendances 1892  

305 Id., Ibid., p. 420 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 138 

                 Si l’on en croit Charles Becker et Alain Galais, dans toute la partie occidentale du 

Sénégal, la construction des grands tumuli funéraires est attribuée à ce groupe considéré de 

langue mandé306 (c'est-à-dire les Soos). Dans ce travail nous ne reviendrons pas sur le débat 

concernant la question des Soos dans l’aire sénégambienne. Etaient-ils des Soose venus de 

l’Est de la Sénégambie307 ? Etaient-ils les autochtones trouvés sur place par les Seereer ? Pour 

notre part, nous considérons que le terme soos qui, en langue wolof et seereer recouvre le 

même sens de « fonder » c'est-à-dire ce qui peut-être considéré comme ayant été là quand il 

n’y avait encore rien, peut-être à l’origine de celui de Soose, terme désignant toutes les 

populations se rattachant au groupe mandé ou apparenté. Nous n’excluons pas non plus un 

lien possible avec les populations du royaume Sooso à l’Est du Wagadu et au Nord du Mande, 

dans le Soudan occidental.  

                 Les Soose (nous incluons dans ce groupe les Soninké), auraient été de ce point de 

vue, les principales populations qui se sont installées dans cet espace, allant du Sud du fleuve 

sénégal aux rives nord de la gambie et dans lequel se situe notre zone d’étude. Provenant de la 

région du Soudan Occidental, probablement des anciens royaumes soninké du Ghana308 et 

manding du Mali, ces populations se seraient, à diverses périodes, installées dans le centre et 

l’Ouest de la Sénégambie et c’est l’antériorité de leur présence, par rapport aux Seereer et 

Wolof dans cet espace, qui explique le fait que ces derniers leur affectèrent le terme de Soss, 

sous entendu les premiers à avoir entamé le processus de structuration dudit espace en terroirs 

et territoires par des actes de fondation (Soss en langue wolof).  

A quelle époque peut-on alors faire remonter l’installation de ce que nous 

considérons comme les grandes composantes ethnolinguistiques entre saloum et gambie ? 

Comment s’est-elle effectuée et quelles en ont été les modalités ? Telles sont les questions que 

nous nous proposons d’examiner dans les lignes qui suivent. 

                                                            
  306 Becker Ch.,  Martin V. et  Galais A., : « Le mégalithisme sénégambien entre archéologie et         
ethnohistoire » Revue de Paléobiologie, Genève (décembre 2005) Vol. Spécial. 10, p. 135-147 

307 La prise en compte d’éléments de l’univers culturel dans lequel nous baignons nous permet de dire 
que le terme soose est celui par lequel toutes les populations parlant la langue mandeng sont désignées 
dans le Sénégal actuel. 

308 Sur l’idée que l’empire du  Ghana a été fondé et  dirigé par des Soninké lesquels constituaient la 
population majoritaire, voir les travaux de Abdoulaye Bathily, en particulier «  A discussion of the 
tradition of Wagadu with some reference to ancient Ghana including a review of oral accounts, arabic 
sources and archeological evidence », B.I.F.A.N., série B, tome 37, n°1, 1975, et son ouvrage intitulé Les 
Portes de l’Or.. ;, Paris, L’harmattan, 1986, p.67 . 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 139 

1. Le peuplement pré-mandé entre saloum et  gambie 
Quand on interroge les sources orales du Saalum sur les premiers habitants de cet 

espace, les noms qui très souvent reviennent dans le discours de nos informateurs, ont non 

seulement une consonance mandeng, mais les informateurs eux-mêmes affirment qu’il s’agit 

de populations Soose. Dans les différentes unités territoriales du Saalum où nous nous 

sommes rendue, c’est surtout dans celle autour de Kawoon que la prégnance de l’installation 

des populations dénommées Soos se fait sentir le plus. Les souvenirs des populations, sans 

pouvoir être datés, ont comme borne chronologique, l’évocation des noms des premiers 

« chefs » de migration qui sont arrivés dans cet espace. Parmi ces noms, reviennent très 

souvent ceux de : Khaya Manga Banga et Yembe Kama, autant de noms que nous pouvons 

lier à ceux que l’on retrouve respectivement au Wagadu309 et en milieu Mandeng310.  

                   A. Bathily a discuté les passages des chroniques de Tombouctou dans 

lesquels le terme Kaya Magha apparaît et les significations possibles de cette expression. Ce 

qui nous intéresse dans cette discussion, c’est non pas la signification recouverte par le terme, 

mais le fait qu’on le retrouve dans une autre aire géographique située beaucoup plus à l’Ouest 

et le lien qui peut, à partir de ce moment, être fait entre les deux aires culturelles. Certes, on a 

mention de Khaya Manga dans la liste des Teeñ du Bawol311. Que l’expression Khaya Manga 

soit mentionnée dans les deux espaces, qu’elle ait été le nom ou le titre d’un souverain, elle ne 

nous semble pas traduire une migration que ce dernier a du conduire personnellement 

jusqu’au Bawol et de là, jusqu’au Saalum. Cependant le souvenir de ce nom, en ce lieu, 

évoque incontestablement un lien entre les deux espaces (celui du Wagadu dans le Sahel et 

celui, plus au Sud-ouest qui deviendra le Saalum). Ce lien est renforcé par le fait que le terme 

Wagadu, représentant l’espace d’exercice du pouvoir des souverains de l’ancien royaume du 

Ghana, se retrouve au Saalum dans les lignées maternelles. Le meen312 Wagadu, beaucoup 

plus fréquent au Bawol, se retrouve aussi au Saalum où les Seereer le désignent sous 

l’appellation de  Bagadu.  

                                                            
309 Bathily  A., op. cit., 1975,  p.9-12   

310 Information recueillie en 1975 par  B.  Sidibé  (Cassette trouvée aux archives culturelles de Banjul) 

311Martin V. & Becker Ch.,  « Les  Teeñ du Bawol : essai de chronologie »,  BIFAN. Ser. B, T. 38, n°3, 1976, 
p. 458 

312 Meen est un terme wolof qui équivaut à Tim chez les Seereer. Il sert à identifier tous les descendants 
d’un même ancêtre par la branche maternelle.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 140 

Concernant ces populations soos, on ne peut qu’avoir des traces très minces 

représentant des réminiscences nous permettant seulement de noter leur présence dans cet 

espace à une période qu’il nous est quasiment impossible de dater à l’état actuel de nos 

recherches. Cependant cette présence est indéniable dans la mesure où, si l’on compare les 

différentes aires de la Sénégambie, les indices sont certes minces, mais ils se recoupent 

pratiquement d’un lieu à un autre et l’interprétation qu’en donnent les populations est la 

même : Les Soos sont ceux qui étaient là avant tout le monde.  

On peut alors s’accorder  avec Abdoulaye Bathily qui a étudié l’évolution de l’ancien 

royaume du Ghana quand il conclut que  

La majeure partie du Gajaaga était à l’origine occupée par une population que 

l’on peut qualifier de proto-malinké et dont certains groupes se feront assimiler 

plus tard par des immigrants venus du Sahel, tandis que d’autres, sous la 

poussée de circonstances que la recherche doit encore éclaircir, ont émigré 

vers l’Ouest, dans les territoires qu’on appelle aujourd’hui le Sénégal 

occidental et la Gambie. Nous supposons que les migrations de ces proto-

malinké vers  l’Ouest sont bien antérieures à l’ère de Sunjata et à l’expansion 

guerrière qui se rattache à l’épopée de ce conquérant mandingue du Haut-

Niger.313  

Il est probable que le terme Soos se rattache à ces migrants primitifs. 

L’installation de ceux-ci serait ainsi à situer à une période remontant à la fin des dernières 

années du premier millénaire après J.C. et serait consécutive aux différents problèmes que le 

royaume wagadu aurait connus dans son évolution. Parmi ces problèmes, un grand évènement 

a souvent retenu l’attention des gardiens de la mémoire dans la société soninké : c’est la 

grande sécheresse qu’aurait connue le royaume et qui, vraisemblablement, aurait conduit à la 

dispersion des soninkés dont une bonne partie quitta alors le Wagadu pour se diriger vers le 

Sud et l’Ouest de ce qui fut le royaume du Ghana. Outre A. Bathily, on peut aussi citer 

l’historien Sékéné Mody Cissoko qui a mené des enquêtes sur les Mandeng de l’Ouest et qui, 

pour cela s’est rendu dans les anciens villages situés sur les rives de la gambie. Analysant un 

manuscrit parlant de la fondation du village de Farafénié (actuellement en territoire gambien) 

dans lequel les auteurs font venir leurs ancêtres d’une localité (Djewa) qui se trouvait au 

Kinking, Sékéné Mody Cissoko note que : « Kinking peut être une déformation de Kingui 

                                                            
313 Bathily  A., Les portes de l’or, Paris, L’harmattan, 1986, p. 67 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 141 

(Diara), vieille province soninké de la région actuelle de Nioro au Mali. Nous avons tendance 

à croire que les premiers migrants[les] Diba, Maron, Djammé etc... seraient des Soninké 

descendus vers le Sud à la suite du déclin de l’empire du Ghana »314. Pour ces auteur, tout au 

long de la rive nord de la gambie, il y a eu arrivée et installation de populations venues non 

seulement de l’espace mande originel, c'est-à-dire celle qui a vu l’émergence de l’empire 

mandeng du Mali, mais encore, il y a eu une superposition de migrations dont la première 

serait partie de l’espace soninké du Wagadu.  

L’ « archéologie » de l’arrivée des populations dans ce centre-ouest de la Sénégambie semble 

ainsi montrer qu’il y eut d’abord une première vague de migrants qui, depuis les lisières du 

Sahel en proie à une grande sécheresse, s’est dirigée vers cette région à la recherche de zones 

plus humides. Elle fut suivie par une autre qui est à mettre en rapport avec les relations entre 

les différentes ethnies, à la suite du déclin du Ghana au milieu du XIe siècle.  

Au cours de nos enquêtes, nous avons été dans le Siñi,  une unité territoriale du 

Saalum frontalière avec le Jolof et le Bawol. Toutes les personnes que nous avons interrogées 

ont été formelles et considèrent que les localités de Kambel et Banan, situées à l’extrême nord 

de la zone, sont les plus vieux villages du Siñi315,. Il y a eu plusieurs refondations de ces 

localités disent-elles, mais les premières fondations dateraient d’il y a un peu plus de neuf 

cents (900) ans. Elle aurait été pour Kambel, l’œuvre de populations Soosé. Sans nous 

focaliser sur le chiffre neuf cents qui ne peut être qu’indicatif, ce repère nous mène malgré 

tout vers le XIe siècle, période de déclin du Ghana. Outre la consonance mandeng de Kambel 

(Kambel ou Kambé est d’ailleurs un nom de famille que l’on trouve actuellement dans le 

terroir de Kulaar, zone d’installation des mandeng de l’Ouest), il faut noter que, les 

informateurs disent aussi que le village de Banan s’appelait à l’origine Wagadu316. Les 

populations qui ont fondé le village étaient de meen  wëgën et c’est de là que viendrait le nom 

                                                            
314 Cissoko  S.M. & Bambou  K.,  Recueil des traditions orales des Mandingues de Gambie et de Casamance, 
Centre Régional de Documentation pour la tradition orale, Niamey, Niger, 1969 

315 Informations recueillies à Coloban, Ngay, Ndoufeen, Banan et Kambel, en novembre 2007 

316 Il y a eu plusieurs refondations de la localité et c’est au cours de la deuxième que le nom Banane aurait été 
donné au village par des populations Pël qui s’y étaient installées. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 142 

wagadu donné au village. Le tuur317 de Banan est un gros serpent qui loge dans le creux du 

tronc du baobab (aujourd’hui il ne reste plus qu’une partie de ce qui en constituait le tronc) sis 

à côté du marigot de Rëën318. Le serpent s’appelle Paan et à chaque fois qu’il y a un 

accouchement au sein d’une famille de meen  Wëgën, il est sensé se rendre dans la maison 

concernée pour faire plusieurs fois le tour de la case où loge le nouveau- né.319  

                     Certes, on ne peut pas être péremptoire dans l’interprétation de ces 

informations, mais leur contenu converge malgré tout comme un ensemble de faisceaux 

dont la source semble mener plus au Nord- est, vers le royaume du Wagadu avec le culte 

du serpent, celui du  « Wagadu Bida » largement étudié par Abdoulaye Bathily. C’est 

comme si, ces populations, ont tenté de reconstituer, à travers ce tuur du serpent Paan, le 

culte que pratiquaient dans leurs terres de provenance, leurs ancêtres et dont elles ont 

d’ailleurs donné le nom à leur espace d’accueil. Comme suggéré par L. Kesteloot pour le 

culte du Mboosé dans la ville de Kaolack, le culte de ce serpent (Paan) tel qu'observé 

partout où il se pratique dans l’espace sénégambien, remplit une fonction de contrôle de 

l’environnement. Ici, cela signifie que cette famille de meen wëgën (peut-être ici comme 

ailleurs320, les wëgën sont apparentés aux wagadu)  a le monopole du contrôle rituel de 

l’environnement, ce qui en fait un occupant premier de cet espace. A ce stade, nous 

pouvons retenir que l’essentiel de la population de l’espace entre saloum et gambie est 

constitué d’un fonds compris entre le dépôt d’une première couche de populations Soos 

(Soninke provenant de la dispersion du Wagadu et Mandeng du Mande) à laquelle sont 

venu s’ajouter :  

                                                            
317 Un Tuur est en général représenté par un animal lié à un clan ou à un lignage qu’il protège et qui, en retour, 
lui fait des offrandes, surtout quand il se sent menacé. Ce culte du serpent Paan est à mettre dans le registre 
des mythes et cultes de reptiles dans la zone sénégambienne que L. Kesteloot a essayé d’expliquer dans son 
étude sur Le Mboosé, Mythe de fondation et génie protecteur de Kaolack, SENEGALIA, novembre 2006.  

318 Le marigot de Rëën, est aujourd’hui asséché et ne se remplit que pendant la saison des pluies.   

319 Information recueillie auprès de M. Mbaay, Banan, novembre 2007. 

320 A propos du culte du Mboosé, L. Kesteloot note que les Jegandoum, (Tim (équivalent Seereer du 
meen) liés au Mboosé, les Yokam et les Wagadou, ont tous le même totem clanique : le serpent. Nos  
informateurs de Banan n’ont pas dit qu'’ils ont le même totem clanique que les wagadu, mais le fait que 
l’espace environnemental porte le nom de wagadu les rattache incontestablement à l’ensemble de tous 
ces cultes reptiliens notés par L. Kesteloot dans la sénégambie du Nord. A notre sens, la survivance de 
ces cultes (Tuur), constitue les vestiges des liens rattachant des populations migrantes à leur zone de 
départ qui, selon L. Kesteloot, part « historiquement et géographiquement du vieux Wagadou/Ghana ».   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 143 

-des Seereer descendus de la région du fleuve sénégal  

 -des populations de culture mandeng ayant séjourné dans le sud de la Sénégambie, 

-des wolof et Halpulaar’en venus pour l’essentiel du royaume du Jolof. 

2. Le Saalum occidental : carrefour de rencontre et de brassage de  
populations  (Seereer, Soose, Gelwaar et Ñominka)  

 

         En 1892, E. Noirot, dans sa notice sur le Saalum parle de la population de ce 

royaume et signale que « les sérères [y] sont relativement peu nombreux et ne constituent pas 

comme dans le sine, le fonds de la population »321. Cette population seereer peu nombreuse 

dont il parle était  essentiellement répartie, si on suit la description qu'’il a faites des divisions 

géographiques du Saalum, dans les « provinces322 » de Kawoon et du Lageem, ainsi que dans 

les districts de Jiloor/Joñik et Njafé –njafé. En fait, c’est la partie occidentale de cet espace 

qui semble avoir accueilli les populations seereer qui se sont installées dans les unités 

territoriales du Mbey et du Joñik à leur arrivée au Saalum. 

   

a. Les Seereer (Feefey ou Seereer cosaan) 
Pratiquement tous les chercheurs qui ont travaillé sur l’histoire de la Sénégambie 

s’accordent sur le fait que les Seereer seraient descendus de la vallée du sénégal vers  leur 

habitat actuel dans le centre-ouest du Sénégal323. La plupart de nos informateurs seereer ont 

insisté sur le fait que le berceau originel de leurs ancêtres est la vallée du fleuve sénégal, où ils 

ont vécu aux côtés de ceux qu’ils appellent les Tukulër. C’est d’ailleurs le lieu de souligner  

l’importance de la vallée du sénégal qui semble avoir été le premier foyer de  peuplement de 

la Sénégambie. Presque toutes les sources se rejoignent sur ce point :  

                                                            
321 Noirot E., « Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal et Dépendances, 1892, p.419  

322 En 1892, pour une meilleure rationalisation les Français avaient divisé le royaume du Saalum en « six 
provinces » et en districts au nombre de huit (08) (cf., E. Noirot, op. cit.,1892     « Notice sur le saalum » 
dans Journal officiel du Sénégal   1892 

323 Cf. Guèye Mb.,  Les transformations des sociétés wolof et seereer, de l'ère de la conquête à la mise en 
place de l'Administration coloniale : 1854-1920, Thèse de Doctorat d'Etat,  Dakar, UCAD., 1990.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 144 

-Dans celles rapportées par Siré Abbas Soh et publiées par M. Delafosse et H. 

Gaden, les six migrations dont il est question ont toutes  abouti dans la vallée du 

fleuve324.   

-Dans la légende de Njajaan Njaay, rapportée  aussi bien par Yoro Diaw325que par 

Amadou Wade326, ledit fleuve occupe encore un rôle central. 

- Antérieurement à Njajaan, fondateur légendaire du Jolof, le premier royaume connu 

est, dans l’état actuel des recherches,  le Tékrur. Il s’étendait dans la moyenne  vallée du 

sénégal. Celle-ci est présentée au XIe siècle par Al Bekri, comme un endroit où se sont 

développées très tôt des villes dont  Sanghana, Tekrur et Silla. 327 Au XIe siècle, on note 

tout au long de la vallée de ce fleuve  l’implantation de populations noires dont 

l’installation semble remonter très loin si l’on considère la manière dont El Békri parle 

d’elles.   

Immédiatement après Sanghana, et dans la direction du sud-ouest, se 

trouve la ville de Tékrour, située sur le Nil, et habitée par des nègres qui 

naguère étaient païens comme les autres peuples. 328 

Plusieurs indices permettent d’identifier certaines de ces populations comme étant 

des Seereer. En effet, un sondage effectué à Sintiu Bara (près de Matam), a révélé une zone de 

tertre qu’on leur attribue. Ce sont des cultures caractérisées par de très belles céramiques et de 

beaux objets  datés par le C.14 du VIe siècle329.  

                                                            
324 Soh  S.A., Chronique du Fuuta Sénégalais, Trad. M. Delafosse et H. Gaden, Paris, Leroux, 1913 

325 Dyao  Y., « Légendes et coutumes sénégalaises. Cahiers de Yoro Dyao », Revue d’Ethnographie et de 
Sociologie, Paris, Leroux, 1912 

326 Wade A., « Chronique du Wälo sénégalais », in Monteil V. , Esquisses sénégalaises, 1966. 

327 EL BEKRI, A.,  Description de l’Afrique septentrionale, (traduite par Mac Guckin de Slane,ed. revue et 
corrigée, Paris, 1965, p..324). Sur l’histoire du Tékrour que certains transcrivent  Takrur, cf., Ba A., Le 
Takrur, des origines à la conquête par le Mali (VI e– XIIIe siècles), CRIAA, Université de Nouackchott/ 
IFAN/UCAD, 2002 ;  Kane O., La première Hégémonie Peule  Karthala, 200. ; Bocoum H., L’âge du fer au 
Sénégal : Histoire et archéologie, IFAN-Cheikh Anta Diop (Dakar) – CRIAA (Nouakchott), 2000.  Sur  Silla 
cf., Fall Y., Silla: problématique d'un site de la vallée du fleuve du Sénégal, [S.l. : s.n.], 1982 

328  El Békri, A.,  op. cit. , p.324 

329  Sur la présence des Seereer dans la vallée du Sénégal avec Sinthiou-Bara comme site témoins, 
information donnée par  feu  Jean DEVISSE.                                                    

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 145 

Dans son ouvrage intitulé L’âge du Fer au Sénégal : Histoire et Archéologie, 

Hamady Bocoum, parlant de l’emplacement de villages anciens dits « Seereer » note que, 

cette  

 attribution ethnique procède de l’interprétation des mouvements de 

populations, des données ethnographiques concordantes pour 

l’attribution des anciens villages du Fuuta à l’ethnie serer dont le séjour 

dans la région ne semble souffrir d’aucune contestation.330  

Le calibrage qu’il a effectué sur les dates radiocarbones dont il disposait, lui ont permis de 

mettre en évidence les incidences de la calibration sur la chronologie du fer et de montrer que 

pour les anciens villages, « les deux tables chronologiques aboutissent à une distribution 

homogène de la chronologie du fer entre le IIIe et le XVe siècle » .331  

Si donc, comme le rapportent les archéologues, la vallée du sénégal a été habitée 

bien avant le VIe siècle, on comprend qu’elle ait pu constituer pendant une certaine période, 

un point d’attraction, de convergence, de fragmentation et d’osmose des populations. 

Cependant, cette région a connu des bouleversements sociaux et politiques à partir du XIe 

siècle. De nombreux auteurs parlent de grands mouvements de populations qui eurent lieu en 

Sénégambie à partir du XIIe siècle. Charles Becker, relatant de l’histoire du peuplement du 

Saalum, situe les « premières implantations des séreer venus du Fuuta », vers le XIIe – XIIIe 

siècle332.  

 R. Rousseau dans « Le Sénégal d’autrefois : étude sur le Toubé » avait  déjà noté  

que  « la date de 1200 environ, paraît être d’une importance exceptionnelle dans l’histoire du 

Sénégal et marquer de grands mouvements de populations qui nous restent inconnus dans 

leurs causes »333. Si on ne peut pas dire avec certitude quelles ont été les causes de ces 

déplacements de populations du Nord vers le Sud,  il demeure que selon toute probabilité, ils 

ont été amorcés dès la fin du XIe siècle à  la suite de ce que maints historiens appellent la 

destruction de l’empire du Ghana. Il y a une  constante qui revient à chaque fois que la 
                                                            

330 Bocoum, H., op.cit.,  2000, p. 29 

331 Id., Ibid., p.34 

332 Becker C., « Essai sur l’histoire du Saalum », in,  Revue Sénégalaise d’Histoire, N°2, 1982, p.2 

333 Rousseau  R., « Le sénégal d’autrefois : étude sur le toubé », in,  B.C.E.H.S. de l’A.O.F., n° 3, 1931, 
p.345   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 146 

question des lieux de provenance des Seereer est posée. C’est celle qui renvoie toujours à la 

vallée du Sénégal. 

- Mawa Diouf, se basant sur les traditions seereer qu’il a recueillies et analysant 

les poêmes de L. S.Senghor, tente de suivre à la trace le « peuple Seereer » dans ses 

différentes aires d’installation334. -Il faut aussi mentionner l’information livrée par A. Bathily 

sur la probable présence des Seereer au Galam ancien. Il note que « dans la contrée formée 

par la zone de confluence du Sénégal et de la Falemme que les Soninke désignent sous le 

terme imagé de Benne (« la corne »), nous avons recueilli quelques indices portant sur la 

présence d’un groupe de population que nos informateurs identifient avec les Sereer.Le 

village de Senghelu sur la Falemme aurait été fondé par des proto-Sereer dont les descendants 

actuels portent les patronymes Jaagolla, Sarambunu, Saare ou Jaabe-Saare »335  

Il y a ainsi des traces de la présence seereer qui s’étendrait depuis la région nigérienne au 

Haut-Sénégal, pour aboutir au Tékrur dans la moyenne vallée. C’est à partir du  Tékrur, 

royaume de la moyenne vallée du fleuve sénégal, qu’ils auraient entamé selon Mawa Diouf, la 

grande migration qui les a menés dans leur habitat actuel au centre-ouest de la Sénégambie. 

         - Makhtar Diouf se référant aux travaux de M. Delafosse et Cheikh Anta Diop, 

semble aussi soutenir la thèse de la provenance sud saharienne des Seereer.  

Les seerer sont partis du Tekrur pour, ironisent les Tukulëër, fuir 

l’islamisation. L’ethnonyme seereer serait d’ailleurs d’origine pulaar : 

sererabe, signifiant « séparé », ici, la séparation se situe par rapport au 

milieu Haal Pulaar’en. 336  

Cette information peut avoir une certaine consistance dans la mesure où la langue seereer n’a 

pas une explication étymologique du terme seereer, à la différence du terme wolof qui, dans 

cette langue, peut être décomposé en « wa » (= ceux de) et « loff ». Cela peut signifier que le 

                                                            
334 Diouf M.M.,  Lances Males : Léopold Sédar Senghor et les traditions Sérères, Centre d’etudes 
Linguistiques et Historiques par Tradition Orale (CELTHO), Collection Etudes, 1996.  Il mentionne même 
une tradition nigérienne selon laquelle le mythe de la migration des Zarma à partir de Mallé ou Mali 
dans leur habitat actuel au Niger met en cause selon les versions, tantôt des Touaregs ou Peuls, tantôt 
des « Séréré »qui obligèrent les zarma à émigrer sous la conduite de leur héros Mali Béro. 

335 Bathily A., op.cit.,  1989, p. 68  

336 Diouf M., Sénégal, Les Ethnies et la Nation, Les Nouvelles Editions Africaines du Sénégal, 1998, p.43 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 147 

mot leur a été donné par d’autres à savoir ceux qui les ont vus partir ou venir. Le mobilier 

funéraire de tombes trouvés dans le Sud du Sahara et dans le Bawol, le Siin et le Saalum rend 

pertinente la thèse d’un séjour, au Sahara, des Seereer et/ou de ceux qui sont devenus les 

Seereer. Analysant les ressemblances architecturales entre les tombes de l’Europe méridionale 

et du Maghreb, l’archéologue Gabriel Camps, fait remarquer que les tombes ne voyagent pas 

comme de simples marchandises. Par conséquent, si en deux lieux différents on trouve les 

mêmes caractéristiques d’une tombe à une autre, cela signifie que ce sont les mêmes 

populations où des populations très apparentées qui en sont les auteurs337.   

   - Le Colonel du génie Pinet Laprade, commandant de Gorée, écrivait  en 1865  

« qu’il est certain que les sérèrs furent les premiers qui s’établirent dans ces pays [bawol, Siin 

et Saalum] ». Cependant, contrairement aux traditions les plus répandues, il fait venir les 

Seereer du Sud, c'est-à-dire de l’actuelle aire géographique de la  Casamance, laquelle était 

rattachée à l’époque à la formation politique du Gaabu.  Nous reproduisons in extenso la 

tradition qu’il a recueillie et qu’il a publiée dans l’Annuaire du Sénégal et Dépendances. 

 A une époque éloignée de la notre de quatre siècles au moins, Soliman-Koli 

régnait sur le Gabou, pays mandingue baigné par la Haute-Casamance. A 

sa mort, son frère, son successeur naturel au trône, prétendit hériter aussi 

de ses biens et de ses captifs ; mais ces derniers ne voulurent pas 

reconnaître ses droits et se donnèrent à Bouré, fils de Soliman-Koli. La 

guerre s’ensuivit ; Bouré fut vaincu, et ses partisans se réfugièrent vers la 

mer. Les uns s’établirent dans les plaines marécageuses de la basse-

Casamance, où ils sont connus aujourd’hui sous le nom de Diola, les autres 

traversèrent le pays de Fogny, la Gambie, le pays du Rip et le Saloum, et 

vinrent fonder leur premier établissement à Mbissel, près de Joal. De là, 

sortit la nommée Mbognane, mère de Nguilam-Mbognane qui donna 

naissance à Massa-Ouali –Dion, premier prince Guélouar. Ceci explique 

parfaitement comment les familles régnantes des sérères sont mandingues, 

c'est-à-dire d’autre race que leur sujets ; mais nous ne savons pas d’où  

étaient originaires ces captifs sérères des rois du Gabou ; c’étaient 

                                                            
337 Camps G., Les civilisations préhistoriques de l’Afrique du nord et du Sahara, Paris Doin, 

1974, p.   345 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 148 

probablement les aborigènes de la contrée et les Mandingues étaient leurs 

conquérants.  

Massa –ouali – dion est considéré comme le fondateur du royaume de 

Sine ; son petit-fils, Ouagane –Coumba, fonda la capitale de ce pays, 

Diakhao ; c’est pour cela que l’on dit quelquefois Sine-Ouagane, pour 

désigner la contrée sur laquelle règne encore cette branche de guélouar. 

Massa-Ouali-Dion eut trois sœurs :  

Embekamane, dont les descendants règnent encore sur le pays de Sine ; 

Koularoméou, dont les descendants gouvernèrent, jusqu’en 1863, la 

province de Koular, riveraine de la Gambie ; 

Kenembeye, dont les descendants s’établirent dans le Saloum, d’où ils 

viennent d’être expulsés par Maba. 

 Dans ce mouvement d’extension vers le Nord ?les sérères ne 

rencontrèrent d’autres obstacles que quelques tribus mandingues peu 

consistantes qu’ils soumirent à leur autorité où qu’ils chassèrent devant 

eux. Ils s’arrêtèrent du côté de l’Est, au méridien de Korki, village situé 

à la naissance de la rivière de Saloum… Les sérères, n’ayant aucune 

résistance à vaincre pour fonder leurs établissements, se regroupèrent, 

comme tous les peuples primitifs, par familles, dans les zones les plus 

favorables aux cultures, séparés par conséquent les uns des autres par 

d’épaisses forêts. C’est dans ces conditions que les trouvèrent les 

Ouolofs quand ils s’avancèrent vers le sud » 338. 

Ce passage de Pinet-Laprade a jeté une grande confusion dans le débat sur la question de 

l’installation des Seereer dans leur habitat actuel.  

          -Le père H. Gravrand a abordé, dans son ouvrage, La civilisation serer : 

Cosaan, les principales traditions relatives à la problématique des migrations et 

installations des Seereer.  Parmi elles, notons :  

                                                            
338 Pinet-Laprade (Colonel du Génie),  « Notice sur les Sérères », Annuaire du sénégal et Dépendances 
pour l’année 1865, p. 132-133. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 149 

• celle de Laprade qui les fait venir du Gaabu où ils auraient été les vassaux des 

rois Gaabunké. 

• celle de M. Delafosse (Haut Sénégal-Niger, 1912) qui pense que les Seereer 

ont eu comme pays primitif le Tékrur d’où ils ont été contraints, par la 

poussée berbère du XIe  siècle, à s’enfoncer vers le Sud, dans l’actuel pays 

des wolof d’abord, ensuite dans le Siin au sud de ces derniers. La langue 

qu’ils parlent montre, selon lui, leur très ancien et très intime contact avec les 

Tukulër. 

• Celle de L. Aujas (« Les sérères du Sénégal », in, B.C.E.H.S, tome XIV, 

1931)  pour qui, l’aire géographique où habitent les Seereer a dû être plus 

étendue. Ils en sont les premiers habitants et leurs migrations successives, 

tantôt vers le sud, tantôt vers le nord, pourraient s’expliquer par des poussées 

exercées sur eux par les Mandeng et les wolof. 

• celle de Cheikh Anta Diop (Nations nègres et culture, 1954) qui parle des 

racines culturelles égyptiennes ou nilotiques des premiers seereer, dont les 

origines sont alors à rechercher dans la vallée du Nil par une voie de 

migration d’Est en Ouest jalonnée de pierres levées.339 

Notre propos n’est pas de discuter de la question des origines des Seereer. Nous pensons que 

dans le domaine des références identitaires, la recherche des origines mène à une impasse, 

étant entendu que les identités sont en perpétuelle recomposition. D’ailleurs le terme origine 

peut renvoyer aussi bien à la première qu’à la dernière étape dont on se souvient par rapport à 

la situation actuelle. Par rapport à notre champ temporel, retenons que puisque la majorité des 

Seereer disent venir de la région du fleuve sénégal, nous pouvons prendre ladite vallée comme 

référence de départ. Comme le rapporte Omar kane,  

Sereer et Halpulaar’en sont d’accord pour dire que l’essentiel du peuple 

Serer est parti du Fuuta. Bon nombre de Sereer [sic] ont gardé le 

souvenir de leurs villages d’origine, dans le Takrur. Encore de nos jours, 

                                                            
339 Gravrand H., La civilisation Serer : Cosaan, NEA. 1983, p.48-52 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 150 

on montre partout dans le Fuuta central les sites abandonnés que l’on 

appelle villages sereer.340  

Il est cependant vrai que la tradition recueillie par Pinet-Laprade au milieu du 

XIXe siècle peut sembler moins polluée par les manipulations de la mémoire que celles qui 

l’ont été au XXe siècle. Cependant, cela ne lui donne pas d’emblée un caractère plus proche 

de la réalité. En fait, la thèse du Père H. Gravrand qui parle de Seereer Cosaan permet de 

mieux comprendre la version de P. Laprade qui fait venir les Seereer du Sud. Selon lui, il y a 

eu une première migration venue du Nord de l’actuel fleuve sénégal. Ces populations, parmi 

lesquelles on peut compter des Seereer, se sont installées dans cette aire peu après ou de 

manière concomitante, avec ceux qu’on appelle les Soos. L’épisode de Sagne Folo relatée par 

les sources orales et qui met en scène Soos et Seereer se disputant l’antériorité d’installation 

dans ce village du Siin en témoignerait. Cette version de la légende de Sagne Folo recueillie 

par H. Gravrand évoque l’installation des Seereer qui se serait faite juste après celle des Soos 

de la façon suivante:  

 Lorsque les Sereer venaient du Fuuta, les Soos les avaient précédés d’un 

seul jour. Ils avaient eu le temps de creuser un puits, dans un lieu situé à 

quelques kilomètres de Niakhar. A la tombée du jour, ils allumèrent un 

feu. En installant leur camp, les Soosé avaient dit Sañi Folo, « Passons 

d’abord l’hivernage », ce qui se dit en sereer  I ndig aful. Le lieu leur 

avait paru bon pour l’hivernage. Toute la nuit, les Serer qui arrivaient 

du Fuuta, virent le feu. Mais ils ne bougèrent pas pendant la nuit. Au 

matin, ils s’approchèrent du camp des Soos. Les Soos les accueillirent et 

leur offrirent de l’eau. Ils leur proposèrent de cohabiter et de passer 

ensemble l’hivernage. Les Serer refusèrent cette cohabitation et se 

déplacèrent de quelques kilomètres vers Niakhar ainsi devenu le premier 

centre du peuplement serer venu du Fuuta. Les Soos se déplacèrent de 

quelques kilomètres au nord de Niakhar, au lieu-dit de Mboltoñ, où ils 

s’installèrent pour l’hivernage341».  

                                                            
340 Kane O.,  La Première Hégémonie Peule, le Fuuta Tooro de Koli Ten̳ella à Almaami Abdul, Karthala, 
2004, p.64 

341 Gravrand H., op.cit.,  p.160 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 151 

La vocation d’espace de rencontre de populations arrivées à des moments 

différents mais appelées à dialoguer et à s’entendre transparait dans cette tradition qui charge 

la localité de Sagne folo, de la symbolique de terre de brassage et de redéfinition des identités. 

Les travaux de  Peter Mark342, de Georges Brooks343 et de Donald R. Wright344 

ont montré que toute la région qui couvre l’aire géographique de la Casamance actuelle a 

constitué un espace de rencontre entre plusieurs populations dont  les Baïnunk, Joola, Seereer 

et Mandeng entre autres. La répartition, jusqu’à une période récente, des différents groupes 

linguistiques avec Joola, Baïnunk et Manjak dans les régions côtières marécageuses,  

Mandeng, Balanta et Pël à l’intérieur des terres, est explicative de cette cohabitation 

ancienne345.  

Dans un travail effectué sur les familles céramiques de la vallée du sénégal, 

Moustapha Sall pense que le processus de fabrication de la poterie en milieu seereer montre 

qu’en fait, si on peut être d’accord sur une origine septentrionale probable des Seereer, les 

critères classiquement retenus pour établir des familles céramiques les rattachent plutôt aux 

populations du Sud. Selon lui, « cette parenté résulterait d’un héritage légué par d’anciennes 

populations Baynouk »346. Sans remettre en cause la probabilité de la descente des Seereer 

depuis la vallée du fleuve Sénégal, cette conclusion de M. Sall nous amène à penser que 

l’espace entre le saloum et la gambie n’a peut être pas été la limite méridionale de la 

migration et de l’installation des Seereer. Il est fort probable que ces populations ont pu 

atteindre l’actuel espace géographique occupé par Baïnunk et Joola et même plus à l’Est de 

celui-ci, ce qui aiderait à comprendre les traditions recueillies par Pinet Laprade, faisant venir 

non pas tous les Seereer mais des Seereer du Sud de la Sénégambie.    

                                                            
342 Mark P., “The Wild Bull and the Sacred Forest: Form, Meaning, and Change in Senegambian Initiation 
Masks” , in,  The International Journal of African Historical Studies, Vol. 26, No. 2, 1993  
343 Brooks G.E., “Historical perspectives on the Guinea-bissau Region, Fifteenth to Nineteenth 
centuries”,in, Vice-Almirante A. Teixeira Da Mota, in Memoriam, Intituto de Investigaçâo tropical, Vol. 1, 
Lisboa 1987.  

344 Donald R. W., The Early History of Niumi: Settlement and Foundation of a Mandinka state on the 
Gambia River.  Ohio University Center for International Studies, Africa Program, 1977. 

345 Gaillard G. (sous la direction de), Migrations anciennes et peuplement actuel des côtes guinéennes, 
Paris, L’Harmattan, 2000 

346 Sall  M. , «  Familles céramiques des sites de la Vallée du fleuve Sénégal (0-1400 AD) et 
problématique des origines Serer », in, Carrefour Sahel, développements culturels et technologiques 
pendant le premier millénaire BC/AD dans l’ Afrique de l’Ouest,  édité par Sonja Magnavita, Lassina Koté, 
Peter Breunig, & Oumarou  Idé  A., 2009,  p.230 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 152 

 

            Les relations entre ces différentes populations ont abouti à la mise en place de ce 

que G. E. Brooks appelle des réseaux de commerce associant les Baïnunk (assimilés plus 

tard par les Joola) et les  marins Ñominka (qui se réclament de l’identité seereer). On peut 

ainsi comprendre les relations dites de parenté à plaisanterie que les Seereer entretiennent 

aussi bien avec les Joola qu’avec les Halpulaar’en, ce qui laissent penser qu’il s’agit là d’une 

trace du fait qu’ils ont vécu et partagé une séquence historique commune. Nous rejoignons 

sur ce point Etienne Smith selon qui, les cousinages de plaisanteries, qu’on trouve parfois 

entre des groupes de populations actuellement éloignées, peuvent sans doute se lire, dans 

certains cas, comme des vestiges de proximités passées ou de liens politiques plus anciens 

renvoyant aux temps de leur sujétion commune à un pouvoir politique de type impérial347.  

 

                    Les Seereer se souviennent encore de leur séjour à côté des Halpulaar’en sur les 

rives du sénégal, tandis que leur compagnonnage avec les populations du Sud, en l’occurrence 

celles que l’on connaît sous l’ethnonyme Joola, est retracé à travers la belle légende d’Aguène 

et Jambooñ rapportée par E. Noirot, laquelle selon nous, symbolise la période de 

restructuration des identités dans l’espace entre les fleuves saloum, gambie et Casamance.  

D’après les Sérères, leurs mères seraient venues du nord et aurait suivi 

le bord de la mer jusqu’à la pointe Sangomar qui était beaucoup plus 

longue qu’aujourd’hui. Arrivées à l’extrémité et arrêtées par un bras de 

mer, elles virent au-delà une terre couverte de beaux arbres. Aguénu 

apercevant une petite pirogue qui se trouvait justement à leur portée 

proposa à sa sœur d’aller voir cette belle végétation ; Diambogne 

hésitant à entrer dans une aussi petite embarcation, dit à sa sœur que si 

telle était son plaisir, qu’elle parte seule, elle préférait rester sur la terre 

où elle se trouvait. Aguénu alors, ayant fixé un morceau de calebasse à 

l’extrémité d’un bâton pour s’en faire une pagaie, embarqua dans sa 

légère pirogue et se dirigea vers la Gambie. Diambogne demeura sur la 

pointe autant que sa vue lui permit de voir sa sœur ; mais quand la 

pirogue d’Aguénu, devenue un point noir, disparut à l’horizon, elle revint 

sur ses pas et se fixa à Zakanor. Aguénu ne revint jamais. Ayant abordé 

sur la terre de Gambie, elle y resta et devint la mère des Yola, tandis que 
                                                            

347 Smith E., « Les cousinages de plaisanterie en Afrique de l’Ouest, entre particularismes et 
universalismes »in,  Raisons politiques, no 13,  2004,  p.161 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 153 

Diambogne devint celle des Sérères du Sine, du Saloum, du Ndiéghem et 

du Bawol. Certains conteurs confondent davantage la légende des Tiedo 

avec celle des Sérères. Ils prétendent qu’Agénu et Diambogne ne seraient 

pas venues du nord, mais du sud en pirogue, que leur embarcation ayant 

chaviré sur les brisants de Sangomar, comme elles nageaient très bien, 

Aguénu se refugia sur la terre qui sépare la Gambie de la Casamance où 

elle a fondé la race Yolà, tandis que Diambogne prit terre à Sangomar. 

En tous cas, les Sérères et les Yola se disent parents.348  

Ainsi, dans cet espace sénégambien, les Seereer semblent être un trait d’union 

reliant des populations du Nord (les Halpulaar’en) et des populations du Sud (les Joola). Dans 

leur descente vers le Sud, les populations seereer ne se sont probablement pas arrêtées sur les 

rives de la gambie. Elles ont été un élément de cet  important brassage de populations qui 

s’est s’effectué dans toute la région allant de la rive septentrionale de la gambie aux confins 

de l’actuelle Guinée Bissau. Ce brassage résulterait ainsi des relations entre populations ainsi 

que de l’environnement estuarien du bas saloum qui rattache cet espace à celui des « Rivières 

du Sud » dont il constitue la partie la plus septentrionale. 

Contrairement à ce qu’on observe pour les populations dites Soos, les Seereer ne se sont pas 

installés de manière dispersée. Les vieux villages seereer sont tous concentrés tout près de 

points d’eau, notamment le long du saloum, entre la rive nord de celui-ci et le bras du Siin, 

ainsi qu’entre les multiples marigots qui s’entrelacent au niveau de l’estuaire du saloum. C’est 

là où se trouve le cœur du monde seereer Fefey349. Ce sont ceux qui habitent les unités 

territoriales du Mbey et du Joñik, prolongement continental des îles, domaine des Seereer 

Ñominka.  

 

 

 

 

                                                            
348 Noirot  E., « Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal et Dépendances, 1892, p. 437 

349  C’est le terme par lequel  les Seereer habitant l’espace du Saalum sont désignés. Selon Mbaye 
Guèye, avant d’être une dénomination générale, c’était d’abord le nom d’un des  groupes  Seereer  
venus de la vallée du  sénégal et qui s’est installé entre Fatick, Gandiaye et Gossas.(cf., « Les Guelowares 
et le Sine », Actes du Colloque international sur les Traditions orales du Gabu, in,  Ethiopiques. Revue 
socialiste de culture négro-africaine, n° spécial, octobre 1981, p.175 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 154 

b. Les  Ñominka des îles du bas-saloum : des hommes de la terre et de la mer  
 

Le domaine insulaire formé par le delta du saloum est peuplé de populations qui 

parlent la langue seereer, même si certaines particularités les distinguent des Seereer du 

continent : ce sont les Ñominka. 

Site d’estuaires et de mangroves, le bas-saloum qui est une partie de l’actuelle réserve de la 

Biosphère du Delta du Saloum350 (RBDS), est situé dans la région administrative de Fatick, au 

centre ouest du Sénégal. La RBDS désigne toute la zone du delta du saloum parsemée d’îles, 

ainsi que la bande de terre continentale qui lui est contiguë. Dans toutes les îles, on trouve des 

amas coquilliers qui sont d’origine anthropique et qui, selon les spécialistes, dateraient au 

moins du premier millénaire de notre ère, alors que les traditions orales de la région font 

remonter l’arrivée des ancêtres des occupants actuels, à la migration Gelwaar qui se serait 

déroulée selon la plupart des historiens351 dans le courant du XIVe siècle. 

Sans entrer dans un débat qui, à ce stade des connaissances, risque de mener à une 

impasse, (du fait d’un manque de sources consistantes pour identifier les populations à 

l’origine de ces amas coquilliers, nous pouvons, malgré tout, tenter d’analyser, grâce à une 

incursion dans l’histoire de l’occupation de cette zone depuis au moins le XIVe siècle et des 

multiples influences culturelles qui s’y sont agrégées. Celles-ci, assimilées par les 

populations, constituent pour elles un bassin dans lequel s’accumulent tous les éléments qui 

leur permettent de s’identifier par rapport à ceux qui ne peuvent pas se réclamer du même 

patrimoine. 

 

    Le processus qui a mené au peuplement et à l’occupation de ces îles semble 

cependant plus compliqué qu’il n’y paraît à première vue. En effet, du fait de sa situation par 

rapport à l’ensemble de la Sénégambie, le delta du saloum, au même titre que l’entité 

géographique du Saalum, est un carrefour d’influences  diverses : 

 Au Nord, il y a le Siin, (peuplé en majorité de Seereer) et les états wolof, 

                                                            
350 En 1976, dans le souci de compléter le réseau de ses Parcs Nationaux, le Sénégal crée le Parc National 
du Delta du Saloum (PNDS) qui représentait un écosystème estuarien et de mangrove. Le PNDS 
englobait la partie aquatique et la forêt de Fathala, soit environ 76000 ha . A ce noyau central, fut 
ajoutées  en 1981, les régions périphériques  pour constituer la Réserve de Biosphère du Delta du 
Saloum (RBDS).  

351 Guèye Mb., op.cit., 1981, p. 176 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 155 

 Au Sud, les états mandeng qui jalonnent la rive septentrionale de la gambie. 

 Entre ces deux régions sus citées, il y a l’espace entre les cours d’eau 

saloum et gambie.  

Il a été une zone de transition tant au plan climatique qu’humain et culturel qui a reçu, au 

cours de l’histoire, aussi bien les influences du Nord que du Sud, voire de l’Est. Nous avons 

ainsi un lieu de brassage où se sont rencontrées des populations venues des différentes parties 

de la Sénégambie., Si on fait sien le postulat selon lequel, Histoire (ensemble des phases et 

façons par lesquelles les sociétés assurent leurs production et reproduction) et Culture 

(ensemble des voies et moyens par lesquels les sociétés assurent leurs production et 

reproduction) expliquent, pour une large part, les références que choisissent les populations 

pour s’identifier, l’étude de l’histoire du peuplement de cet espace carrefour aide alors, non 

seulement à mieux connaître la provenance géographique et l’appartenance culturelle des 

populations qui y vivent, mais encore à mieux comprendre leurs références identitaires. 

                   La RBDS qui regroupe aussi bien une zone continentale comprise entre les 

estuaires de la gambie et du saloum, qu’un domaine insulaire (îles Gandun et îles Betenty), est 

habité aujourd’hui par des Seereer, Soose, Ñominka et Wolof. Si pour les Seereer et les 

Wolof, la référence première se trouve être la langue, il n’en est pas de même pour les 

Ñominka, (habitants des îles du Gandun) qui parlent seereer, mais qui se définissent d’abord 

comme Ñominka. Les Soose des îles Betenty, se définissent quant à eux, d’abord comme 

Soose, même s’ils se reconnaissent Ñominka aussi. Durant nos enquêtes dans le Ñombato, 

nos informateurs ont souvent, après avoir décliné leur identité soose, reconnu leur 

appartenance au groupe ñominka. Posons-nous la question de savoir si la reconstitution des 

trajectoires historiques de ces différentes populations peut permettre de mieux saisir les 

raisons qui sont à la base de cette situation ? 

La spécificité des populations des îles Gandun et de Betenty doit être analysée non 

seulement au regard de la position géographique de leur territoire, mais aussi comme le 

résultat produit par une imbrication de faits qui s’y sont déroulés et parmi lesquels on peut 

citer les migrations, la traite négrière et, plus tard, la domination coloniale. C’est en tenant 

compte de tous ces facteurs que l’on peut comprendre les références identitaires des 

populations de cet espace estuarien et de la côte située entre saloum et gambie.  

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 156 

Des identités définies selon le cadre de vie et la langue : Ñominka du Gandun et Soose des 

Îles du Ñombato   

Ce domaine insulaire du saloum est sillonné par trois bras de mer qui sont : 

-Au Nord le saloum,  

-Au centre le Jombos  

-Au Sud le Banjala,  

Une multitude de marigots  les relient,  délimitant ainsi deux groupes d’îles : 

Le premier, situé au Nord du Jombos, est considérée comme le domaine de ceux que l’on 

appelle Seereer Ñominka : ce sont les îles Gandun avec dix huit villages répartis dans trois 

groupes d’îles :  

• celles en bordure du saloum (Fayako, Félir, Diamniadio etc.)  

• celles du groupe central (Djirnda, Baasar, Baasoul, etc.) 

• celles de l’Ouest avec Dionewar et Niodior. 

Le second groupe comprenant les îles situées au Sud du Jombos et du Banjala  est le domaine 

des Soose. Ce sont les îles du Ñombato avec sept villages disséminés à travers six îles 

(Betenty, Bossinkang, Jinnak, O’jereng, Suukuta, Banjagara). 

Les habitants des îles Gandun parlent la langue seereer, mais se disent Ñominka, 

comme si la langue seule ne suffisait pas à rendre la totalité de leur identité. Du côté du 

second groupe d’îles, les populations se perçoivent comme Soose, et s’identifient au groupe 

de populations qui, avec l’expansion du Mali, se sont installées sur la rive nord du fleuve 

gambie et qui sont connues sous le nom de Mandeng de l’Ouest. 

Cependant, l’étude du processus de peuplement de ces îles montre clairement que, 

cette séparation Seereer Ñominka / Soose n’a pas de racines historiques profondes et que 

comme le dit Adama Djigo dans son étude intitulée : Le patrimoine culturel et Naturel de la  

réserve de la biosphère du delta du Saalum  (RBDS) 2000/2001, « La conscience d’appartenir 

à tel ou tel groupe ethnique peut être, comme la langue, une notion acquise récemment. 

L’élément déterminant n’étant pas un critère de race ou d’ethnie, mais plutôt un critère 

culturel». 

 

              S’il est difficile de dire si ceux qui sont à l’origine des multiples amas coquilliers 

sont de telle ou telle ethnie, les traditions villageoises des îles insistent, en revanche, sur 

l’appartenance des fondateurs des différentes localités au monde mandé, précisément à celui 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 157 

du royaume du Gaabu (Casamance et Guinée Bissau) prolongement de l’empire du Mali à 

l’époque de sa grande expansion vers l’Ouest352. 

Cependant, ces mêmes traditions montrent que le peuplement desdites îles s’est 

effectué, pour l’essentiel, grâce à l’arrivée de populations venant du Nord (précisément de la 

rive septentrionale du saloum, ensuite du royaume du Siin et de la petite côte).353.Cette 

situation peut être comprise si l’on retient que l’essentiel de la migration Gelwaar en 

provenance du Gaabu s’est installée dans l’aire géographique de ce qui devint le royaume du 

Siin  et a été absorbée par la population Seereer trouvée sur place.  

 

              Selon C. Becker et V. Martin  

les traditions signalent aussi l’importance du peuplement Sereer 

originaire du Fuuta Tooro, qui semble avoir précédé la migration 

Gelwaar. Les relations entre les deux groupes se développèrent 

rapidement ; l’organisation socio - familiale qui résulta de ces brassages 

initiaux a été largement marquée par l’empreinte serer. 354  

On peut déjà, à partir de ces éléments, dire que les populations de ces îles sont la résultante 

d’un processus de fragmentation et d’osmose entre  Seereer et Soose.En effet, tous les récits 

de fondation des villages de ces îles (aussi bien celles du Nord que celles du Sud) évoquent 

une double référence : seereer et  soose. 

 

    Ce fait  n’est d’ailleurs pas propre aux seules îles du saloum. Les anciens 

royaumes du Siin et du Saalum ont été dirigés par des dynasties dites  Gelwaar dont les 

membres étaient, selon toute probabilité, les descendants de ces premiers migrants mandeng 

qui s’étaient fondus dans la masse des paysans seereer trouvés sur place.  La question est alors 

de savoir ce qui fait la spécificité des populations de ces îles du bas-saloum ? 

Il nous semble qu’en dehors de la référence à cette double appartenance linguistique (qui 

établissait d’ailleurs des liens de parenté avec la dynastie régnante du Saalum de  l’autorité 

                                                            
352 Sur le Gaabu, voir Mane M., « Contibution à l’histoire du Kaabu, des origines au XIXe siècle »,(in, 
B.I.F..A.N, T.40, n°1, 1978)  ainsi que les actes du colloque sur le Gaabu tenu à Dakar en mai 1980 et 
publiés dans un numéro spécial de la revue Ethiopique, octobre 1981.  

353 Pelissier P.,  op.cit., 1966, p.431-433 

354 Becker C. & Martin V.,  « Documents pour servir à l’histoire du Saalum »,  BIFAN, T.41, Ser. B, n° 4, 
p.729 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 158 

duquel relevaient les îles Gandun), il faut prendre aussi en compte le fait que la difficulté 

d’accès des îles liée à la topographie, a pu être un élément déterminant dans le façonnement 

de sa population. 

               Le résultat s’était traduit, pour la population, par un plus grand sentiment 

d’indépendance à l’égard de l’autorité très souvent contraignante du pouvoir politique des 

souverains du Saalum. 

Les liens avec le continent étaient certes maintenus,355 mais il faut cependant dire que le 

climat d’insécurité favorisé par les multiples guerres dues à la traite négrière a été à l’origine 

de l’émergence du Gandun comme zone refuge. La difficulté sus mentionnée fit que les îles 

constituèrent un asile pour tous ceux qui voulaient échapper à la servitude356. La période de la 

traite négrière ayant été par excellence une époque de déplacements considérables de 

populations, on peut supposer qu’entre les XVIIe et XVIIIe siècle, les îles Gandun, du fait de 

leur proximité avec les zones Seereer de l’Ouest du Siin, de la petite côte et du Joñik, reçurent 

un contingent considérable de populations déplacées,  renforçant ainsi leur « Seereerisation ». 

 

                Les îles du Sud ont suivi le même processus de peuplement que le Gandun. 

Certaines traditions de la basse gambie357, indiquent même que les habitants du Ñomi  étaient 

à l’origine des Seereer sujets des chefs wolofs du Saalum et que c’est à la suite d’une guerre 

au cours de laquelle les populations ont été aidées par des guerriers mandeng, que le pouvoir 

est passé entre les mains de ces derniers, c'est-à-dire les Mandeng. Même si nous n’avons pas 

d’autres sources pour étayer cette affirmation de D. Gamble, il est possible que les îles du 

Ñombato, proches du Ñomi et dont les villages ont été fondés dans le sillage de ceux du 

Gandun,358 aient relevé de l’autorité du souverain du Saalum qui était d’ailleurs, à la fin du 

XVIIe siècle, le maître incontesté de cette partie de la gambie. Dans l’ouvrage de 

                                                            
355 Sur la base des études d’Abdou B. Ba, entre autres, il y avait à Jirnda  un fara Ndun, représentant  l’autorité 
politique du Saalum dans le Gandun  

356 Guèye Mb.,   op. cit., 1990, p.51 

357 Voir Gamble D.,  The Wolof of Senegambia. Toghether with notes on the Lebu and the Serer, London, 
International African Institute, 1957  

358 Les récits de fondation des villages de Bétenty ,Bossinkang et Jinnak font référence à des origines seereer et 
Gelwaar 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 159 

C.A.Walcknaer on lit: «  le premier royaume du côté du Nord est celui de Barra. Son roi est 

de la race des Mandingues et est tributaire du roi Barsali ou bur-salum »359.  

Il est probable que les îles du Sud, du fait de leur proximité avec les royaumes mandeng de la 

basse et moyenne gambie, aient subi dans leur évolution, l’influence de la culture mandeng 

d’autant plus que le fleuve gambie, par son rôle d’exutoire du réseau commercial mandeng, a 

permis, avec le développement de la traite négrière, le renforcement de toutes les formations 

politiques qui jalonnaient son cours. 

              Ainsi dès le premier quart du XVIIIe siècle, le souverain du Ñomi s’était libéré 

de la tutelle du Buur-Saalum, puisque selon Le Père Labat, « le Roi de Barre, dont le royaume 

est borné par celui du Saloum et la rivière de Djinack qui dépend aussi de l’empereur du 

Saloum, est riche grâce au commerce et aux coutumes qu’il perçoit »360. Certains villages des 

îles du Sud, durant les périodes critiques (la traite négrière par exemple) ont joué le rôle de  

zone refuge  pour les sujets du souverain mandeng du Ñomi.361  

 

          La région insulaire du bas-saloum, bien que située entre deux pôles de commerce 

dynamique362, n’a pas réussi ou n’a pas voulu, à cause de son enclavement peut-être, 

s’engager dans les échanges extérieurs. Elle n’opta cependant pas pour l’autarcie puisqu’elle 

s’est très tôt orientée dans le réseau d’échanges intérieurs. 

Dans le dispositif commercial de la Sénégambie d’alors, les îles du saloum semblent s’être 

tournées vers le continent avec lequel elles échangeaient des produits de consommation. Sel, 

poissons séchés et coquillages constituaient l’apport principal des insulaires qui, en retour 

pouvaient se ravitailler en mil363. 

 
                                                            
359 Walcknaer  C.A., Histoire Générale des voyages ou Nouvelle collection des relations de voyage par mer et par 
terre, Paris, Lefèvre, livre V. MDCCCXXV, p. 296.  

360 Labat J.B.,  Nouvelles relations de l’Afrique Occidentale,  Paris : Cavelier, P.349. Au XVe siècle, A. D. Mosto 
donnait au roi de Ñomi le titre de ñiumi Mansa (cf. Walcknaer C.A., op.cit., livre I, MDCCCXXVI, p.362.  

361 Les traditions de certains villages comme Jinnak,  l’ont souligné à plusieurs reprises durant nos entretiens 
avec nos informateurs. 

362 Au Nord, il y avait  les comptoirs de Joal et de Palmarin  (importants dans le commerce sénégambien dès le 
XVIIe siècle) et, au Sud, le fleuve gambie sillonné par le réseau commercial mandeng. 

363 Les navigateurs européens du XVIe siècle ont signalé le commerce des huîtres et des coquillages pratiqué par 
les habitants de cette région sur «les marchés des autres peuples », (cf., Fernandes  V., Description de la côte 
occidentale d’Afrique (Sénégal au Cap Monte, Archipels) (1506-1510), traduit par Th. Monod, A. Texeira Da 
Mota et R. Mauny. Bissau, Centro de Estudos Da Guine Portugesa, 1951, p.29). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 160 

                  Cependant, malgré cette option qu’ils semblent avoir prise très tôt, ces 

descendants de continentaux émigrés dans les îles, ne sont pas devenus des « gens de mer » à 

part entière puisqu’ils sont des insulaires dont les attaches terriennes demeuraient fortes.364. 

En effet, les populations des îles du saloum étaient à la fois agriculteurs et pêcheurs, ce qui 

implique une obligation de gestion du peu de terre dont ils disposaient365 mais aussi de 

l’espace fluvio-maritime366  à l’intérieur duquel ils évoluaient. Ce sont ces deux activités qui 

leur procuraient l’essentiel de leurs revenus. Une autre particularité des populations de ces îles 

a résidé dans le fait, qu'elles se sont forgées une personnalité propre en relation avec 

l'enclavement de leurs habitats, lequel enclavement leur permettait d'échapper à une trop forte 

pression de l'autorité politique du Saalum pour le Gandun et celle des royaumes mandeng de 

la gambie pour les îles Betenty et Fathala. 

 

           Si dans les îles du Nord, la langue seereer est restée le lien essentiel avec les 

terroirs de provenance, au Sud, la proximité avec les formations sociopolitiques mandeng de 

la gambie et la relative facilité d'accès des îles dites soose ont favorisé la « mandiguisation ». 

En fait, les populations de ces îles sont et se reconnaissent toutes comme des Ñominka, aussi 

bien celles du Gandun que celles de Betenty et de Fathala, dans la mesure où, en dehors de la 

langue, elles partagent pratiquement le même mode de vie. Si l'on est d'accord avec R.Van-

chi-Bonnardel sur la signification du nom367, celle-ci serait la référence identitaire originelle 

la plus ancienne  pour ces populations qui sont ainsi pêcheurs d’abord, agriculteurs ensuite 

alors que les langues seereer et soose seraient plutôt des références qui se sont formées à la 

faveur des migrations postérieures (seereer et mandeng) qui ont participé au peuplement des 

îles.  

 

 

 

                                                            
364 Van Chi Bonardel R., « Exemple de migrations multiformes intégrées : les migrations des Ñominka (îles du 
Bas-Saloum) », B.I.F.A.N, T.39, serie B, n°4, 1977,  p. 839 

365 C’est l’exemple des villages de culture ou Sanda. Au niveau de l’archipel, les habitants des îles disposent de 
villages autres que ceux où ils vivent en permanence. Ce sont des villages saisonniers appelés sanda, où ils 
résident pendant la saison des pluies au moment où leur statut passe de celui de pêcheur à celui d’agriculteurs.     

366 Ce sont marigots salés ou  « bolongs » en langue soose 

367 Niominka voudrait  dire, d'après cet auteur, “ceux qui vivent au bord de l’eau. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 161 

c. Mandeng (Soose) et Gelwaar 

 Les Soose      

                         Les populations qui parlent la langue mande et qui vivent dans le 

Sénégal actuel ainsi qu’en République de Gambie sont généralement désignées par le terme 

Soose. Pour l’essentiel, elles sont, entre autres, la résultante d’un brassage entre des migrants 

de langue mande avec des populations trouvées sur place. La langue mande est la référence 

qui les lie à la culture de leur lieu de provenance. Dans leur espace d’accueil qui n’était pas 

vide d’hommes, elles ont ensuite acquis, au cours du temps, d’autres références et le résultat a 

donné une identité nouvelle qui est celle qui sert à les désigner comme populations soose.  

                      La côte atlantique semble avoir attiré depuis longtemps des populations en 

provenance de l’intérieur du Soudan occidental. Ce sont les populations malinké dont parle S. 

M. Cissoko. Ce fut  

le premier noyau qui,  bien avant [le XIIIe siècle], s’était établi dans la 

région [le long de la gambie]….Une fois installés, ces Malinké 

fusionnèrent avec les autochtones et leur empruntèrent souvent leurs 

noms claniques à tel point qu'’il est actuellement difficile de trouver des 

noms malinké originaux tels que Keita, Sissoko ou Traoré.368  

Ce sont ces colons mandeng qui se sont avancés jusque dans le bas-saloum et dans les terres 

qui allaient devenir les unités territoriales du Mbey et du Joñik. Aussi, toutes les traditions 

orales sur le peuplement ancien insistent sur la présence de populations soose. 

                 Dans une tradition recueillie en 1975 à Pecc, près de Jiloor par Bakary Sidibé, les 

informateurs s’accordent sur le fait qu’à une certaine époque, les habitants choisissaient 

comme « chef », le plus âgé d’entre eux et l’appelaient  Maama diis a kit369.  « C’est le 

Maama diis a kit qui était le chef. A sa mort, c’est Yembe Kama qui l’a remplacé, ensuite, ce 

fut le tour de Diatara Tambedu, puis celui de Saalum Suaare »370. En fait dans cette dernière 

                                                            
368 Cissoko  S. M., op.cit. 1969, p.326 

369 Enquête de Sidibé B., à Pecc auprès de B. Loum 

370 Quand le Seereer n’arrive plus à situer la profondeur historique d’un évènement, il utilise l’expression 
« Maam a diis a kit » qui signifie mot à mot « aux temps où les ancêtres tissaient leurs yeux », voulant par là 
montrer que cet évènement s’est produit dans  la nuit des temps, c'est-à-dire à une période qu’on n’arrive plus 
à déterminer, tellement elle est lointaine. (L’information contenue dans une cassette du Centre national des 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 162 

phrase nous avons un condensé de la présentation d’un ordre de succession des premiers 

habitants ou des premiers détenteurs d’une autorité de ce terroir. C’est par cette expression 

(Maama diis a kit), qui semble être une sorte de calembour, que les populations désignaient 

les périodes reculées sur lesquelles la mémoire ne disposait plus de repères pour la fixation.  

                       Il est fort probable que ces populations de la période de «Maama diis a 

kit » étaient celles dont nous avons parlées plus haut (les Soos), que Henri Gravrand désigne 

sous le nom de Seereer Cosaan371 et qui, sous des contraintes multiples (sécheresse, 

désertification ou problèmes politiques) ont glissé depuis l’espace sahélo-soudanais, vers celui 

du Saalum certainement plus humide à l’époque. A la lumière de toutes ces informations 

éparses et vagues que l’on recueille auprès des habitants des villages qui nous ont été signalés 

comme étant les plus anciens du Saalum, il semble qu’il y a  eu, à une période difficile à 

situer, une arrivée de populations en provenance des régions du Nord et du Nord-est (anciens 

royaumes soninké). Elles ont été suivies à partir du XIIIe siècle, lors de la période d’extension 

du Mali, par des Mandeng qui, pour la plupart, se sont installés le long du fleuve gambie. 

C’est à partir du Sud, plus précisément de la rive nord de la gambie, que les populations 

mandeng, qui ont précédé les Gelwaar, ont essaimé en petites communautés à travers les 

terres comprises entre les deux fleuves saloum et gambie.  

             C’est certainement à cette vague d’immigrants qu’aurait appartenu le nommé 

Kuyong Keita, celui qui, le premier, a habité dans l’île qui porte son nom et qui fait face au 

village de Kawoon, la future capitale du Saalum. La plupart des sources orales parlent de 

Kuyong Keita. Cependant, à part l’évocation de son nom qui est lié à l’île Kastiambé où il 

s’était installé, aucune de ces sources n’a retenu une quelconque information concernant ce 

personnage qui aurait été l’oncle paternel de Sundiata et son représentant dans cet espace.372 

                                                                                                                                                                                          
Archives culturelles de Gambie. La cassette est un enregistrement  de Bakary Sidibé, employé du centre qui a 
effectué beaucoup d’enquêtes en compagnie de chercheurs américains).  

371 Pour Henri Gravand, l’expression Seereer Coosaan désigne les populations seereer qui ont cohabité avec les 
Halpulaar’en dans la vallée du fleuve Sénégal et qui,  à partir du XIe siècle, ont entamé un processus de 
migration qui les a menées vers leur habitat actuel du centre-ouest du Sénégal où elles se sont intégrées aux 
Paléo-négrites trouvés sur place et aux populations soninke et mandeng en provenance de la zone soudano-
sahélienne.    

372 Sarr D., « Problématique de la mise en place de la population de Kahone du 8eme siècle à  l’avènement de 
Mbegane ndour (1493- 1513) » Mémoire de DEA ; UCAD .FLSH. 1993-94, p.37  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 163 

                Il n’y a pas presque pas de sources variées et consistantes pour dire que Kuyong 

Keita, était lié à Sundiata ou qu’il l’ait représenté sur ces terres. La raison est que si un tel fait 

était avéré, pourquoi se serait-il complètement perdu dans l’anonymat, contrairement à 

Tiramakhan Traoré que l’on retrouve dans presque toutes les sources relatant l’installation des 

Mandeng de l’Ouest dans leurs actuels territoires du Tiliji. Selon S. M. Cissokho qui a étudié 

l’histoire des Mandeng de l’Ouest, 

 on peut admettre, vu la concordance des deux traditions [celle de 

Kelemanson du Manding et celle du Kabou] que c’est bien Tiramakhan, 

le conquérant de nombreux pays de gambie et de Kabou.373  

Notre hypothèse est que Kuyong Keita a dû faire partie de ces colons mandeng 

qui, au XIIIe siècle, à la suite de l’expédition menée par Tiramakhan, se sont aventurés, après 

avoir traversé la gambie, jusqu’aux terres qui deviendront le territoire du Saalum. Quoiqu’il 

en soit, la référence à Kuyong Keita et la tentative que la tradition essaie de faire pour le 

rattacher à Sundiata, est un indice pour situer l’arrivée d’une vague d’immigrants mandeng 

dans le Saalum avant celle des Gelwaar au XIVe siècle.  

            Un coup d’œil dans l’espace situé plus au Sud, le long de la gambie, montre aussi une 

installation ancienne de populations en provenance du Nord-est comme l’ont suggéré 

S.M.Cissokho et K.Sambou qui pensent que les premiers migrants dont les patronymes étaient 

Diba, Maroon et autres et qui se sont installés dans le Badibu, seraient des Soninké descendus 

vers le Sud à la suite du déclin de l’empire du Ghana374. A travers les différentes traditions qui 

circulent dans le Ñomi, le Badibu, le Sabax, le Sanjal et dans l’espace du Saalum riverain des 

berges gambiennes, on perçoit aussi une présence ancienne de populations mandeng arrivées 

bien avant les Gelwaar.  Ainsi, Jebel Samb relatant la légende de Sora Moussa l’ancêtre des 

populations de patronyme Jammé, le fait passer par le Jolof, le Siin et le Saalum avant son 

installation sur les rives de la gambie. Là, avec sa suite, ils rencontrèrent d’autres populations 

auxquelles, ils étaient apparentés. C’est cela qui est d’ailleurs, selon lui, à l’origine du nom 

                                                            
373 Cissoko S. M., « La Royauté (Mansaya) chez les Mandingues occidentaux, d’après leurs traditions orales », 
BIFAN,  Série  B, tomeXXXI,  n°2, 1969, p.75. Sur le sens de Tiliji, cf., infra. 

374 Cissoko S.M. & Sambou K., Recueil des traditions orales des Mandingues de Gambie et de Casamance, 
centre régional de documentation pour la tradition orale, Niger, p.5  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 164 

« Badibu » qui signifierait  « la rencontre des parents », sous-entendu là où les parents se sont 

rencontrés375.  

                    Le cas de Sora Moussa montre qu’en fait, il est difficile de donner des dates 

ou périodes précises concernant l’installation des Mandeng le long des rives de la gambie. 

Cependant, dans un article sur les Mandeng de l’Ouest d’après leurs traditions orales, Sékéné 

Mody Cissoko est arrivé à la conclusion que l’expansion mandeng vers les pays du soleil 

couchant aurait revêtu plusieurs formes : économique, religieuse et militaire. Le chef de 

guerre de Sunjata, en l’occurrence Tiramakhan Traoré, aurait soumis les populations 

autochtones des rives de la gambie, consacrant l’émergence de petits royaumes tributaires du 

Mali le long de cette vallée fertile du fleuve. Ce sont ces royaumes qui ont été signalés par les 

voyageurs portugais des XVe  et XVIe siècles. Mais les traditions recueillies par lui-même 

dans l’espace occupé par ces mandeng de l’Ouest l’ont amené à penser que bien avant le XIIIe 

siècle, il existait des Malinké376 établis dans la région depuis une période déjà  plus ou moins 

ancienne et qu'avec la conquête de Tiramakhan, il y a eu une migration plus importante de 

paysans attirés par la fertilité des terres ainsi que des marchands et des marabouts qui vinrent 

aussi s’y installer.377  Le personnage de Sora Moussa mis en exergue par la légende racontée 

par Jebel Samb, est un bon fil conducteur de cette pérégrination consécutive à l’expédition 

supposée de Tiramakhan Traoré.   

                      Sur une carte, les terres atlantiques et subatlantiques s’étendant entre saloum et 

gambie constituent la partie septentrionale des régions situées à la périphérie occidentale du 

monde mandé. Ces régions périphériques sont désignées en mandeng par l’expression Tiliji. 

Selon Cornélia Giessing, le Tiliji est décrit 

 comme un espace de rencontre (conquêtes, infiltrations, fusions) entre 

des acteurs successifs venant de l’Orient (Tilibo Manding) et leurs 

prédécesseurs, « autochtones » ou immigrants antérieurs.378  

                                                            
375 Samb J., informateur déjà cité. 

376 Malinké, Soose et Jula sont des noms donnés à des populations de culture mandeng, mais dont l’espace 
d’évolution est généralement hors du Mande (la guinée forestière pour les Malinke, le Sénégal et  la Gambie 
pour les Soose, le Nord de la cote d’Ivoire pour les Jula. 

377 Cissoko, S.M., op.cit., 1969, p.325-326   

378 Giesing, C., « Fari Sangul, Sankule Faring, Migrations et intégration politique » in : Migrations anciennes et 
peuplement actuel des côtes guinéennes, sous la direction de Gaillard, G., L’Harmattan, 2000, p.250  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 165 

Ainsi, la zone comprise entre saloum et gambie a  participé de l’évolution culturelle de cette 

vaste région de brassage où se sont installées progressivement des populations venues 

d’horizons divers. Citant un de ses informateurs, C. Giessing note que  

L’espace entier du kinara au Salum, de Badibu et Kombo au nord –ouest 

jusqu’à Koli/Kadé au sud-est, du Pajadi à l’est jusqu’au Kinara (joladu), 

Mansuan, tiliji/Jaa et Kasa au sud et sud ouest aurait été jadis unis, 

culturellement et politiquement, avant la domination du Manding 

Mali.379 

                         En fait, démêler l’histoire du peuplement de cet espace ainsi 

délimité demeure une entreprise encore difficile et varie avec le crédit qu’on accorde à la 

profondeur historique des  sources orales pour les hautes périodes de l’évolution. Cependant, 

on peut retenir que le Saalum a été une zone où se sont retrouvées, très tôt, diverses 

populations (Baïnunk, Joola, Seereer, Balanta et Mandeng) dont les trajectoires historiques ne 

sont pas encore toutes étudiées, même si la séquence de la domination politique de l’empire 

du Mali au XIIIe siècle et plus tard du royaume du Gaabu est mieux connue. 

              Les traditions orales des différentes populations ayant occupé cet espace ne les 

figent pas dans un territoire fixe, mais font état de leurs multiples déplacements dont le 

résultat est cette relative unité culturelle faite d’emprunts, d’assimilation de fragmentation et 

d’osmose avant l’émergence de leurs identités respectives380. Ainsi, on peut comprendre qu’il 

y eut à la périphérie nord du Tiliji, une avancée de colons mandeng dont le nombre a pu 

augmenter avec la conquête amorcée au milieu du XIIIe siècle par l’expansion guerrière des 

Mandeng du Tiliboo381, laquelle est aux sources de la formation du royaume du Gaabu. 

             En dehors des rives de la gambie, les colons mandeng ne semblent pas s’être 

politiquement organisés. Les sources orales ont simplement retenu des noms de villages dont 

la fondation leur est attribuée. Ce sont ceux qui, selon H.Gravand, « portent un nom qui 

commence toujours par une dénomination commune, qui signifie « Père » ou « Patriarche ». 
                                                            
379 Ibidem  

380 L’article de Cornélia Giesing s’appuie largement sur les sources orales qui relatent les migrations de 
populations entre  des frontières du Saalum au Nord-ouest  jusqu’au Kinara au Sud, espace contrôlé au XVe 
siècle par Fari Sangul (le forosangole mentionné par Da Mosto).  

381 Tiliboo est générallement synonyme de l’empire du Mali,  situé à l’Est, par rapport au Tiliji, espace territorial 
des Mandeng de l’Ouest. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 166 

C’est le terme FA », comme Fa Boura, Fa Yil, Fa Sakhor, etc. Pour cet auteur, le terme Gaabu 

dans les traditions seereer renvoie à deux réalités : celle d’un Gaabu mythique et celle d’un 

Gaabu historique.382 Ce Gaabu mythique dont il parle représente certainement le Tiliji des 

Mandeng occidentaux, ces terres de rencontre et d’intégration où ils évoluèrent avec des 

populations  diverses, mais où la culture mandeng finit par s’imposer à la suite, notamment, 

de l’expansion du Mali. 

                L’émergence du royaume du Gaabu comme principale puissance du Tiliji au XVIe 

siècle en relation avec la décadence du Mali entre autres facteurs, en a fait la référence 

principale comme région d’origine pour presque tous les Mandeng qui se sont installés entre 

le saloum et la gambie. Il y a aussi le fait que, selon H. Gravrand,  pendant la période de 

domination du Mali, ou tout juste au début de la conquête, «  la grande famille Gelwaar s’est 

constituée au Gabou. … et dans la région de Badiar, [elle] s’est taillée un fief et put être 

comptée comme une famille Nianthio. »383Avec les déplacements des populations si 

fréquentes dans le Tiliji, cette famille Gelwaar qui se disait d’origine aristocratique, entamait, 

à partir du Bajar, une migration qui l’a menée au cœur du pays jusque là occupé par des 

Seereer et quelques colons mandeng. C’est l’odyssée Gelwaar384 au terme de laquelle, les 

populations de culture mandeng qui jusque là s’étaient contentées de s’installer et de vivre à 

côté des populations seereer, arrivèrent à mettre sur pied une formation sociopolitique, 

d’abord dans le Siin (au cœur du pays seereer) ensuite dans le Mbey, laquelle, en 

s’élargissant, devint le  noyau du royaume du Saalum.  

 Les Gelwaar  

                          C’est à la suite des contradictions ayant opposé les populations Kabunké au 

XIVe siècle, qu’une frange de la fraction dirigeante aurait entamé le mouvement connu sous le 
                                                            
382 Dans l’histoire du Gaabu, H. Gravrand distingue trois grandes périodes :  

-  La période du Gabou Baïnouk qui précéde Sunjata 

- celle du Gabou manding, qui suit immédiatement Sunjata. Durant cette période, le Gabou était une province 
fédérée à l’Empire du Mali 

-La période du Royaume du Gabou, qui débute au dernier tiers du XVIe siècle, avec la décadence de l’empire du 
Mali et l’indépendance du Gabou » op.cit., 1981, p.45 

383 Gravrand R.P., op.cit., 1981, p.49 

384 Dans le cas de la présente étude, nous ne reviendrons ni sur cette odyssée, ni sur les causes du départ des 
Gelwaar du Gaabu.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 167 

nom de la migration gelwaar, du Bajaar, (une province du Gaabu), vers l’espace où des 

populations Seereer,  parties du sénégal, avaient déjà entamé un processus de colonisation. Il 

est probable que parmi les populations qui ont accompagné ladite  migration gelwaar, 

certaines descendaient de ces Seereer qui, aux siècles précédents, s’étaient aventurés jusqu’en 

basse Casamance et même au-delà. Il n’est alors pas étonnant que ces Seereer, compagnons 

des Gelwaar, puissent du point de vue de leur provenance, se réclamer du Gaabu. C’est cela 

qui explique la tradition rapportée par P. Laprade qui, dans la version sur les traditions orales 

seereer, fait venir ces derniers du Sud de la Sénégambie.  Cela montre encore une fois la 

complexité de l’étude des origines dans un espace où les identités en formation ne se sont pas 

encore cristallisées. Même au niveau de la basse gambie, là où l’influence mandeng a été plus 

prégnante, certaines populations, dans leurs références identitaires, ne manquent pas de 

souligner une appartenance au monde seereer385. L’explication nous semble résider dans le 

fait qu’il y a itinérance. 

 

               Les informateurs de Pinet-Laprade qui se réfèrent au Gaabu quand ils parlent 

de leurs origines, font intervenir un des multiples éléments ayant joué un rôle dans le 

façonnement de leur identité en construction. Il s’agit de leur mouvance dans l’ère d’influence 

culturelle du monde mandé. Une  tradition parlant des « origines du pouvoir en pays seereer », 

recueillie par notre collègue Amath Faye fait référence à ce mouvement de « va et vient » des 

populations, lequel mouvement permet de mieux comprendre les multiples références 

identitaires auxquelles se réclament les Seereer répartis entre Siin, Saalum et la rive nord de la 

gambie.  

On dit que Masa est un Socé. Mais il se trouve que son ancêtre est 

originaire du Sine.  Même sa mère est originaire du Sine [il serait, alors 

un soce né au Siin]. C’est Kod – Mbaru qui a mis au monde Yaande, la 

mère de Masa.  C’est à l’époque où, jeune fille, elle vivait ici, que le père 

de Masa vint du Gabou.  Il était issu de la famille régnante du Gabou. Il 

arriva dans le pays et se mit à exercer le métier de féticheur.  A l’époque, 

seul le chef [le père Yaande] avait coutume d’héberger un grand 

féticheur. Il [le futur père de Masa/Maïssa] se fixa ici et un jour, il la 

                                                            
385 Selon les informateurs de David Gamble, à l’origine, les habitants de la basse gambie étaient des Seereer  
(Gamble D.P., The Wolof of Senegambia. Together with the Notes on the Lebu and the Serer, London, 
International African Institute, 1957, p.99).  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 168 

[Yaande] remarqua et entreprit de l’envoûter (une conquête mystique. Il 

le fit tant et si bien qu’on la [Yaande] lui donna en mariage.  Alors il 

s’installa avec elle ici et ils eurent Masa. 

                     Quelques temps après, le roi [du Gaabu], son père, mourut. 

Lui [le père de Maïssa], héritier présomptif de la couronne, retourna au 

Gabou avec la mère de Masa et ses enfants [dont Maïssa avec 

probablement Kino Mew et Kularo Mew]. A son arrivée, il hérita le 

pouvoir et jusqu’à sa mort, le conserva. [Ainsi, Maïssa né au Siin, y a 

passé sa prime enfance. Son adolescence eut lieu au Gaabu] A ce 

moment, Masa était déjà un grand garçon et les anciens esclaves de son 

père [la garde royale probablement] se rangèrent tous de son côté. Alors 

les neveux de son père déclarèrent : « Masa ne régnera jamais dans ce 

royaume. Qu’il s’en aille ! Nous avons appris qu’il est bien un Gelwaar, 

mais il ne doit point régner ici, au Gabou, qu’il retourne dans son pays! 

Ici, au Gabou, le pouvoir gelwaar revient aux neveux.» Il [Maïssa] leur 

répondit : « Ce qui appartient à mon père, personne ne peut me 

l’arracher.» Alors ils [ses cousins] lui déclarèrent la guerre. Partout où 

ils se battirent, Masa les mit en déroute grâce à la puissance des fétiches 

de son père et ce, durant deux hivernages.  

                   Alors, leur sœur [une cousine de Maïssa] leur dit : « L’arme 

qui vous permettra de venir à bout de Masa ne sera point celle que vous 

utilisez en ce moment car il dispose de tous les gris - gris de son père et il 

est plus puissant que vous. Mais si vous m’autorisez à l’épouser et à aller 

vivre avec lui, avant  que je ne puisse avoir un fils là – bas, Masa sera 

votre prisonnier.» Ils  la lui donnèrent en mariage au début de 

l’hivernage. Elle y vécut jusqu’à l’ouverture de la saison des récoltes et y 

passa toute la saison sèche. Elle y resta même jusqu’au début du nouvel 

hivernage. Un jour, alors que Masa était sous l’arbre à palabres en 

compagnie de ses serviteurs et de ses esclaves, elle s’introduisit dans sa 

chambre secrète, s’empara de tous les gris – gris qui y étaient déposés, 

les jeta par - dessus la haie de la maison et les livra à ses frères, puis elle  

leur déclara : « Attaquez – le ! Voici le secret de ses victoires sur vous.» 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 169 

 Vers le crépuscule Masa revint à la maison et demanda après sa femme. 

On lui dit qu’elle était partie le soir même chez ses parents. Il attendit 

longtemps encore sans la voir revenir, puis il ouvrit la porte de la 

chambre secrète et la trouva vide. Alors il déclara : « Aujourd’hui, nous 

serons faits prisonniers !  Fuyons ! Sortons du royaume sans tarder.» Et 

il se sauva avec toute sa famille, avec ses esclaves et ses sœurs. Il 

marcha, toute la nuit, marcha jusqu’au lever du jour. Dès le premier 

chant du coq, les assaillants attaquèrent la maison, mais n’y trouvèrent 

personne. Masa était déjà parti. 

                         Après avoir marché et marché très longtemps, ils 

arrivèrent aux portes de Mbey. La première pluie de l’hivernage les y 

surprit.  Ils y dressèrent des tentes de fortune et furent contraints de 

passer là l’hivernage. Ils débroussaillèrent la forêt et semèrent les 

graines de sorgho qu’ils avaient emportées. [Maïssa aurait pu se fixer au 

Mbey]  Dès que la récolte vint, Masa fit battre le sorgho, et il pénétra 

dans le territoire de Mbey. C’est un roi  nommé Fari Diome qu’il trouva 

sur le trône de Mbey. Il vint le trouver et lui dit : « On m’a chassé [de 

mon royaume]. Je suis un fuyard, je viens demander l’asile chez toi. » [il 

y avait alors une certaine structure politique dans ce qui fut plus tard le 

Saalum, incarnée par Fari Diom] 

 Il lui demanda : « Qui donc es- tu ? » 

 Il répondit : « Je suis Koumba Badial »  

  Il lui dit : « Tu ne viens pas en exil, tu es de retour [sinon dans ta terre 

de naissance, du moins chez des personnes avec lesquelles tu partages la 

même culture] ; Si tu viens à Mbey alors que tu es Koumba Badial et moi 

Sira Badial, tu ne viens pas en exil, tu es de retour. »386 

 Et il lui accorda l’hospitalité. 

                Tout débuta en effet avec Mengué. Après la migration du nord 

                                                            
386 Quand  Masa  dit qu’il est Koumba Badial, Fari Diome comprend qu’il est descendant de Koumba Badial et 
qu’ils sont donc parents puisque lui aussi, comme il dit ,est Sira Badial, c'est-à-dire descendant de Sira Badial.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 170 

[Sahara peut-être ?], le peuple387 s’était fixé au Fouta. Puis, après son 

séjour au Fouta, il s’établit au Walo. C’est du Walo que Mengué est 

venue ici Elle était sa mère. Mengué est là en compagnie de Badial. Elle 

était sa mère. 

[On a alors au départ Mengue mère de Badial qui  est l’ancêtre de celui 

qui, avant l’avènement de Maïssa au Siin, avait une certaine autorité dans 

ce qui allait devenir le Saalum]. Mengue est mère de Badial. Badial 

Mengué était une femme. Lors de son séjour au Walo, Badial y a fondé 

un village. Il existe au Walo un village qu’on appelle Mengeeñ, c’est elle 

qui l’a fondé. Après le Walo, elle est venue s’installer ici à Thioupane 

près de Diakhao. C’est ici qu’elle s’est installée avec ses deux filles : 

Sira Badial et Koumba Badial. Badial était leur mère. Sira Badial se 

maria à Selik. Elle est l’ancêtre des Gelwaar de Selik….. Koumba 

Badial, elle, resta au Sine.  Et Koumba Badial engendra Kod – Koumba. 

 Kod - Koumba eut Diodio Kodou 

  Diodio Kodou eut Mbar – Diodio 

   Mbar Diodio eut Yande Mbarou, Diodio – Mbarou, Kod – Mbarou et 

Biram – Mbar - Diodio    leur frère. 

  C’est donc Kod - Mbarou qui a engendré [Yaande], la mère de Masa. 

  Ainsi il [Massa/Maïssa] dit à Fari Diome: «  C’est moi Koumba 

Badial ». Fari Diome lui accorda l’hospitalité et il s’établit dans ce 

village que l’on nomme Koular388. [Du Gaabu, il y a eu encore itinérance. 

Du Gaabu au Siin, il y a eu les escales du Mbey et de Kulaar] Les Soose 

qui y habitent encore aujourd’hui sont tous issus des compagnons de 

                                                            
387 Cette migration qui se réfère à  l’exode des (XIè-XIIè s.) fait de  la vallée du fleuve sénégal une des étapes 
repère de l’itinérance des Seereer. La légende semble suggérer, que la vallée du sénégal n’a été qu’une étape. 

388Premier royaume gelwar constitué milieu du XIVè siècle, Kulaar a toujours été respecté par les souverains du 
Saalum et c’est au cours des guerres religieuses du XIXe siècle que le royaume  a été  envahi. Selon P. Laprade, 
« Maba s’empare du pays de kulaar en 1862.  Kulaar éait gouverné par une branche collatérale à celle des 
Gelwaar du Siin et du Saalum [et] en 1862, [son] roi  est tué à NDiafé ndiafé par Maba »(Laprade P., « Notice 
sur les Sérères », in,  Annuaires du Sénégal et  Dépendances pour l’année 1865, p.146 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 171 

Masa389. 

                   Cette tradition qui complète et éclaire celle recueillie par Pinet-Laprade 

montre que la période d’installation des Seereer entre le saloum et la gambie, s’est effectuée 

non seulement sur une tranche temporelle assez importante, mais qu’en fait les populations 

ont mis un temps considérable avant la fixation définitive qui devait donner aux différents 

terroirs la configuration sous laquelle ils évoluèrent au moment de l’émergence des royaumes 

du Siin et du Saalum. Nous avons tenu à la restituer in extenso parce qu’elle permet de mieux 

appréhender cette odyssée Gelwaar que les historiens essaient de comprendre et dont 

l’aboutissement semble être à l’origine de l’émergence des royaumes du Siin et du Saalum.  

L’absence de sources variées rend très difficile la compréhension de cet épisode de l’histoire 

desdites sociétés. Cependant, les informations véhiculées par les traditions, à consistance 

historique pas toujours évidente, donnent un éclairage nouveau à cette question de 

l’installation des Seereer d’abord et des Gelwaar ensuite. Mbaye Guèye, parlant de 

l’installation des Seereer dans leur habitat actuel, les présente comme si leur arrivée en ces 

lieux avait constitué la fin de la migration. Pour lui,  

Lorsqu’ils mirent pied sur la terre qui était désormais leur patrie, ……la 

tribu des Ol occupa le Bawol, celle des Ndiafad et de Naul se fixèrent 

autour de Diohine. Alors que les tribus des Singandum et des Fefeys 

élirent domicile dans l’espace compris entre Fatick, Gandiaye et gossas, 

les Hirena choisirent les secteurs marécageux allant de Palmarin à 

Fatick et les Dieghem s’installèrent le long du littoral de Mbour à 

Joal.390  

                Dans ce texte, un peu ancien du reste,  cet historien, un de nos maîtres, 

semblait figer les Seereer dans leur habitat et ne prend pas en compte les dynamiques qui 

avaient et qui ont, par la suite, eu cours dans l’ensemble de cet espace. Ces dynamiques 

                                                            
389 Cette tradition sur « Les Origines du pouvoir en pays sereer » par Ndiba Nduur, a été recueillie  par notre 
collègue  Amade Faye qui eu la gentillesse de nous la communiquer.  Selon cette tradition, Masa wali Dione 
que la plupart des sources présentent comme parti du Gaabu avec ses partisans suite à un conflit autour de la 
dévolution du pouvoir dans ce dernier royaume, serait en fait, du côté de sa famille maternelle, un descendant 
des Seereer « Cosaan » installés dans les terres qui ont servi de territoire aux Siin et Saalum, où il serait  
d’ailleurs né  (comme le souligne la tradition recueillie par Pinet-Laprade).   

390 Guèye Mb., « Les Guélowares et le Sine », Ethiopiques,  octobre 1981, n° spécial, p175 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 172 

intègrent les mouvements de populations, mais aussi les échanges commerciaux et l’évolution 

interne des sociétés en place, c'est-à-dire autant d’éléments qui participent au façonnement 

des identités. Dans le même texte, le même auteur présentait les Gelwaar comme des 

conquérants mandeng qui, « au XIVe siècle, chassés de leur pays à la suite de luttes intestines, 

firent leur apparition dans l’espace occupé par les Sérères »391.   

               Le texte oral reproduit  ci-dessus en version française a le mérite de prendre en 

compte l’ensemble des éléments explicatifs de l’odyssée Gelwaar en y incluant toute la trame 

d’évolution suivie par le peuple seereer depuis le début de sa migration vers le Sud. Il est vrai 

que la technique de mémorisation qui sélectionne et fixe les évènements d’importance dans 

les sociétés où l’oralité prédomine, a tendance non seulement à comprimer le temps, mais 

aussi à choisir des repères qui servent à lier les moments forts de ces évènements. Ainsi, la 

migration qui a mené les Seereer de la vallée du fleuve Sénégal vers le Sud y est évoquée et le 

texte donne aussi un élément nouveau sur le personnage de Sira Bajal, avec des repères dans 

la région de départ. La généalogie de cette dernière la rattache au Waalo sur les berges du 

Sénégal, au village de Mengeñ fondé par Menge, son aïeul. Quand le Laman Fari Joom dit 

dans le texte qu'’il est Sira Bajal et que Masa est Kumba Bajal, il faut plutôt comprendre 

qu'’ils sont descendants de ces dernières392. Comme nous l’avons annoncé plus haut, cette 

mention de Sira Bajal et la place que le texte oral lui attribue, confirment encore une fois de 

plus son rôle de lien entre le Nord et le Sud de la Sénégambie.  

Le texte montre aussi que les régions occupées par les Seereer en provenance de 

la vallée du sénégal n’étaient pas un espace fermé. Ses populations semblent avoir  participé, 

très tôt, aux réseaux d’échanges commerciaux qui reliaient les différentes parties de la 

Sénégambie. G.E. Brooks a montré que les habitants du delta du saloum, en l’occurrence les 

Ñominka,  ont participé très tôt aux réseaux de commerce mis en place par les populations 

riveraines de l’Atlantique.  

Niominka currently speak Serer together with their mainland neighbors, 

but it seems highly probable that in former times they spoke a Bak  

language. Niominka and neighboring serer speaking groups exploited the 

arid climate of the savanna zone north of the Gambia River to make salt 

                                                            
391 Id., Ibid., p. 176 

392 Ce sont les subtilités de langage qui les autorisent à s’exprimer ainsi. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 173 

by solar evaporation and prepare dried fish and mollusks for trade along 

the Gambia River and its tributaries, linking trade routes bearing 

northwards, eastwards, and southwards. 393  

Cette ouverture de ce qu’ont été les territoires du Siin et du Saalum vers le Sud de la 

Sénégambie les rattache, au plan économique, aux rivières du Sud. Au plan sociologique, ils 

ont participé au fonctionnement des sociétés qui y ont vécu et qui, pour l’essentiel, sont des 

sociétés matrilinéaires394. Cet aspect a d’ailleurs frappé les chercheurs qui ont étudié les 

sociétés mandeng de cette région. Pourquoi les Mandeng de l’Ouest sont matrilinéaires, alors 

qu'’ils viennent du Tilibo où domine la succession patrilinéaire ? « C’est un fait curieux dans 

le monde mandingue que la présence du matrilignage chez les Kabounké » souligne S. M. 

Cissoko. Cependant, cette curiosité n’en est plus une quand il fait constater  que « le nantio est 

synonyme de Gueloware et le matrilinéat de Kabou est presque identique à celui du Sine-

Saloum. Ces deux pays sont les musu banxo, « terre de femmes » en Séné-guinée. La tradition 

les lie ».395 Il est communément admis que ce sont les Gelwaar qui ont transposé le système 

matrilinéaire au Siin et au Saalum. Mais dans son analyse, S.M. Cissoko en arrive à la 

conclusion selon laquelle, « le système matrilinéaire gueloware ne viendrait pas du Kabou. Il 

doit être recherché dans le vieux fonds matriarcal sérère où furent assimilés les guerriers 

mandingues venus de Kabou »396.  

        Il est très difficile de démêler cette question des Gelwaar toujours considérés 

comme des Mandeng arrivés en milieu Seereer, du fait du caractère plutôt hagiographique de 

la tradition. Cependant la version de Pinet Laprade et celle du texte oral sur « les origines du 

pouvoir en pays Seereer », mises en perspective avec l’évolution des populations de l’espace 

sud de la Sénégambie, nous permettent de formuler l’hypothèse selon laquelle, l’identité de 

                                                            
393 Brooks G. E.,   « Historical perspectives on the Guinea-Bissau Region, Fifteenth to Nineteenth centuries” 
Vice-almirante A. Teixeira Da Mota, In Memoriam, T. I, Academia de Marinha, Instituto de Investigação 
Cientifica Tropical, Lisboa, 1987, p.281  

394 Les traditions orales des populations de la rive nord de la gambie, Ñomi et Badibu en particulier, disent 
qu'avant l’installation des Mandeng, la société était dirigée par les femmes. Celles  qui ont été recueillies par S. 
M. Cissoko et G. Sambou au Ñomi parlent de douze reines avant le passage de la royauté  aux mains des 
hommes. Jabel Samb, dans la légende de Sora Moussa, parle de Mansa Ñiling, la reine du Badibu.  

395 Cissoko S. M. , « Introduction à l’Histoire des Mandingues de l’ouest », Ethiopiques, octobre 1981, n° spécial, 
p.89 

396 Ibidem. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 174 

ces migrants arrivés dans l’espace déjà occupé par les Seereer au XIVe siècle a créé  le cadre  

d’un mélange d’éléments où la culture seereer n’a pas été absente. C’est cela qui peut 

d’ailleurs expliquer la relative facilité avec laquelle, les Gelwaar se sont fondus dans la 

société qui les a accueillis, étant entendu qu'’ils partageaient avec elle certaines références 

identitaires communes. La migration Gelwaar doit dans ce cadre être comprise alors comme 

un autre moment fort de déplacement de populations. Elle a participé au brassage de 

populations mandeng avec celles qui étaient présentes dans ce Sud de la Sénégambie, même si 

l’élément mandeng, en référence au pouvoir lointain du Mandi Mansa, est toujours resté 

prégnant dans la mémoire collective qui a fixé cet élément comme référence forte. L’itinéraire 

de la migration peut d’ailleurs être retracé grâce à cette référence au Gaabu qui est 

omniprésente chez les populations du bas saloum, plus particulièrement chez les Seereer 

Ñominka, dont le fond de la population est constitué sans conteste par les éléments qui 

descendaient  cette migration. 

           Cette partie occidentale du Saalum, où se sont installés Seereer et Soose, a 

participé à la fois  des dynamiques de l’espace des Seereer du Siin397 et de celui des rivières 

du Sud. Elle a constitué une sorte de synthèse entre ces deux mondes, évoluant avec une 

personnalité propre autour de ce qu’on peut appeler des « démocraties villageoises » 

lesquelles, progressivement se sont structurées en deux unités territoriales : le Mbey et le 

Joñik.  

La deuxième grande composante de la population du Saalum, celle qui a fini par y 

être la plus nombreuse est localisée dans la partie orientale, de part et d’autre de la vallée du 

haut saloum. Ce sont les Wolof.  

3. Le Saalum oriental : un espace pour refugiés politiques 

a. les Wolof au Saalum 
 

Selon Pinet Laprade, 

                                                            
397 Contrairement au Saalum, le siin a accueilli le plus gros contingent de migrants Seereer. Il est le pays Seereer 
par excellence, le Saalum ne constituant qu'’une partie avancée de la migration. Cependant, les Seereer qui se 
sont installés sur la partie côtière du Siin dont la bande de terre se prolonge jusqu’à celle de Sangomar,  du fait  
du même environnement estuarien, sont très proches des populations du delta du Saalum. Les habitants du 
Loog dans le Saalum se disent parents des Hirena du Siin. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 175 

 Quand les  Seereer s’établirent dans la région qu’ils occupent encore, ils 

eurent pour voisine, une petite tribu émigrée du Jolof, commandée par la 

famille des Njaay. Ils vécurent en bonne intelligence avec elle. Ces derniers 

s’allièrent à la famille Gelwaar et leurs descendants ont quelque fois régné sur 

le Saalum. Ils ont de tout temps commandé sous l’autorité des rois du Saalum, 

la province du Siñi l’une des plus importantes du Saalum »398. Les Wolof sont 

mentionnés dans les sources écrites européennes dès le milieu du XVe 

siècle. C'est Alvise Da Mosto qui, visitant la région Sénégambienne en 

1455, a mentionné pour la première fois le nom de ces populations qu’il 

transcrit « Gilofes. 399 

                       Il serait très difficile de dire avec exactitude l’époque à laquelle remonte 

la présence wolof dans ce qu’a été le territoire du Saalum. L'ethnie et la langue wolof seraient 

apparues d'après les sources orales, avec Njajaan Njaay, le fondateur légendaire de l'empire 

du Jolof. Un des problèmes majeurs que rencontre celui qui veut utiliser ce texte à des fins de 

reconstitution historique, est celui de la datation du récit. Ainsi le règne de Njajaan Njaay est 

daté d’entre 1186 et 1202 par Amadou Wade et d’entre 1212 et 1256 par   Yoro Diaw400.  

Vincent Monteil, commentant la « chronique du Waalo » d’Amadou Wade  fait remarquer 

que  la formation de la langue et de l'ethnie des Wolof ne remonterait qu'à la fin du XIIe siècle 

ou au début du XIIIe siècle. C'est alors seulement que, selon Amadu Wade les gens de 

Mengeñ, du Siin et du Waalo, sous la direction de Njajaan, composèrent un dialecte qui est la 

langue des Wolof401.  Boubacar Barry, dans son article intitulé «La chronologie dans la 

tradition orale du Waalo »402, a estimé la durée moyenne de règne au Waalo à neuf (09) ans, 

Partant de là, il est parvenu à situer le règne de Njajaan Njaay au  Waalo au XIVe siècle, plus 

précisément, entre 1349 et 1358.  

                                                            
398 Laprade P., op.cit, p. 140  

399« Le pais de ces Noirs sur le fleuve de Senega est le premier royaume des Noirs de la basse Ethiopie, et les 
peuples qui habitent aux rivages d’iceluy, s’appellent Gilofes » (Da  Mosto A., op.cit., p.92) 

400Wade A., « Chronique du Wâlo sénégalais », B.I.F.A.N., Série B, tome 26, n° 3-4, juillet-octobre 1964 & 
« Légendes et coutumes Sénégalaises, Cahiers de Yoro Diaw », Publié et commentés par Gaden H.,  

401 Wade A., op.cit. 1964 , p.  454. 

402 Barry B., « La chronologie dans la tradition orale du Waalo : essai d’interprétation », Africa Zamani, 
Yaoundé, n°3, 1974, p. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 176 

                Un autre calcul, qui situe le règne de Njajaan au XIIIe siècle, a été tenté par 

Victoria Bomba403. Dans cette question de la datation du règne de Njajaan Njaay et des 

aspects subsidiaires (fondation du Jolof, constitution du groupe ethno-linguistique des wolof), 

notons que le Jolof est aussi mentionné dans une source extérieure à l’aire Sénégambienne : 

ce sont les sources orales de l'histoire du Mali. Djibril Tamsir Niane, dans  Soundiata ou 

l’épopée Mandingue, fait remarquer que d'après celles-ci, Sunjata aurait eu une victoire sur 

« le Jolofi Mansa », c'est-à-dire le chef du Jolof404. Or, dans les études sur l’histoire du Mali, 

Sunjata aurait régné sur le Mali entre 1212 et 1255, soit au cours de la première moitié du 

XIIIe siècle405. 

                   Quel souverain du Jolof a pu être contemporain et protagoniste de Sunjata ?  

C’est là une question difficile. Pour l’heure, ce que nous pouvons dire se résume ainsi : Si ce 

n’est pas Njajaan Njaay qui régnait sur les Wolof du temps de Sunjata, ce dernier a 

certainement eu affaire à un autre souverain de la région du Sénégal central qui n’était pas à la 

tête d'une entité politique aussi vaste que la future fédération du Jolof, mais qui était quand 

même composée de Wolof. On aurait pu penser au Jolof primitif, le noyau autour duquel s’est 

constitué ce que Jean Boulègue a appelé Le Grand Jolof si la plupart des sources orales wolof 

de la Sénégambie n’était pas unanimes sur un point, à savoir que le premier ancêtre des Wolof 

est Njajaan Njaay. L’expression « wolof njaay », qui signifie qu'un Wolof authentique doit 

avoir pour nom Njaay, est d’ailleurs passée dans le langage courant406.  

                         Cependant comme le souligne P. Pélissier, il est difficile d'admettre que le 

peuple et la langue wolof soient nés ex nihilo avec le Jolof. Il faut, dit-il, pour encadrer et 

assimiler les populations conquises, seereer notamment, que le premier empereur du Jolof ait 

eu autour de lui un noyau cohérent de fidèles que l'on peut tenir comme les plus authentiques 

                                                            
403 Bomba V., « Traditions about Ndiadiane Ndiaye, first Buurba Djolof »,  B.I.F.A.N., série B, tome 39, n° 1, 
1977, p.2-5.  

404 Niane  D.T., 1960, p. 152-153. 

405  Voir, entre autres,  Djibril Tamsir Niane, Soundjata ou l’épopée mandingue, Paris, Présence Africaine, 1960;  
Youssouf Tata Cissé et Wa Kamissoko, La grande geste du Mali. Des origines à la fondation de l’Empire, Paris, 
Karthala et Arsan, 1988;  Jan Jansen,  Epopée, histoire et société. Le cas de Soundjata. Mali et Guinée, Paris, 
Karthala, 2001.  

406 Notons que l’anthropologie culrurelle wolof place ce groupe au commencement de tout. L’homme, au sens 

générique, se nomme Njaay (Nit Njaay). Adam et Eve se nommaient Njaay (Adama Njaay et Awa Njaay). Du 

coup, le Buur, en tant que catégorie, ne peut pas ne pas se nommer Njaay, d’où, Buur Njaay). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 177 

parents des Wolof407. Ouvrons une parenthèse. Dans ses enquêtes à l’intérieur du Kajoor, P. 

Pélissier rapporte que nombre d’entretiens, en particulier avec les descendants les plus directs 

des griots des Dammel du Kajoor, l’ont convaincu que les « vrais wolof, (mais ils ne se 

disaient ni ne parlaient wolof), c'est-à-dire une petite minorité promue au rang d’aristocratie 

par son chef, sont originaires de Mauritanie, et sont venus du Houl, que la tradition identifie à 

l’Adrar »408. 

Cette thèse nous paraît plus plausible car, comme nous l'avons déjà souligné, la vallée du 

fleuve Sénégal semble avoir été le premier foyer de peuplement de la Sénégambie 

septentrionale et centrale. Or, selon maintes sources, le premier foyer de peuplement wolof, la 

région d'où le plus grand nombre de wolof est issu, c'est le bas- Sénégal. C’est là qu’a pris 

naissance le Waalo, premier royaume wolof. Si l'on tient compte des sources orales faisant 

venir les ancêtres des Wolof de l’Adrar dans l’actuelle Mauritanie et si l'on situe 

géographiquement le premier royaume Wolof, la thèse de P Pélissier  garde toute sa 

cohérence.                     

                    L’on ne doit pas s'étonner que tous les Wolofs fassent remonter leur « origine » à 

Njajaan Njaay. Cela s'explique par le fait que ce serait sous son règne (historique et/ou 

légendaire) que s'est constituée l'unité du peuple wolof dans le cadre d'une vaste entité 

politique : le Jolof. 

           Il ne faut pas non plus perdre de vue qu'au cours de l'histoire,  les Wolofs ont pû 

assimiler beaucoup de populations qui se considèrent actuellement comme des Wolofs et ne 

peuvent faire remonter leur « origine » qu'à partir de Njaajan Njaay. C'est pourquoi d'ailleurs, 

il est courant d'entendre au Sénégal qu’il n’y a pas de vrai wolof, que ceux qui se disent wolof 

actuellement sont nés des fragmentations et osmose de plusieurs ethnies. L'explication de ce 

trait de la mentalité populaire se retrouve dans le récit du mythe du héros fondateur du Jolof.  

  D'après Amadu Wade, « le dialecte qui est la langue des wolof » a été composé sous 

Njajaan Njaay, qui est le supposé ancêtre de tous les wolof409.  Or, dans le texte de la 

légende de Njajaan Njaay, toutes les autres populations (Sereer, Pël et Tukulër), étaient 

déjà en place au moment de l’apparition du héros.  Ce n'est qu’après que Njajaan eut pris le 

pouvoir, qu’apparurent les wolof. Ceux-ci seraient ainsi originaires du Nord de la 

Sénégambie et les formations politiques qui y ont vu le jour (fédération du Jolof par 
                                                            
407 Pélissier  P., 1966, p. 104. 

408   Ibidem 

409 Wade A., op.cit., pp.11-69 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 178 

exemple) étaient, non pas l’œuvre de gens venus d'ailleurs, mais de populations 

autochtones. 

             Evidemment, cette version remet ainsi en question la thèse de P. Pélissier qui 

fait de l'Adrar mauritanien la région où a eu lieu l’ethnogenèse des Wolof et le point de départ 

de leur migration.  

Un autre problème, lié à l'interprétation de cette légende de Njajaan Njaay, est celui de la 

langue wolof, laquelle serait celle des dominateurs. En effet, d'après la légende, la formation 

de la langue wolof s'est faite corrélativement à la prise du pouvoir par Njajaan. Dernière-née 

de toutes les langues parlées de la région, (Sereer, Pël, Soosé) le wolof s'y serait imposé 

malgré tout, probablement à cause du fait qu'il était la langue des détenteurs du pouvoir 

politique. On peut s’accorder avec Jean Boulègue pour dire que « la wolofisation linguistique 

commencée avec la constitution du Grand Jolof ….semble résumer une expérience 

historique : la liaison du fait politique et du fait linguistique, de l’Etat et de l’ethnie ».410 Nous 

fermons ici la parenthèse en prenant en compte le présupposé que les Wolof sont venus de la 

vallée du sénégal via le Jolof.  

                         Dans l'état actuel des études historiques et anthropologiques, il est 

difficile de retracer avec exactitude l’arrivée des Wolof dans cet espace entre le saloum et la 

gambie. Dans son texte, P. Laprade ne parle ni de la période ni de la date d’établissement des 

populations seereer et wolof.  On peut seulement supposer qu’au moment de l’émergence du 

pouvoir Gelwaar, Seereer et Wolof étaient déjà en place dans cet espace. Nous avons vu plus 

haut que les Seereer à leur arrivée s’étaient concentrés le long des rives du saloum et au 

niveau de la zone de l’estuaire, contrairement aux  pré-mande dont le peuplement était plus 

lâche. Si les Seereer ont occupé l’Ouest et une partie du centre de la région qui constitue notre 

champ géographique d’étude, la partie orientale a été le domaine d’établissement des Wolof. 

                     Dans leur mouvement de descente à partir du Waalo, vers le Sud, vers le 

Kajoor et  le Jolof, ceux-ci semblent être arrivés au Saalum après les Seereer. C’est à travers 

les récits de fondation de village, ceux des migrations retenues par certaines familles et les 

traditions villageoises, que nous essayerons de retracer les périodes d’installation de ces 

populations qui, «avec les seereer, ont profondément marqué l’histoire de ce pays qui n’a été à 

                                                            
410 Boulègue J., op. cit., p. 42-43 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 179 

proprement parler, ni un royaume serer, ni un royaume wolof ».411 Entre le saloum et la 

gambie, les Wolof n’apparaissent cependant que vers le milieu du XVe siècle, dans le contexte 

de l’expansion amorcée par le septième Buurba Jolof, en direction de la rive nord de la 

gambie. C’est surtout dans la partie orientale de l’actuelle région de Kaolack que nous 

retrouvons les plus vieux villages wolofs de l’ancien royaume du Saalum. Avant de parler du 

processus de leur établissement, il serait bon de cadrer cette partie de leur terre d’accueil.  

            Selon Valy Faye, « Le saloum oriental  est le département le plus vaste et le plus 

peuplé de la région de Kaolack, cœur du bassin arachidier sénégalais. La subdivision du 

Saloum oriental (dénomination coloniale) était constituée des cantons du Ndoukoumane, 

Nguer-Birkilane, Pakala-Mandakh et Kounguel, lesquels occupaient une situation de carrefour 

géographique. D’une part, elle constitue le passage obligé des régions septentrionales 

sénégalaises (Diourbel, Louga, Saint Louis) vers la Gambie et le Mali et, d’autre part, celui 

des régions occidentales (Fatick, Thiès et Dakar) vers Tambacounda et le Mali ».412 Valy 

Faye a repris une délimitation élaborée par les Français, à la fin du XIXe siècle, au moment de 

leur implantation. Dans le souci d’organiser, selon leurs préoccupation et volonté, le domaine 

récemment conquis, ceux-ci ont regroupé d’anciennes unités territoriales et administratives, 

majoritairement occupées par les Wolof, pour une meilleure mainmise sur l’espace qu’ils 

venaient de conquérir413. La subdivision coloniale du « Saloum oriental » ne recouvre pas la 

totalité de l’espace occupé ici par les Wolof, puisqu’au milieu du XIXe siècle, Pinet Laprade, 

dans sa présentation des différentes « provinces » du Saalum, mentionnait celle du Siñi, située 

un peu plus au Nord du Ndukumaan, comme une zone occupée par des Wolof. Selon lui, en 

dehors du bas-saloum qui est le domaine des Seereer,  le Pakala, le Ndukumaan et  le Siñi, 

étaient occupés par des populations wolof.414  

           L’arrivée des Wolof dans la partie orientale de ce qui allait devenir le territoire du 

royaume du Saalum est à mettre en rapport avec les mouvements de populations consécutifs à 

la tentative d’expansion amorcée par le « Grand Jolof » au cours de la première moitié du 

                                                            
411 Becker  Ch.,  « Essai sur l’histoire du Saalum », Revue sénégalaise d’histoire,n° 1, Dakar, 1982, p. 11  

412 Faye V., « La Dynamique du peuplement dans les Régions arachidières du Saloum Oriental (Kaffrine) de 
1891à 196 »,  Thèse pour le Doctorat de Troisième cycle, U.C.A.D., Dakar, 1999, p.17. Nous avons rappelé plus 
haut que le Saalum oriental est la région la plus wolofisée du Saalum. 

413 13G.330, ANS, dossier 157 

414 Laprade P., op.cit., p. 440 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 180 

XVe siècle. Cette expansion qui dans sa dernière phase a amené le Jolof sur la rive nord de la 

gambie n’a pu, selon Jean Boulègue, « avoir lieu que lors du déclin du Mali puisqu’il 

s’agissait de royaumes malinké, liés à l’empire. Cette domination n’a pu donc s’établir, au 

plus tôt, qu’à la fin du XIVe siècle, peut-être au début du XVe, peu avant l’arrivée des 

Portugais. Le temps relativement bref de cette présence du Jolof, expliquerait qu’elle n’ait pas 

été retenue par la tradition orale ».415   

           Si les sources orales ne parlent pas, de manière explicite, de cette domination, elles 

mentionnent, malgré tout, l’arrivée de populations Wolof qui se seraient établies dans cet 

espace relevant à l’époque de l’autorité politique des Mandeng du Badibu. Maintes 

considérations permettent de dire que c’était sous le règne du Buurba Biram Njémé Eler 

Njaay. En effet, celui-ci, est présenté  par Abdu .B. Ba comme un souverain du Jolof chassé 

du pouvoir et qui se serait refugié au Badibu sur la rive nord de la gambie. Cependant Biram 

Njeme Eler est cité par Seth Camara, un de nos informateurs gambiens, qui le présente 

comme  le souverain qui a initié le commerce qui se faisait à Manjaxaar, une localité 

aujourd’hui disparue et qui était située près de Kawur. C’est ce qui explique, selon lui, le 

surnom qui lui est resté dans la mémoire populaire : « Biram Njeme Eler, Jegg ba ca 

Manjaxaar »416. Que Biram Njeme Eler ait été un souverain déchu et exilé   ou un conquérant, 

il n’en demeure pas moins que la plupart des Njaay de cette zone se réclame de sa 

descendance. Ici, les Wolof se seraient liés aux familles mandeng trouvées sur place, 

notamment la famille Luum qui semble être l’une des plus anciennes et qui d’après plusieurs 

sources orales, ont été à l’origine de la territorialisation du futur royaume de Badibu.417  

                     La tradition a aussi retenu l’installation d’autres populations wolof dans cet 

espace contigu à la rive nord de la gambie. C’est, entre autres, le cas d’un marabout, de 

patronyme Njaay, originaire du Jolof et qui, après sa conversion à la religion musulmane,  a 

                                                            
415 Boulègue J., op.cit., P. 48 

416 Littéralement : « Biram Njeme Eler le caravannier de Manjaxaar ». Dans la langue wolof, le mot Jegg peut 
avoir deux sens : le premier a trait au monde du commerce et est souvent donné à celui qui fait une pratique 
itinérante du commerce. Le second se dit d’une personne qui, pour de multiples raisons, se rend dans une forêt 
pour y défricher un espace  utilitaire ; il est alors à lier au terme « jeggaani ». 

417 Pour Abdu Buri Ba, dans cet espace qui va porter le nom de Badibu et qui arrivait jusqu’aux actuels villages 
de Kaymor, Pakala et Mandaax, les premiers occupants étaient de patronyme Luum.  Ce sont quatre frères : 
Balangar Luum, Jigimaar Luum, Sangaba Luum et Kandi Luum qui sont à l’origine de la fondation des quatre 
villages du même nom. C’est Badibu, le fils de Kandi, qui va donner son nom au royaume.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 181 

choisi de venir s’installer sur ces terres pour mieux pratiquer sa religion.  D’après Abdou Buri 

Ba418 dont les propos sont confirmés par Jabel Samb419, le tombeau de ce marabout se trouve 

au village de  Boumbouni, (dans le haut Badibu) et fait  l’objet d’un pèlerinage annuel420  

André Donelha, décrivant la rive nord de la gambie, au niveau du haut Badibu, mentionne 

l’existence d’un lieu situé en haut d’une colline qu’il appelle « Monte Vermelho » et au 

sommet duquel « les Mandingas ont une sorte d’idole de Mafamede, où ils vont en 

pèlerinage faire des prosternations devant le maudit Mafamede »421.  A. Donelha ne donne 

pas de nom, mais puisque son passage en ces lieux est daté de 1585, son information reliée 

à celle de la tradition orale nous permet de dire qu’au moins, à la fin du XVIe siècle, cet 

endroit s’était déjà constitué en lieu de mémoire où les populations se rendaient en 

pèlerinage. A la différence des Seereer, on ne trouve pas un fil directeur permettant de 

retracer de manière cohérente le peuplement wolof au Saalum. Il faut plutôt se tourner vers 

les traditions familiales et villageoises des populations se réclamant de ce groupe pour 

avoir une idée de leur installation en ces lieux.  

            Si les Seereer peuvent parler de l’actuel Sud du Bawol, du Siin et d’une partie du 

Saalum comme leur pays traditionnel, les Wolof, par contre, situent  généralement le leur dans 

le Waalo, le Kajoor, le Jolof et une partie du Bawol422. Le Saalum n’est pas considéré comme 

faisant partie de l’espace traditionnel des Wolof. Par pays traditionnel, il faut certainement 

entendre un endroit conquis (sur la nature), humanisé et organisé par un groupe de 

populations selon des valeurs, des besoins et exigences  qui lui étaient propres. On peut déjà 

subsumer qu’ici, les wolof se sont greffés à une population qui était déjà en place et, comme 

le souligne Mb. Guèye,  

                                                            
418 Ba  A. B., op.cit., p.14 

419 Samb J.,  National Council for Arts and Culture, 20- 04- 72, Cassette n° 4824 

420 Si Abdou Bouri Bâ lui donne l’appellation de Babacar, Jabel Samb, quant à lui, le nomme Mbaba  

421 Donelha   A., op. cit., p. 147. Sous le terme Mafamede, il faut comprendre  Mohamed (PSL) le prophète  de 
l’Islam. 

422 Diop A. B.,  La Société Wolof : tradition et changement, Karthala, 1981, p. 13. Pour cet auteur, « le domaine 
traditionnel des wolof s’étend, du nord au sud, depuis le delta du Sénégal jusqu’à la latitude de Jurbel-limite 
septentrionale approximative du pays serer- et, d’ouest en est, de la côte atlantique au désert du Ferlo. Les 
régions qu’il englobe ont constitué dans le passé précolonial, les royaumes du Waalo, du Jolof, du Kajoor et du 
Baol »  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 182 

le mouvement migratoire wolof conduisit vers le Saalum, des groupes qui 

s’y sentaient plus en sécurité ou qui pour aérer la pression 

démographique, prirent la direction des immenses espaces encore 

incultes du Saalum oriental.423     

          Contiguë au Jolof, la partie orientale du Saalum, du fait de sa proximité avec la 

gambie, (grande voie navigable permettant le déplacement de populations venant du monde 

sahélo-soudanais du Nord et de l’Est : Soninké et Mandeng etc.) a été un espace qui a très tôt 

accueilli des migrants en provenance de ces régions, mais aussi, a pu constituer une zone de 

refuge de populations venant du pays wolof pour des motifs et des motivations divers. On 

note ainsi tout au long de la période que nous étudions, l’arrivée de populations qui, même si 

elles n’étaient pas wolof au moment de leur arrivée, ont transité par les pays  wolof avant de 

se fixer au Saalum  pour s’identifier, progressivement, par la suite, comme wolof. Les 

familles Ndaw, Siise, Saaxo ou Daraamé, dans les récits des migrations qui les ont menées 

dans cette partie du Saalum, mentionnent toujours leur passage au Jolof424. C’est comme si le 

Saalum oriental a constitué un exutoire  où sont venu s’échouer, par le fait de l’itinérance, des 

populations qui pour une raison ou une autre ont eu maille à partir avec le pouvoir du Jolof. 

Même si les informations concernant les migrations de ces familles sont éparses, deux 

constantes reviennent à chaque fois : le déplacement est lié à la question du pouvoir politique 

ou à un problème de pratique religieuse. 

Une arrivée en ordre dispersé : 

                            Depuis la fin du XIIIe siècle, ou au plus tard au cours de la première 

moitié du XIVe, il y eut en Sénégambie du nord, la formation et l’expansion d’un puissant 

royaume qui réussit à y mettre en place une sorte de confédération. C’est cet ancien royaume 

wolof étudié par J. Boulègue sous le nom du Grand Jolof. Le Saalum, en tant que royaume 

structuré, a-t-il appartenu au Grand Jolof ? Selon A.B.Ba,  

il est improbable que le roi du Dyolof ait commandé tout le Sénégal et 

qu'’il ait dominé ainsi le Saloum…. De Mbegan Ndour à Fodé Diouf425, 

                                                            
423 Guèye Mb., op.cit., 1981, p.177 

424 L’ensemble de ces familles situent leur région de départ dans l’espace sahélo-soudanais, notamment au 
Gadiaga et dans le Mandé. 

425 Sur la liste des rois ayant régné au Saalum (voir en annexe), Mbegaan Nduur a été le premier souverain du 
Saalum, tandis que Fodé Diouf en a été  le dernier 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 183 

il n’y a eu aucun rapport de vassalité entre le Dyolof et le Saloum et 

aucun tribut n’a jamais été payé aux souverains du Dyolof.426  

De son côté, J. Boulègue pense que l’entrée du Siin et du Saalum dans la mouvance du Jolof 

n’a pu avoir lieu qu'après la conquête du Siin par Maysa Wali Joon, soit dans la seconde 

moitié du XIVe siècle 427. Nous n’avons pas d’indices suffisamment probants pour appuyer,  

de manière certaine, la thèse  selon laquelle il y eut des relations de sujétion entre le Saalum et 

le Jolof. Cependant, comme l’a suggéré J. Boulègue, le Saalum a dû participer de  la 

mouvance de ce royaume qui, du fait du déclin  progressif du Mali, était devenu avec le Fuuta 

des Déniyanke, les deux principales puissances dans l’extrême nord et l’extrême sud de la 

moitié septentrionale de l’espace Sénégambien au cours du XVe siècle. Déjà, dans la première 

moitié de ce siècle, la partie orientale du Saalum était devenue la direction privilégiée de 

certains membres des familles dirigeantes du Jolof qui s’y étaient installées. Les terroirs du 

Mandax et de Kajmoor, habités par des populations se réclamant de culture mandeng, ont 

accueilli très tôt des familles de patronyme Njaay venant du Jolof.  

  A ce propos, A.B. BA fait remarquer que : 

 Le Kayemor est une province très ancienne fondée par un prince, ancien 

Buurba-Dyolof, qui avait été contraint d’abdiquer et était venu se 

réfugier au Saloum. Ce roi déchu s’appelait Biram Ndiémé Elèr Ndiaye. 

Ce serait le Buur Walbuumy Diélèn qui l’aurait installé à Kayemor où il 

épousa une femme de Djiguimar, du nom de Loum, dont il eut Mbagne 

Fabor…La province du Mandakh [quant à elle, était] commandée par 

une branche qui serait plus ancienne que celle du Kaymor”.428  

 Plusieurs considérations permettent de dire que le Saalum, en tant que royaume, n’a 

certainement jamais relevé, de manière directe tout au moins, de l’autorité du Jolof. 

Seulement, sa partie orientale, habitée par des populations de culture mandeng, a accueilli des 

migrants venus du Jolof, dont la plupart appartenait à la famille régnante de ce royaume. Cette 

                                                            
426 Ba  A. B., op.cit., p.15-16 

427 Boulègue J., Le Grand Jolof, (XIIIe-XVIe siècle), Edition Façades, Diffusion Karthala, p. 48 

428 Ba A.B., op.cit., p.9 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 184 

partie orientale, qui déjà au XVe siècle était appelée Saalum429, a du fonctionner comme une 

zone d’influence avancée du Grand Jolof  sur les rives de la gambie. C’est peut-être là que 

réside le fait que les sources orales du Jolof font de Mbañ Fabor,  fils de Biram Njeme Eler, le 

représentant du pouvoir central du Jolof dans ce qu’elles considèrent comme étant ses 

possessions de la rive nord du fleuve gambie430.  B. Ndiaye ne cite pas ses sources. 

Cependant, il faut reconnaître que Biram Njeme Eler,  comme nous l’avons déjà signalé, est 

connu dans les régions gambiennes comme le souverain qui fréquentait le marché de 

Manjaxaar, tandis que les Ndiaye de Kajmoor se considèrent comme des descendants de 

Mbañ Fabor, le premier Ndiaye à avoir porté le titre de  Bummi au Saalum. Pour Jacques 

Faye, « la zone de Kaymor a fait partie du Badibu et le village lui-même a été habité par les 

sosé qui se sont repliés plus au Sud, à l’arrivée des Njaay »431. L’hypothèse que nous pouvons 

formuler à ce stade de notre analyse est qu’en somme, on peut dire, tout au plus, qu’une partie 

du Saalum (qui, à l’époque, n’était pas structuré en royaume centralisé tel qu’on le verra à la 

fin du XVe siècle)  a relevé de l’autorité du Jolof ou a été une zone d’influence de celui-ci.  

          Ce serait du Saalum oriental, plus précisément des parties qui jouxtent les berges 

de la gambie et qui étaient occupées par les premiers migrants venus du Soudan occidental432, 

                                                            
429 Diop  A. S., « L’impact de la civilisation manding au Sénégal. La genèse de la royauté gelwar au Siin et au 
Saalum », in,   BIFAN, série B, T.40, N°4, oct. 1978, p. 691. Dans cette étude, l’auteur rapporte qu’avant 
l’émergence du royaume sous la direction de  Mbegaan Nduur, une partie de ce qui allait devenir son territoire  
s’appelait déjà Saalum.  (cf., note 113 et 141, supra)                                                       

430 Dans un texte inédit qu'’il consacre à l’histoire du Jolof, Babacar Ndiaye pense que Biram Njeme Eler est le 
Buurba Jolof qui, au milieu du XVe siècle, était arrivé à étendre le pouvoir du Grand Jolof sur tous les petits 
royaumes de la rive nord de la gambie. De son mariage avec une femme de la région, il eut un fils qu'’il nomma 
Bummi et qui était chargé de le représenter dans ses possessions de la gambie. Toujours dans son texte, il 
note qu'à  la mort de ce Roi Biram (1460), premier du nom, son fils et héritier naturel, MBagne Fabôr, qui avait 
été nommé Gouverneur des nouvelles provinces conquises de l’Est, défendit alors ses droits contre son cousin 
Tassé, neveu de son père. Mais il fut vaincu après une guerre de 4 ans. Ce fut durant ces années que des  hordes 
de Peuls Yallabé, venus du Mali, franchirent le  fleuve Sénégal, et ravagèrent le pays,. Puis ils furent refoulés 
finalement vers le Sud, en direction du fleuve Gambie, qu’ils traversèrent précipitamment à l’aide de pierres 
dallées pour jalonner leur traversée et se réfugier en Guinée . C’est peut être l’existence du titre de Bummi 
dans l’armature politico-administrative du Saalum qui est à la base de cette vision. 

431 Faye  J.,  Régime foncier traditionnel et Réforme foncière au Sénégal, thèse de Doctorat de Troisième cycle, 
Paris X, Nanterre, 1982, p.58  

432 Cissoko  S.M. & Sambou  K. , « traditions orales des Mandingues de Gambie et de Casamance », Centre 
régionale de Documentation pour les traditions orales , Niamey Niger. Ces auteurs  pensent que « ces premiers 
migrants, Diba, Maron, Djammé etc…seraient des Soninké descendus vers le Sud à la suite du déclin de l’empire 
du Ghana » (Ibidem). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 185 

que les émigrés politiques du Jolof, en se mariant avec les familles mandeng trouvés en place, 

ont progressivement entamé le brassage qui fera d’eux de véritables autochtones Saalum 

Saalum. Ce seraient ces Wolof venus du Jolof et installés ici depuis la première moitié du 

XVe siècle, qui ont constitué la force sur laquelle les Gelwaar de patronyme Njaay allaient 

s’appuyer pour prendre le pouvoir au Saalum. Les familles Njaay du Kajmoor, du Mandax433, 

ainsi que celles du Siñi descendent toutes de ces très anciens émigrés politiques qui, suite à 

des conflits de succession au Jolof, s’étaient dirigés vers le Saalum pour refaire leurs forces. 

Ils ont fini par y faire souche, par essaimer à travers le Saalum où ils  se sont scindés en 

plusieurs lignées. « Il y a plusieurs familles Njaay, [selon Modou Ndiaye]. Il y a ceux de Kër 

Mbagn Kangu, ceux de Kër Makodu et ceux de Kër Senghane ; cependant, ils viennent du 

Jolof et ont la même origine, puisque descendants  tous de Njajaan Njaay »434.  

                    En fait, cette partie du Saalum semble avoir été très tôt une terre 

d’émigration pour les Jolof Jolof. Selon Sakoki Guissé, c’est surtout vers le Saalum que les 

Jolof Jolof partaient en exil. Ainsi, outre Biram Njeme Eler dont le séjour y est encore célébré 

à travers le surnom435  que les Saalum saalum lui ont dédié, un autre grand Buurba y a aussi 

séjourné après des démêlés au niveau du pouvoir central au cours du XVIIe siècle. Il s’agit de 

Biram Penda Tabara, exilé au Saalum durant le règne de son oncle Giran Buri Jelen436. En 

dehors de Biram Penda Tabara qui est resté trente ans (30) au Saalum et y a épousé une 

femme du nom de Jogop Ndaw, le Buurba Jolof Mbaburi Ñëbb y a lui aussi passé des années 

                                                            
433 La zone d’installation de ces familles a été érigée en unité administrative et politique par les Buur Saalum 
qui plaçaient, à leur tête, des administrateurs qui prenaient le titre de Bummi, titre  déjà en usage dans les 
institutions du Jolof. Au Saalum, ce sont les Bummi Kajmoor et Bummi Mandaax qui commandaient ces unités 
administratives pour le souverain. 

 434 Propos recueillis auprès de  M. Ndiaye, membre de la famille des Farba de Jiloor.    (Entretiens du 
28/12/2002 à Jiloor). 

435  Ce surnom est  “Biram Jeme Eler jëëg ba ca Manjaxaar »  (cf., Note 416) 

436 A la page 50 de sa thèse de Doctorat de Troisième cycle (soutenue en 1996 et intitulée Le Jolof : de la 
scission de Keur Lat Samba à l’occupation française (1759-1890) ; mutations sociales, économiques et 
politiques), Bara Ndiaye note qu’ « à la mort de son frère Lat Samba Buri, Giran, conformément aux coutumes 
du pays, voulut épouser la veuve de son frère, la Lingeer Penda Tabara. Mais Biram Penda Tabara, fils de Lat 
Samba Buri et de Penda Tabara, s’opposa vivement au remariage de sa mère sous prétexte que Giran était à 
peine plus âgé que lui…..Ne pouvant [pas] mettre un terme au mariage, il décida de s’exiler au Saalum avec la 
ferme intention de revenir un jour châtier son oncle ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 186 

d’exil à la fin du XVIIIe siècle, avant de monter sur le trône du Jolof. 437 Ce mouvement, 

d’aller-retour, a tissé des liens solides  entre le Jolof et le Saalum, oriental notamment. Ainsi, 

si dans la partie occidentale du Saalum, les influences du Sud de la Sénégambie ont participé 

à la structuration des éléments identitaires auxquels Seereer et Soose se réclamaient au début 

du XVIe siècle,  du côté oriental en revanche, ce sont les influences venues du Nord, avec 

l’installation progressive de populations wolof au sein de communautés de culture mandeng 

ou Pël qui sont les éléments déterminants du brassage. Cependant, c’est surtout à partir du 

XVIe siècle que le Saalum a accueilli un contingent considérable de populations wolof. A 

cette période, la plus grande partie de la Sénégambie était perturbée par de grands 

mouvements de populations. A partir du Sud, Koli Teñella entamait le mouvement qui l’a 

mené du plateau du Bajar, (versant sud du Fuuta Jaalo) au Fuuta Toro.   

Selon Yoro Dyao,  

C’est après la conquête du Fuuta, qu’étant devenu satigui et maître 

incontesté du Foûta, que  Koli attaqua le Namandiru, royaume dont les 

souverains appartenaient à la famille des Ndâo et portaient le titre de 

ber-Lab. Le Ber-Lab Wali-Mberu-Mbake, qui était Tedyek par sa mère, 

ayant refusé de faire sa soumission à Koli, celui-ci le tua et dispersa son 

armée. Les habitants du Namandiru se refugièrent alors dans le Dyolof, 

le Sîn et le Sâlum, et leur pays devint le désert qui sépare aujourd’hui le 

Foûta du Djolof .438  

        Il faut dire qu’au moment de la migration de Koli, le Namandiru, était déjà sous la 

domination du Jolof qui l’avait conquis au milieu du XVe siècle au moment de son offensive 

expansionniste racontée par A. Donelha. Il y a maintes raisons pour penser  d’ailleurs que ce 

conflit entre le Grand Jolof  et « Borlubo, roi de Geremeo439 » a eu pour conséquence une 

première arrivée de populations wolof dans l’Est et le Nord-est du Saalum. Contrairement à 

Yoro Dyao qui ne retient que le conflit du XVIe siècle, au moment de la remontée de Koly 

                                                            
437 Selon Sakoki Giise (Entretiens à Dakar, en 2003) il ya un Buur Saalum du nom de Balla Arame Siga Fall, 
descendant du Buurba Mbaburi qui, lors de son séjour au Saalum y avait pris une épouse. C’est de cette union 
qu’est née la lignée que l’on appelle la lignée de Mor Lissa au Jolof. 

438 Dyao Y., in, S. A. Soh., Chroniques du Foûta sénégalais. Traduction de  M. Delafosse et H. Gaden, Paris, 1913, 
p.123 

439 Donelha  A.,  op.cit., p.131 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 187 

Teñella vers le Fuuta440,  l’annexion du Namandiru, si l’on en croit les traditions recueillies 

par le Cap-verdien A. Donelha, qui ne parle pas de Namandiru mais plutôt de Geremeo, a eu 

lieu au milieu du XVe siècle.  

Il note ainsi  

[qu’] il y eut, peu avant  ou à l’époque  même de la découverte de cette 

île [comprendre l’île de Santiago au Cap Vert],  qui eut lieu en  l’an 

1460, un roi de la lignée des Jonais si ambitieux et si belliqueux que, dès 

qu’il se vit roi des Jalofos, il décida d’accroitre la renommée de son 

royaume et chercha une occasion pour faire la guerre aux rois voisins…. 

La première guerre qu’entreprit ce roi Jonai fut contre Borlubo, [Ber-

Lab] roi de Geremeo [Namandiru], royaume qui se trouve à l’est dans 

l’intérieur et confine à celui des Jalofos. Durant cette guerre, les Jalofos 

eurent avec les Geremeos beaucoup d’escarmouches de heurts et de 

batailles, au cours desquels il y eut un grand nombre de morts des deux 

côtés. Finalement, les deux rois se livrèrent une bataille rangée face à 

face, où il se fit un grand carnage, car les deux rois étaient de vaillants 

capitaines. Mais Borlubo ayant été tué d’un coup de sagaie, les Jalofos 

remportèrent la victoire et, en peu de temps, ils conquirent tout le 

royaume de Geremeo »441.  

                      La tradition relatée par Yoro Dyao a pris en compte deux évènements qu’elle 

restitue dans un même texte. Il s’agit  

- de celui qui a eu lieu vers 1460, [recueilli par A. Donelha] et qui constitue un 

épisode de la conquête et de l’intégration du Namandiru dans le Jolof  

-et de celui qui a eu lieu presque un siècle plus tard. C’était lors du contre-fergo de 

Koly Teñella qui, en s’emparant de certains territoires relevant de l’autorité du Jolof, 

sonnait le glas de la puissance de cet empire.  

                                                            
440 C’est cet épisode  que Omar Kane décrit ainsi: « Après le fergo de Teñella au milieu du XVe siècle, Koli a 
opéré une sorte de contre-fergo. Son passage à travers le Jolof ébranle l’empire des Buurba ». Kane O., op.cit., 
p.65 

441 Donelha  A., op.cit., 1977, p. 131 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 188 

                       Le problème posé par les deux traditions a trait aux noms donnés à cet espace 

situé à l’Est du Jolof : Geremeo chez Donelha, et  Namandiru pour Yoro Dyao. En fait, les 

deux termes ont la même signification, c'est-à-dire désignaient la même réalité. Namandiru est 

un terme Pulaar qui désigne une situation d’abondance, tandis que Njarmew442  (Geremeo) est 

une expression  wolof qui renvoie elle aussi à l’opulence. Il faut cependant noter que le terme 

Njarmew est toujours accolé au nom de la famille Siise. D’après Jacques Faye,  ce serait un 

nom de lignage du clan Siise. Pour lui, « les Sise sont des wolof islamisés, d’origine 

mandingue, appartenant au lignage du clan Sise. Leur chef de clan, Biraan Fadi Njarmew 

Sise,  battu par le Bur Jolof, s’est enfui dans le Saalum ».443 (Nous  reviendrons sur 

l’installation de la famille Siise dans le Saalum). 

                           Dans le passage de son travail consacré aux Faddubé  (Jaaoogo444),  Omar 

Kane pense que « le Namandiru doit être identifié avec le pays de « Geremeo » (Njarmew), 

situé à l’Est du Ferlo, aux confins du Fuuta ; il a été conquis par les rois du Jolof vers le 

milieu du XVe siècle si l’on en croit Alvares d’Almada et l’Anonyme de 1600 publié par 

Teixeira da Mota »445. Le Namandiru a été une entité politique dont le nom apparaît très 

souvent dans les recherches concernant le Jolof et le Fuuta. Mais il faut reconnaître qu’il n’y a 

pas beaucoup de données permettant de mieux connaître son évolution. Dans les « Notes 

socio ethnologiques » du cahier n°61 du fonds Gaden, il est décrit comme une contrée riche, 

faisant partie du Wuli. « Le pays de Woul était plus grand que le Ouli actuel. Il s’étendait vers 

l’Est jusqu’à la Falémé et au Nord empiétait sur le Ferlo. On croît que Namandiru en faisait 

partie.  

                                                            
442 Littéralement, en langue  wolof,  Njarmew signifie là où on sert du lait frais; ce qui sous entend qu’on se 
trouve  dans une zone d’élevage,  dans une terre d’abondance, un endroit où il fait bon vivre. Cela rejoint la 
signification du Namandiru, terme pulaar pour désigner  le pays de l’abondance, du fait de la richesse de la 
contrée. 

443 Faye  J., « Régime Foncier traditionnel et Réforme Foncière au Sénégal », Thèse pour le Doctorat de 
troisième cycle, paris X, Nanterre, 1982, p. 62 

444Selon Omar Kane, les Faddubé, plus connus sous le nom de Jaaoogo sont les introducteurs, ou à tout le 
moins les vulgarisateurs de la métallurgie du fer en Sénégambie du Nord. C’était des métallurgistes) qui ont 
fondé la première dynastie connue au Fuuta.  

445 Kane O., op.cit., , p. 67 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 189 

                     C’était une contrée très riche, habitée par des gens de races différentes »446. 

En fait, nous pensons qu’à cause de sa position géographique, (au cœur de la Sénégambie 

du Nord dans l’espace qui deviendra le Ferlo, voie de passage vers les terres de la haute 

gambie et qui permettent de déboucher sur la Falémé), cette entité a été un lieu de passage 

pour des populations venant aussi bien du Soudan occidental que descendant de la vallée 

du sénégal. Zone frontalière entre le Fuuta, le Jolof et le Wuli, le Namandiru semble avoir 

été, comme suggéré dans les notes ethnologiques du fonds Gaden, une terre de brassage de 

populations Halpulaar ‘en, Wolof, Seereer et Mandeng.  Zone de convergence et par la 

même occasion, un espace disputé, il a été de ce fait, l’objet de restructurations multiples.  

Ainsi, analysant les différentes traditions concernant sa destruction, O. Kane a 

dressé le schéma suivant : « Vers la fin du Xe siècle, (selon Delafosse environ 980) l’invasion 

Soninke des Ñaxaté substitue à l’hégémonie Jaaoogo sur le Fuuta (appelé Namandiru) celle des 

Manna. Le noyau du royaume Jaaoogo continue d’être une simple dépendance des Manna …. Une 

seconde dispersion avec l’aile méridionale du mouvement Almoravide entre 1072-1087  détruit ce qui 

restait du Namandiru au cœur du Ferlo…. Au XIIe siècle, le Namandiru se serait reconstitué sous le 

nom de Njarmew et est intégré à la mouvance malienne au XIIIe siècle….. Le Njarmew est dirigé par 

les Ndaw venus du Nord (de Kumba Ndaw dans l’Assaba). Le fonds Jaaoogo est alors renforcé par des 

éléments Sereer, Wolof et Soninke descendus du Nord avec les clans des Ndaw… Le royaume est 

indépendant jusqu’au milieu du XVe siècle quand Cukli Njiklan détruit la monarchie des Belëp et 

annexe le royaume à l’empire. Ce fut la dispersion de la famille régnante qui a conservé partout où elle 

s’est installée le titre de Belëp : Jolof, Bundu, Saalum dans le Ndukumane ».447 

                       Nous ne discuterons pas, après J. Boulègue, le fonds du schéma présenté par O. 

Kane448. Cependant, dans l’argumentaire qu’il développé pour montrer la cohérence des 

différentes traditions concernant la destruction du Namandiru, il y a un aspect qui nous 

intéresse , c’est celui qui a trait au mouvement d’émigration suscité par cet évènement. Ledit 

mouvement, en relation avec les phases de destruction-restructuration du Namandiru, peut 

avoir été à l’origine d’une migration vers l’espace non encore politiquement structuré du  
                                                            
446 Fonds Gaden, Notes Socio ethnologiques, cahier n° 61, IFAN. 

447 Kane O., op.cit.,  p. 69 

448 O. Kane fait de Cukuli Njiklaan, l’initiateur de l’expansion du Jolof vers l’Est et le Sud, du côté de la rive nord 
du fleuve gambie. Dans son ouvrage intitulé Le Grand Jolof, J. Boulègue a montré, après discussion,  (et nous 
sommes parfaitement d’accord avec ses arguments) que Cukuli Njiklaan, quatrième sur la liste dynastique des 
Buurba  jolof,  ne pouvait pas être le même que celui du milieu du XVe siècle, mentionné par Da Mosto sous la 
forme de  Zucholin . 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 190 

Saalum. En effet, dans le Siñi, au Nord-est du Saalum, il y a une diversité du peuplement et 

des patronymes qui intrigue. A Banan, nom du village le plus ancien renvoie et qui renvoie au 

Wagadu449, on  retrouve des familles dont les patronymes sont entre autres, Faye, Mbay, 

Senghor, Njaay, Juuf, Laam, Guey, Jaw, Seek, etc…autant de patronymes qui renvoient à 

ceux des Wolof et Seereer. A cette spécificité, s’ajoute une autre, plus exceptionnelle encore, 

laquelle réside dans le fait qu’ici, tout le monde se dit Wolof et, chose assez rare dans l’espace 

nord Sénégambien, il n y a pas cette structuration en ordres communément appelée système 

des castes. 

                    Dans le village de Ngay450, « il n’y a pas de griots ni de forgerons. La tradition dit 

que le village n’aime pas les forgerons. En fait c’est le Tuur de Ngay qui ne les aime pas ; on 

dit qu’il les tue »451. Si cette information est conforme à la réalité du terroir (et nous n’avons 

pas de raison d’en douter), le rapport des populations de Ngay avec les gens dits de caste, 

principalement les forgerons, pose problème. Nous ne sommes pas en mesure, à l’état actuel 

de nos enquêtes,  d’interpréter ce qui peut se cacher derrière cette tradition à propos des 

forgerons. Nous sommes cependant tentée de la lier à un séjour des premiers occupants du 

Siñi dans l’espace commandé par les Faddubé, branche des métallurgistes Jaaoogo et qui, 

selon O. Kane, aurait régné sur le Namandiru452. Le Siñi aurait ainsi été une terre d’accueil 

pour ces populations déplacées à cause des différentes secousses ayant affectées le 

Namandiru453. Il nous est impossible de dater l’arrivée de ces populations, mais leur 

déplacement est certainement à lier avec l’exercice du pouvoir des « rois forgerons.  

                                                            
449 Le village de Banan, qui nous a été signalé comme étant le plus ancien, avant de prendre ce nom qui renvoie 
à la culture Pël (comme nous l’avons déjà mentionné), s’appelait Wagadu. (enquête auprès de l’Imam El hadj 
Faye de Banan, en novembre 2007. 

450 Au moment de son  intégration dans le royaume du Saalum, Ngay était déjà la capitale de l’unité territoriale 
du Siñi. Et, avant de se faire accepter dans l’unité territoriale, le représentant du pouvoir central devait se faire 
couronner par le Jaraaf de Ngay qui appartenait à la famille Diaw. (Entretiens avec Vieux Ndiaye, 77 ans, Ngay, 
novembre 2007). 

451 Entretiens avec  Samba Lobé Faye, Ngay, (novembre 2007). 

452 Kane O., op.cit., p. 67-68 

453 Les traditions concernant la destruction du Namandiru sont au nombre de quatre selon O. Kane : « La 
première impute aux Soninke de la dynastie des Ñaxaté, la seconde , aux Maures (Almoravides), la troisième 
est rapportée par les sources portugaises (Almada, Coelho, Donelha) et attribue la destruction du Njarmew aux 
Buurba du Jolof, et pour la quatrième, c’est Koli qui, après avoir conquis le Ñaani et le Wuli, a détruit le 
Namandiru et provoqué de la sorte la dispersion de ses habitants ». (O. Kane, op.cit., p. 68) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 191 

                       Nous postulons cependant qu’à la suite d’une migration, des populations ayant 

vécu sous les Jaa-oogo se sont installées dans une partie de ce que fut le Siñi. Elles l’ont 

territorialisée et ont élaboré un ensemble de croyances dont la finalité, non évoquée,  est 

l’interdiction de l’accès de la capitale (peey) dudit territoire à ceux  qui travaillent et vivent du 

travail des métaux454  et qui sont communément appelés  forgerons. 

                    Le rapport des habitants du Siñi avec l’ordre social des ñeeño fait, jusqu’à 

présent, une particularité. Un de nos informateurs nous a rappelé qu’au cours l’histoire, il y a 

eu certes des personnes de cet ordre social qui sont venu s’installer dans le village de 

Colobane455 ;  « mais dès qu’elles arrivaient, elles enterraient tous leurs instruments de travail, 

et aucune d’entre elles ne se réclamait de son statut de forgeron. C’est pourquoi, on peut dire 

que dans ce village, il n’y a pas de forgeron, mais entre nous, habitants de Kolobaan, nous 

nous connaissons et savons qui est qui et qui vient d’où »456. Cette tradition que nous a 

communiquée Modou Ndiaye, rend la question plus ambigüe. Si les forgerons ne sont pas 

encouragés à s’installer à Ngay, la capitale du Siñi (le Tuur du village ne les aime pas selon 

une certaine croyance), ils peuvent le faire partout ailleurs dans l’unité territoriale, à condition 

de ne plus se réclamer de ce statut social. Il faudrait alors comprendre que le Siñi a été comme 

une terre  de dilution et de reconstitution identitaires.  

                   Les enquêtes révèlent aussi qu’avant d’être érigée en unité administrative, le 

Ndukuman (dans le Saalum oriental) semble aussi avoir accueilli assez tôt, des populations en 

provenance du Namandiru/Njarmew. La saga de la famille Ndaw457,  dont l’arrivée y est datée 

du XVIe siècle458,  mentionne la présence de populations qui les auraient accueillies. Ainsi, 

Kaffrine qui est devenue  la principale ville du Ndukuman, n’a pas été fondée par les Ndaw, 

cette famille qui est à l’origine de l’érection de la zone en unité administrative. Selon 

                                                            
454 Ce fait laisse entendre qu’au Namandiru, leurs relations avec la dynastie n’a pas été sans poser quelques 
problèmes  qu’elles ne veulent pas évoquer. 

455 Colobane, situé sur un axe de communication routière plus accessible que le village de Ngay, a été le village 
centre du Siñi  pendant la période  coloniale. 

456 Entretiens avec Modou Ndiaye, directeur d’école à la retraite (Colobane, 25 novembre 2007). 

457 Selon Alioune Sarr, « Valy Mbéry Mbacké [l’ancêtre des Ndaw]  venait de Ouagadou dans le Guidimakha »,  
tandis que Abdou Bouri Ba le fait venir du Jolof et selon  notre informateur Mamadou Ndaw Sëën de Kaffrine, 
les Ndaw viennent du Gajaga et, dans leur migration, ont séjourné au Namandiru. Ici, à des nuances près, les 
versions convergent. 

458  BA A. B., op.cit. , p.7 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 192 

Mamadou Sëën Ndaw,  ce ne sont pas les Ndaw qui ont fondé Kaffrine, mais un marabout du 

nom de Saalum Suware. L’eau étant un élément rare à cette époque, Saalum, accompagné de 

ses talibés Albine Loo, Alfaxe  Jaane, Juwaake Call, [notons le caractère déjà multiethnique 

(une particularité du Saalum) que traduisent, à l’origine, ces noms] était à la recherche de 

point d’eau. Il en  trouva un au niveau de l’actuel quartier des HLM de Kaffrine. Ikafiridja  

(ce qui en Mandeng signifie : étalons les nattes) dit-il à ses talibés. A cette époque la natte 

n’existait pas. Alors ils étalèrent les peaux de bête généralement utilisées pour la prière. C’est 

ainsi qu’il envoya Alfaxe Jaane dans le village de Ngor Dibor pour lui chercher du lait frais. 

Ngor Dibor était un sérère. Keur Ngor Dibor avec le temps, et la transformation linguistique 

devint Ngodiba, village qui se trouve à 7 km de Kaffrine sur la route de Nganda. 459.  

                 Il y a d’autres versions sur la création de la ville de Kaffrine et de l’occupation de 

sa région avant l’arrivée des familles Ndaw. Ainsi, selon Mamadou Faye qui a enquêté sur la 

question, ses «informateurs sont unanimes à dire que Kafrin n’est pas fondée par les Ndao-

Kunda. La majorité de ces derniers n’y habitait même pas. C’était plutôt une ville Ñeeño 

précise Omar B. Mbodj, ce qui conforte la thèse de sa création par Junjuba Mbow »460.  

 

 Pour Alioune Sarr,  

Tagoutch Valy était accompagné de Yaté Valy et de Bamé Valy, de 

Gnambaly, de Simal et de Demba Fawrou. Tagoutch Valy trouva dans le 

pays Ngor Loum et Ngor Diba. Demba Fawrou avait dit à Tagoutch que 

son « pentch » (place publique du village) se trouvait au lieu d’où était 

parti le cri du taureau. On trouva sur l’emplacement Dioudiouba Mbow 

qui offrait (sic) deux « khambs » (canaris remplis de médicaments) à 

Tagoutch, en lui demandant d’enterrer l’un dans sa concession et l’autre 

à Namandirou .461   

                    Si les trois versions ne sont pas très prolixes concernant la fondation de la localité 

de Kaffrine, il ya au moins un point sur lequel elles sont concordantes à savoir que les Ndaw 

                                                            
459  Entretiens avec Mamadou Sëën Ndaw, Kaffrine, avril 2004.  Si Saalum Suware renvoie au parler mandeng et 
Ngor Dibor à celui des Seereer, on peut dire qu’au Ndukumaan,  Mandeng et Seereer y ont précédé les Wolof 
ou «  des populations wolofisées » venues du Namandiru ou du Jolof. 

460 Faye M., « Le Ndukumaan des origines à la bataille de Guy Njuli de 1861. Contribution à l’histoire du Mbey 
(Saalum) », Mémoire de Maîtrise, 1994-1995, p. 45 

461 Sarr A., op.cit.,  p. 246 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 193 

qui y sont arrivés au XVIe siècle ont trouvé sur place des populations déjà établies. Si 

Mamadou Ndaw insiste sur l’aspect religieux en attribuant au marabout Saalum Suare la 

fondation de la localité, les éléments qu’il donne dans son récit montrent que ce dernier a 

trouvé des populations en place. Il s’agit des Seereer auxquels on attribue la fondation du 

village de Ngodiba. Si on suit bien son récit, on remarque cependant que, c’est plutôt le nom 

de la localité qui doit être attribué à Saalum Suware462. La version d’Alioune Sarr fait état de 

la présence de populations répondant aux noms de Luum463 et Diba464, mais mentionne aussi 

un certain Junjuba Mbow que l’on retrouve dans la version recueillie par Mamadou Faye. 

                   Au Sénégal, le patronyme Mbow est porté par ceux qui appartiennent à la 

catégorie des cordonniers, c'est-à-dire les travailleurs du cuir et ils font partie de l’ordre social 

des ñeeño. Ces propos peuvent être mis en rapport avec ceux d’Omar Mbodj, l’informateur de 

Mamadou Faye, selon qui, Kaffrine serait une ville de ñeeño. Nos enquêtes nous ont amené à 

constater qu’effectivement, la localité de Kaffrine abrite un nombre considérable de 

populations appartenant à cet ordre social. Sans trop nous avancer sur la question, il est 

possible qu’il y ait eu dès le milieu du XVe siècle, avec la conquête du Namandiru par le 

Buurba Jolof, une arrivée de populations en provenance de l’espace troublé de cette frontière 

à l’Est du Jolof qui était habité par plusieurs groupes ethnolinguistiques ou catégories 

socioprofessionnelles, « les gens de races différentes »465 de Yoro Diaw.  

 

                    On peut dire que jusqu’à la fin du XVe siècle, le Nord-est et l’Est du Saalum  

accueillait des populations de provenances diverses (venant du Jolof mais aussi des régions 

situées plus à l’Est notamment celles de culture mandeng). Ce sont des familles, différentes 

par leurs langues et activités productives fondamentales, qui se seraient  installées soit dans le 

Siñi, soit dans le Nord de la rive septentrionale de la gambie, où des populations mandeng 

                                                            
462 Le fait à noter ici, c’est que le  même Saalum serait à l’origine de la dénomination de ce qu’a été le  royaume 
du Saalum. 

463Au Saalum, le nom Luum est porté par des populations qui peuvent être soit Seereer, soit Wolof.  Cependant 
les traditions au niveau du Badibu font évoluer les Luum dans un environnement culturel mandeng.  

464 Le nom Diba se retrouve plus vers Farafeñe, localité qui aurait été fondée par Wali Manka Diba, soninke 
originaire de Kinking au village de Djewa (Mali). Après la fondation de Farafeñe, Walimanka Diba était (est) 
parti au  Fogny où son nom a été transformé en Djiba, Badji, Koli.. … (cf., Cissoko S.M. &Sambou K., « Recueil 
des traditions orales des Mandingues de Gambie et de Casamance », Centre Régional de documentation pour 
la tradition orles, Niamey, Niger,p.110) 

465 Fonds Gaden, op.cit., cahier n° 61 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 194 

avaient déjà commencé à s’organiser autour de petites formations politiques (Ñaani, Badibu). 

La densification du  peuplement wolof de cette partie orientale du Saalum n’a probablement 

pris de la consistance qu’à partir du XVIe siècle, quand toute la région nord sénégambienne 

était secouée par les mouvements de populations consécutifs à la deuxième séquence des 

migrations pël dirigée par Koli Teñella. Là, nous semble-t-il, réside cet élément identitaire du 

Saalum qui est que cette terre n’a été, à proprement parler, celle d’aucun groupe 

ethnolinguistique dominant. En un mot, le Saalum n’a été la terre de personne. 

 

Eclatement du Namandiru/Njarmew et émergence d’un espace wolof au Saalum 

• Une aristocratie guerrière à la recherche de fief politique : les Ndaw au Saalum 
oriental 

Les populations de patronyme Ndaw semblent être une des plus anciennes familles wolof dont 

l’arrivée au Saalum peut approximativement être datée. Les traditions relatant leurs 

pérégrinations la font venir du Wagadu ou du Gajaga, avec des étapes tout au long de leur 

périple.  Ainsi, selon A. Sarr, l’ancêtre des Ndaw,  « Valy Mbéry Mbacké venait de Ouagadou 

dans le Guidimakha accompagné de Coumba Ndao, sa fille, qu’il maria à Boubou Malik Sy, 

au Boundou, où il confectionna la margelle du puits qui y existait. 466. La tradition rapportée 

par  Mamadou Sëën Ndaw  quoiqu’un peu différente, rejoint cette dernière qui fait du 

Guidimaxa le lieu de départ des migrants de patronyme Ndaw vers la Sénégambie 

occidentale.  

Le plus souvent, [selon Mamadou Ndaw], les traditions désignent le 

Namandiru comme lieu d’origine des Ndaw, avec Waly Mbery Mbacké 

comme ancêtre ; cependant, mes recherches me permettent de dire que 

les Ndaw Kunda viennent du Gajaga. Dans leur migration, ils sont allés 

à l’est de Fawuru  avant de s’installer au Nanandiru. C’est Tapass Ndaw 

père de Ma Lippi Tapass qui habitait le Gajaga.  Ma Lippi Tapass a 

engendré Dado Lippi. Dado a engendré Jawaañ Dado. Jawaañ Dado a 

engendré Wally Jawaañ plus connu sous le nom de Wally Mbéri Mbacké. 

C’est ce dernier qui habitait au Namandiru et qui est père de  Taaguc 

Wally, Bambe Wally, Sikket Wally, Ñoxoli Wally, Jawaañ Wally.467  

                                                            
466 Sarr  A., op.cit., p. 246 

467 Ndaw M.  S. , informateur déjà cité. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 195 

                    La version recueillie par M. Faye auprès de Balley Thiobane de Kaffrine fait 

venir les Ndaw du Mali (il faut certainement comprendre le Mande) d’où ils marchèrent vers 

l’Ouest, vécurent  dans plusieurs localités dont : Mandéra, Pec-Pec, Dëbëh-Dëbëh, Kuce-

Bako, Kucc-Dawadi… et fondèrent de nombreux villages, dont les plus célèbres furent Rate 

Demba Fawru et Namandiru dans le Bundu où ils séjournèrent sept à trente ans. Ils furent bien 

accuelli par Malik Si468 à l’époque souverain du Bundu. L’accueil des souverains du Bundu 

fut cordial au point que le roi épousa une Ndaw du prénom de Kumba469. 

             Eu égard à leur origine différente et aux nombreuses variantes de leur contenu, les 

trois traditions se rejoignent au moins sur un point : Avant d’arriver au Saalum, les  familles 

Ndaw, soninke ou mandeng, ont séjourné, pendant un temps plus ou moins long, dans la 

partie orientale du Jolof et de façon certaine,  au Namandiru, puisque dans tous les récits, le 

Namandiru (village ou formation politique) apparaît clairement. C’est à partir de là qu’elles se 

sont dispersées, comme rapporté par la tradition relatée dans les Notes ethnosociologiques des 

cahiers du fonds Gaden. « Il y avait des Ndaou Sérères, d’autres Socés, d’autres wolof. Ce sont ces 

derniers qui passent pour avoir été les derniers habitants du Namandirou. Il n’y a aucun renseignement 

sur les anciens chefs du Wouli. Quand les Ndaou sont arrivés dans le Jolof, le Burba leur a donné le 

commandement du Jolof méridional où ils se sont installés »470. 

 

                        La saga de cette famille, commencée depuis l’espace sahélo-soudanais, en 

milieu soninke,  s’est certainement déroulée sur un temps assez long. Les traditions qui la 

relatent ne nous permettent ni de connaître les raisons de la migration, ni de la dater. 

Cependant, en nous référant à l’histoire mouvementée du Haut Sénégal et du Soudan 

occidental, nous pouvons dégager quelques pistes de réflexion pour en comprendre certaines 

séquences. Comme le note A. Bathily,  

                                                            
468 Ici, il faut noter un certain anachronisme car la figure de Malick Si  émerge au Bundu à partir de la fin du 
XVIIe siècle, suite au soulèvement musulman qui a lieu dans ce territoire et qui a été un prolongement de la 
guerre des Marabouts qui avait été déclenchée dans les Etats de la Sénégambie du Nord (Cet épisode a été 
raconté par Chambonneau, un français témoin des évènements. (Cf., Ritchie C. I. A., « Deux textes sur le 
Sénégal, 1673-1677 », B.I.F.A.N., série B, n°1, Dakar, 1968). 

469 Enquêtes effectuées par Mamadou Faye auprès de Balley Thiobane le 19 novembre 1994 

470 Fonds Gaden, Notes Socio ethnologiques, cahier n° 61, IFAN. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 196 

l’effacement du Ghana en tant qu’empire a très probablement suivi un 

processus graduel qui s’est étendu sur plusieurs siècles…. [et] à la 

faveur de ce déclin, le Haut Sénégal fut le théâtre de graves troubles.471  

Ce chercheur, dont la plus grande partie des publications porte sur la société soninke, a par 

ailleurs montré que le Ghana, qui apparaît dans les sources arabes comme une formation 

politique et sociale et le Wagadu des traditions orales désignent la même entité.  

                       Il peut paraître déroutant de voir que les traditions familiales des Ndaw font 

référence autant au Wagadu qu’au Gajaaga ou au Gidimaxa comme leur lieu  de départ vers 

l’Ouest. L’élément essentiel qu’il faut prendre en compte, c’est le fait que les trois espaces 

cités sont habités par des peuples soninke et possèdent une contiguïté géographique. À notre 

connaissance  cependant, le  patronyme Ndaw n’apparaît à aucun moment dans les traditions 

orales en milieu soninke, même si, dans sa tentative d’interprétation des traditions relatives à 

la destruction du Namandiru, O.Kane les fait venir de l’Assaba, qu’il situe  géographiquement 

au Gidimaxa. Il faut d’ailleurs ajouter l’information donnée par P. Laprade qui, parlant du 

Ndukumaan, rapporte qu’il « est occupé par une tribu émigrée, dit-on du Bambouk, sous la 

conduite de la famille Ndao –Coumba »472. Le Bambuk est en effet présent dans le discours 

mémoriel qui retrace le périple des Ndaw à travers celui de la famille maternelle Jagasamb. 

Yoro Dyao dit que le meen Jagasamb est  

issu d’une famille de la division de l’ancien royaume wolof de 

Namandiru qui, depuis sa destruction par Koli Tenguela, s’est fixée au 

Bambuk pendant un temps digne d’être oublié. [Il y eut] un 

entrecroisement à la race mandingue, [ce qui donna] les Khalounke 

(wolof-mandingue).473   

 

                       Sur la base de ces propos, l’hypothèse que nous pouvons avancer est qu’en fait, 

suite à l’affaiblissement du Ghana et aux multiples perturbations notées dans le Haut Sénégal, 

un ensemble de familles qui probablement ne portait pas le patronyme Ndaw,  serait descendu 

vers le Gajaaga, pour finalement s’installer dans le Bundu,  région qui lui est contigüe. 

L’étape du Bundu est importante dans cette migration  puisqu’elle a été retenue par la 

mémoire collective qui l’a associée à un évènement tout aussi important dans l’histoire de la 
                                                            
471 Bathily,A. , op.cit., 1990, p. 15 

472 Laprade P., op.cit., p. 140 

473 Dyao  Y., « Chroniques sur les anciens royaumes du Sénégal », Fonds Gaden, cahier n° 26. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 197 

région : il s’agit de la révolution menée par le marabout Malick Si à la fin du XVIIe siècle. 

L’expression wolof « Bundu Kumba Ndaw, Bana Bu Malic474» qui définit l’identité du Bundu 

montre que dans la structuration de l’espace bundunké, les Ndaw ont joué un certain rôle. 

C’est à partir du Bundu que les Ndaw auraient essaimé dans les régions environnantes comme 

le Wuli,  et le Ferlo. A partir de là, par des dynamiques et processus complexes dont l’anlyse 

ne relève pas de la présente étude, ils ont fini, par s’emparer du pouvoir au Namandiru475 

avant de relever de l’autorité du Buurba Jolof.  

                   Notre hypothèse, c’est qu’au moment de leur arrivée au Saalum oriental, ces 

familles Ndaw qui, à l’origine, étaient de langue et culture soninke, (toutes les traditions 

familiales des Ndaw les rattachent au milieu soninke et l’expression Ndaw-Kunda est 

révélatrice) étaient complètement wolofisées. Cependant, le terme Kunda, qui est 

généralement accolé à leur patronyme rappelle, malgré tout, leur passage en milieu mandeng. 

Nous pensons que l’appellation de Ndaw Kunda476 leur a été affectée par des populations 

mandeng avec qui ils ont certainement vécu quand le Mali dominait toute la haute gambie, 

notamment le Wuli. 

  

                   La Saga des Ndaw est révélatrice du brassage de populations qu’a connu la 

Sénégambie au moment de la toute puissance du royaume du Grand Jolof, surtout dans le 

courant du XVe siècle. Cette tendance s’est renforcée dans la première moitié du XVIe siècle. 

C’est à ce moment que s’est ébranlé le grand mouvement des Pël, qui sous la direction de 

Koly Teñella, traversa tous les territoires de la Haute gambie, longea la partie occidentale du 

Ferlo qui avait été intégrée au Jolof une cinquantaine d’années plus tôt, avant d’aller fonder la 

dynastie des Denyankobe au Fuuta dans la moyenne vallée du fleuve Sénégal. Les Ndaw dont 

                                                            
474 A travers l’expression Bundu Kumba Ndaw, Bana Bu Malick,, il faut comprendre que si la terre du Bundu est 
considérée comme un puits, c’est Kumba Ndaw ( que la tradition prend  comme la descendante de Wally 
Mbery Mbacke Ndaw) qui l’a creusé et Bu Malick, (le fils de Malick Si qui fit du Bundu une terre d’islam) est 
celui qui en construisit la margelle.  

475 Avec l’histoire de ces  familles Ndaw qui se réclament d’une lointaine identité  soninke, il est tentant de faire 
un rapprochement avec ce qui s’est passé dans l’espace gouverné par Fari Sangul ou Sankule Faring autour de 
Sankolla. Cornelia Giesing pense que (op.cit., p.191-192) « Sankolla est le but prédestiné de la migration des 
ancêtres venus de l’Orient (Tilibo), mais aussi il est également leur point de départ, point de diffusion de leur 
influence et de leur prestige dans d’autres contrées le Namandiru, puis le Jolof] ».       

476 Ndaw Kunda signifie “chez les Ndaw” en langue mande. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 198 

la famille dirigeante avait été vaincue par le Buurba477, ont eu le temps de s’intégrer dans le 

milieu wolof du Jolof et même de participer à l’exercice du pouvoir.  

                       Ainsi, si l’on regarde la liste des  douze souverains qui ont régné sur le Jolof 

avant le temps des grands troubles qui ont mené à la dislocation de l’empire au milieu du 

XVIe siècle,  on remarque que sur les  trois derniers, deux étaient, tous des descendants, par 

leurs mères, de la famille Ndaw. Il s’agit des Buurba Bukar i Bige Sangule Ndaw, Biram 

Njeme Kumba Ndaw. Les alliances matrimoniales entre la famille régnante du Jolof et celle 

des Ndaw datent certainement de l’époque où cette dernière, vaincue, a vu le territoire qu’elle 

administrait intégré dans celui commandé par les Buurba. Comme cela se faisait 

couramment478, le souverain Biram Njeme Eler, le Buurba conquérant, grâce aux liens 

matrimoniaux s’est associé avec la famille détentrice du pouvoir479, en épousant Bige Sangule 

Ndaw, fille du Bër Lëp.  

 

                     Le dixième  Buurba, Bukar i Bige Sangule Ndaw est issu de cette union. C’est 

sous son règne que les évènements qui contraignirent Bummi Jeleen480 à aller demander de 

l’aide au souverain du Portugal eurent lieu. Et, puisque le voyage de Buumi Jeleen au 

Portugal peut être daté de manière précise grâce aux sources écrites, on peut donc dire qu’en 

1487, les Ndaw, par le biais des alliances matrimoniales, étaient les alliés des Njaay du Jolof 

avec lesquels ils exerçaient le pouvoir. En fait les deux principaux acteurs de cette guerre 

civile de la deuxième moitié du XVe siècle au Jolof (Bukar i Bige contre Bummi Jeleen) 

avaient  respectivement épousé deux sœurs de la famille Ndaw. C’était Kumba Ndaw et 

Danty Samane Ndaw. Ce sont les enfants issus de ces mariages et qui étaient le Buurba Biram 

Njeme Kumba et le Bummi Mbañ Danty qui ont été, selon Babacar Ndiaye,  contemporains de 

                                                            
477 Donelha A., 1977, p. 131 (Donelha parle de la guerre du roi des Jalofos contre Borlubo (Bër Lëp ?), roi de 
Geremeo (Njarmew)qui se trouve à l’Est  dans l’intérieur et confine à celui des Jalofos) 

478 Les familles régnantes dans les entités politiques du Nord sénégambien avaient l’habitude de nouer des 
alliances matrimoniales avec les familles dirigeantes vaincues. Le royaume conquis continuait à avoir sa propre 
personnalité et était laissé aux mains de ses anciens dirigeants qui continuaient à l’administrer tout en 
reconnaissant la suzeraineté de celui qui les avait vaincus. Cette stratégie permettait aux souverains 
conquérants  d’élargir à la fois leur clientèle et de consolider la base de leur pouvoir. 

479 C’est par le même procédé qu’il a réussi à se faire accepter dans l’espace de la rive nord de la gambie. Là, il 
s’est allié à la famille Luum, et son fils Mbañ Fabor a été nommé Buumi. 

480Gonçalves  J., op.cit., B.I.F.A.N.,T.XXX, série B, n°3, 1968   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 199 

Koly Teñella481. Quand, avec son armée,  ce dernier s’attaqua au Jolof, la défense était assurée 

par le Bër Lëp qui commandait le Njarmew (c'est-à-dire ce qui restait de l’ancien Namandiru) 

et ses hommes.  

 

                       Toujours selon Babacar Ndiaye, le Bër Lëp Wally Mbery Mbacke Ndaw  a été 

tué par Koly, qui, aidé par Bummi Mbañ Danty le fils de Bummi  Jeleen qui s’était refugié à 

Horé Fondé dans le Fuuta,  allait venir à bout du souverain du Jolof. Ébranlé, cet empire à 

partir de ce moment, commençait à connaître l’action des forces centrifuges. Selon Yoro 

Diaw, c’est après l’avènement de la dynastie Denyanke au Fuuta que s’amorça le processus de 

la dislocation définitive de cette entité située au cœur du Ferlo et plusieurs fois  détruite et 

reconstituée.  

 Ètant devenu  satigi et maître incontesté du Fouta, Koli attaqua le Namandiru, 

royaume dont les souverains appartenaient à la famille des Ndâo et portaient le 

titre de ber- lab .Wali-Mberu-Mbake, qui était Tedyek par sa mère, ayant refusé 

de faire sa soumission à Koli, celui-ci le tua et dispersa son armée. Les 

habitants du Namandiru se refugièrent alors dans le Dyolof, le Sin et le Sâlum, 

et leur pays devint le désert qui sépare aujourd’hui le Foûta du Dyolof .482  

 

                         Cette séquence mouvementée de l’histoire de la région a été selon toute 

probabilité,  à l’origine de l’arrivée de la famille Ndaw non seulement dans le Saalum oriental 

où elle parvint, grâce à une alliance avec la famille dirigeante, à se tailler un fief politique 

(l’unité administrative du Ndukumaan), mais encore dans le Sud du Jolof proprement dit où 

elle a administré jusqu’au moment de la conquête coloniale, l’unité administrative du 

Paas/Baxal. 

 

                          Les traditions du Saalum racontent de manière détaillée, le processus qui a 

abouti à l’installation des Ndaw au Ndukumaan. Selon A.B.Ba, « Le premier Beuleup [titre du 

chef du Ndukumaan] est Wali Mberu Mbaké Ndao [il aurait dans ce cas échappé à Koly], originaire du 

Dyolof  où sa famille possédait déjà le titre de Beuleup…..Ayant émigré d’abord vers le Boundou, 

Wali Mbéru ne put parvenir à s’emparer du Dyolof pour y faire reconnaître ses droits,   

                                                            
481 En lisant le travail inédit de Khalifa Babacar Ndiaye sur l’histoire du Jolof, on peut  comprendre les 
généalogies des familles des différents Buurba Jolof de Njajaan Njaay à Lele ful i Fack. 

482 Dyao Y., “Légende de Koli,”,  Fonds Gaden, I.F.A.N, Cahier n° 7. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 200 

et se refugia ainsi auprès du conquérant Mbégan qu’il soutint avec ses propres troupes »483.  

 

 

                  A.B. Ba fait une sorte de condensé de la saga des Ndaw. Il les prend à partir de 

leur séjour dans le Jolof et y ajoute celui du Bundu, ainsi que  leur arrivée et installation au 

Ndukumaan. En fait, comme souligné par la plupart des traditions484 de cette famille, ce n’est 

pas Waly Mberi Mbake qui est arrivé au Saalum, mais son fils Taguc Waly. Cela renforce la 

crédibilité du texte de Yoro Dyao pour qui Waly Mberi est contemporain et protagoniste de 

Koli Teñella. On comprend mieux aussi la scission de sa descendance en deux branches, celle 

du Jolof méridional et celle du Saalum, qui est  consécutive à son décès survenu après la 

victoire de Koli. Cela permet alors de dater l’arrivée des Ndaw dans le Saalum dans le courant 

des années mille cinq cent trente (1530) puisque selon O. Kane, « la mort de Koli est 

intervenue l’année même de la déposition d’Askia Mohamed, en 1537… »485  

 

                      Ainsi, même si Biram Njeme Kumba, Waly Mberi Mbake Ndaw, Koli Teñella 

et Mbegaan Nduur sont contemporains, ce sont les descendants de Waly Mberi Ndaw  (et non 

lui-même) qui se sont installés au Saalum oriental qui deviendra l’unité administrative du 

Ndukumaan. Notons dès maintenant que, contrairement à l’affirmation d’A.B. Ba, ce n’est 

pas Mbegaan qui les aurait accueilli, mais plutôt un de ses successeurs (nous y reviendrons). 

Le  lignage Ndaw  installé au Ndukumaan, a occupé une place importante dans le 

royaume du Saalum où il s’était spécialisé dans le métier des armes. Jusqu’à la conquête 

coloniale, ces administrateurs du Ndukumaan dirigeaient l’armée du Buur Saalum. Si avec les 

différentes étapes de la migration qui les a menés du milieu culturel mandeng/soninke vers 

celui de la société  wolof, les Ndaw  ont perdu leur identité linguistique, leur statut de 

spécialiste du métier des armes a été conservé. Ils ont réussi à se placer à la tête de l’unité 

administrative du Ndukumaan  non pas parce qu’ils ont été les premiers à avoir défriché cet 

espace, mais plutôt grâce à la puissance de leurs armes.  

 

                                                            
483 BA A.B., op.cit., p. 7 

484 Aussi bien Alioune Sarr que les informateurs de Mamadou Faye, ainsi que  Mamadou Sëën Ndaw ( notre 
informateur),  tous s’accordent pour dire que C’est Taguc, le fils de Waly Mberi  qui est venu au Saalum, 
confirmant ainsi la thèse de la mort de celui-ci au Ndukumaan. 

485 Kane O., op.cit., p. 151 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 201 

                      A ce titre, ils peuvent être comparés à ceux que Cornelia Giesing désigne par le 

terme de Koring, c'est-à-dire l’aristocratie guerrière administrative qui vient juste après les 

Ñanco486 sur le plan statutaire, dans l’espace commandé par le Faring de Sankolla (le 

Forosangole de Diogo Gomes). Les Ndaw n’ont-ils pas représenté avant la domination du 

Mali, le pouvoir Jaara, régi par la dynastie des Ñaxaté au Namandiru ? Nous n’avons pas de 

documents pour étayer cette hypothèse, mais toujours est-il que comme les Koring en milieu 

mandeng du Gabu, cette famille qui a dirigé le Namandiru /Njarmew, semble avoir été la 

courroie par laquelle le pouvoir soninke s’est exercé dans cette partie du Ferlo avant son 

intégration à l’empire du Mali. Avec la domination du Mali, ils sont devenus des Ndaw 

Kunda qui, progressivement, se sont intégrés à l’espace commandé par le Jolof, avant de se 

disperser, suite à  l’affaiblissement de ce dernier, dans les entités politiques environnantes.  

 

                            C’est ainsi qu’on les retrouve alors, vers le milieu du XVIe siècle, dans le 

Saalum oriental, à la tête de l’unité administrative du Ndukumaan, un fief politique dont le 

souverain du Saalum leur a attribué la direction. Ils n’en étaient pas les maîtres de terre, mais 

les chefs politiques. Le Ndukumaan permet de conforter l’idée de Pathé Diagne qui, parlant 

du pouvoir en Afrique écrit : 

 Pouvoir sacré émanant d’une ou des divinités, pouvoir de compromis, 

pouvoir conquis, ont coexisté sur le terrain. Ils se sont substitués l’un à 

l’autre, selon l’époque ou le contexte.487 

 En effet, dans ce territoire attribué aux Bër Lëp Ndukumaan par les Buur Saalum, les Ndaw 

semblent avoir partagé le pouvoir avec le représentant des populations qui y étaient déjà 

installées et qui, dans les sources orales, est désigné sous le vocable de Seriñ Njigi. Il 

appartenait soit à la famille Seeñan, soit à la famille Jaw et résidait dans le village de Njigi488, 

l’une des plus anciennes localités de la région.  Seriñ Njigi n’était pas un chef musulman, 

comme son titre semble l’indiquer. Cependant, grâce à son soto (fétiches), il était un véritable 

protecteur pour le Bër Lëp….Il y avait un respect mutuel entre eux et aucun des deux n’avait 

                                                            
486 Ñanco est un terme qui, chez les mandeng du Sud, désigne ceux qui appartiennent au groupe social qui 
dirige la société.. C’est l’équivalent du terme Garmi chez les wolof et aristocratie dirigeante  chez les 
Occidentaux. 

487 Diagne P., op.cit.,  1981, p.50   

488 Njigi est une localité à trois kilomètres de Kaffrine. C’est un village fondé par des Soose, bien avant Kaffrine , 
selon Mamadou  Sëën Ndaw, (propos recueillis en avril 2004). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 202 

le droit d’offenser l’autre, sinon la punition divine était inévitable…. Seriñ Njigi avait même 

sa devise personnelle489. Avec l’arrivée des Ndaw, a commencé, dans le nouveau royaume, la 

création d’unités administratives qui, contrairement aux unités territoriales, se retrouvent entre 

les mains des patrilignages.  

 

-Le lignage Njarmew des Siise 

                   Concomitamment aux Ndaw, une autre famille, celle des Siise, est arrivée au 

Saalum à l’issue des troubles évoqués plus haut et relatifs au passage de Koli lors de sa 

remontée vers le Fuuta. Le chef de la migration, Biraan Fari Njarmew est venu au 

Saalum, selon A.B. Ba, « il y a environ quatre cent années (400) après avoir blessé Koli 

Tenguéla au cours d’un combat au Dyolof »490. L’auteur ne donne pas le mode de calcul 

utilisé pour avancer le chiffre de quatre cent années (400). Cependant, comme dans toutes les 

informations retenues et livrées par les sources orales, les chiffres avancés et les dates doivent 

être considérés comme donnant une indication générale du contexte des évènements qu’ils 

illustrent. A. B. Ba ayant écrit son article en mille neuf cent soixante seize (1976), les quatre 

cent années qui nous séparent de cette date nous ramènent donc à l’année mille cinq cent 

soixante seize (1576). Nous ne pouvons pas évaluer la marge d’erreur possible même si nous 

sommes sure  de l’effectivité de cette migration.  

 

                        Ce qui nous intéresse ici, c’est cette arrivée que la mémoire collective a 

retenue et qu’elle parvient à situer dans le contexte des conflits du seizième siècle en 

Sénégambie. La migration qui a amené les Siise au Saalum au XVIe siècle est donc comme 

celle des Ndaw, consécutive à l’éclatement du Namandiru/Njarmew. Généralement, les Sisse 

sont considérés comme des populations de culture mandeng et la plupart d’entre eux se 

rattache à l’espace sahélo-soudanais. Cependant, le lignage Njarmew de cette famille, à son 

arrivée au Saalum, était probablement complètement wolofisé. II nous semble qu’il s’agit 

d’une fraction d’une famille plus grande, arrivée au Namandiru pendant la période de 

                                                            
489 El hadji M. Diaw, informateur de Mamadou Faye  (Entretiens du 29 mars 1994 à Njigi). La devise de Seriñ 
Njigi se décline en une sorte de chant : Seriñ Njigi, Ken duko sedd, ken du bok ak moom, ken du def ba ko, te 
bugul ndessit .Si on doit traduire cette devise cela donne l’idée que le Seriñ Njigi est un personnage important 
dans le Ndukumaan puisqu’il a déjà tout. Ken du ko sedd  veut dire  qu’on  ne partage pas avec lui (ce qu’il a, il 
ne le partage avec personne).  ken du def ba ko renvoie au fait qu’ on ne fait rien sans lui. te bugul ndessi pour 
dire, il ne prend pas les restes de ceux qui se sont déjà servis. 

490 BA, A.B., op.cit. p.8 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 203 

domination malienne et qui s’était spécialisée dans l’élevage bovin. Ce qui nous amène à 

avancer cette hypothèse réside dans la signification des deux termes Ngary et Njarmew, 

lesquels   accompagnent toujours leur patronyme.  

                           En effet, Ngary491 est un terme pulaar pour désigner le taureau, et par 

extension, le maitre des lieux,  alors que Njarmew, comme expliqué  plus haut, fait 

référence à une abondance du lait et à une de ses utilisations. Si on ajoute à cela, le titre 

Fari qui accompagne le nom du chef de la migration, on peut penser au statut politique de 

ce dernier. Fari, Fara, Farba ou Farang, sont autant de termes mandeng492 qui renvoient 

au détenteur d’un pouvoir. Au Saalum, on trouve deux grandes familles Siise : les Siise 

Njarmew et les Siise Pakala. Selon des informateurs  rencontrés au village de Kër Laayin 

Siise,  Les Siise viennent tous du Mandé et ont le même geño493. Ils se divisent cependant 

en deux branches : celle de Pakala [nous y reviendrons] qui descend de Madi Bacar Siise et 

qui ne connait que l’enseignement du Coran et celle de Njarmew qui a toujours gravité 

autour du pouvoir politique494. Ce faisceau de renseignements, si maigre soit-il, permet de 

dire que le Namandiru a été une étape dans la migration de cette fraction des Siise. Nous 

n’avons pas de renseignements sur l’organisation politique du Namandiru au cours de son 

évolution dans la mouvance du Mali, mais il est probable que les Siise ont dû y occuper 

une position de pouvoir, même si, comme le souligne yoro Dyao, ils étaient sous l’autorité  

des Ndaw495.  

 

                     Contrairement à la famille Ndaw, celle des Siise Njarmew n’a pas eu, tout de 

suite, à son arrivée au Saalum, de commandement territorial. Ses membres  ont été d’abord 

installés dans le Ndukumaan et c’est à partir de là qu’ils ont essaimés vers des zones situées 

                                                            
491 Le Pël désigne la bête la plus puissante de son troupeau par le terme Ngary et par extrapolation, pour dire 
de quelqu’un qu’il est très puissant et physiquement fort. 

492 Pour J. Boulègue,  « farba, fara, sont des titres malinké (faren , fara : le chef ; farba : le grand chef)[selon lui], 
on trouve là une seconde strate de la titulature wolof, qui provient vraisemblablement de l’influence de 
l’empire du Mali au XIVe-XVe siècles ».  (Boulègue J., op.cit., p. 68). 

493 Geño renvoie au patrilignage dans la société wolof. 

494 Entretiens avec un groupe d’informateurs au village de Kër Laayin Siise (le 29/12/02). 

495 Selon  Yoro Dyao, les Ndaw ont pour Dentirabe (cousins, sous entendu à plaisanterie) les Won, Sal, Ñah, 
Kamara, Sebor, Wele, sise et Waddu, parce qu’ils les ont tous commandés autrefois dans le Jeeri du Ferlo. (cf.,  
Diaw Y.,, Fonds Gaden, cahier n° 7). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 204 

plus au Sud.  Ce qu’il convient de noter, c’est que malgré l’importance de cette migration496, 

ses membres n’ont pas été associés au pouvoir politique et administratif du jeune royaume. Si 

les Ndaw ont été, dès leur installation, intégrés et associés à l’exercice du pouvoir politique à 

cause peut-être de l’importance que prenait la chose militaire,  les Siise, par contre, ont été 

acceptés comme refugiés. Aussi n’ont-ils pas bénéficié d’apanage foncier leur donnant le droit 

d’être à la tête d’une communauté, comme ce fut le cas pour les Ndaw au Ndukumaan. On 

peut se demander si cela n’est pas lié au fait qu’à leur arrivée au Saalum, ces populations 

n’avaient pas de préoccupations autres que la propagation de l’Islam497. Si elles n’en ont pas 

été les auteurs, les familles Siise ont été à la base de la création d’un nombre considérable de 

villages à l’intérieur des unités administratives sous la direction des représentants du Buur  

Saalum. Les Siise Njarmew, d’abord installés dans le Ndukumaan, (suite à un conflit avec le 

Bër-Lëp chef de cette unité administrative) se sont retrouvés dans  le Kajmoor, sous l’autorité 

du Bummi. Le Kajmoor a accueilli les Siise Njarmew  qui ont essaimé à l’intérieur de l’unité 

administrative et y ont créé des terroirs lignagers. Ce sont ces populations musulmanes qui 

peuplaient encore le Kajmoor au   XIXe siècle. En 1892, E. Noirot notait que « la population 

du Kaymor, à l’exception du village de Kaymor où réside le Bumi qui est fétichiste, est 

entièrement peuplée de musulmans »498.  

 

 Selon Jacques Faye,  

au nom du bur et parfois envoyés par ce dernier, les chefs accueillent et 

installent des groupes d’immigrants, paysans libres venus des royaumes 

situés au nord. Ceux-ci sont en grande majorité des wolof de religion 

musulmane dont beaucoup ont fui les royaumes du Jolof à la suite de 

troubles religieux……. Les Sise Njarmew par exemple sont venus du 

Jolof, accompagnés de leurs captifs du nom de Kono,[sic] leurs griots du 

nom de Mbuup [sic]et leurs cordonniers du nom de Nias [sic]….. Ces 

groupements familiaux ne reçoivent pas un territoire. Il leur est 

simplement assigné, par le chef de province, un endroit où installer leur 

village. Ils doivent défricher pour s’installer et cultiver et il ne leur est 

                                                            
496 Biraan Fari Njarmew semble, de par les titres qu’il a portés, avoir été un personnage important.  

497 Selon A.B.Ba, la famille des Siise était déjà islamisée bien avant son arrivée au Saalum.  Ils seraient des 
populations d’ascendance mandeng, wolofisées et islamisées selon Jacques Faye  (cf.,  Faye J., op.cit., p. 79). 

498 Noirot   E., “Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal et Dépendances, 1892 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 205 

reconnu aucun droit sur les terres qu’ils ont effectivement défrichées… Il 

s’agit donc de terroirs fonciers.499  

 

                      L’un des premiers enseignements à tirer de l’exemple de l’installation des Siise 

Njarmew et des Ndaw, c’est qu’au cours du XVIe siècle, suite aux problèmes politiques qui 

ont secoué le Jolof, la partie orientale du Saalum, (l’espace situé de part et d’autre du cours du 

haut saloum), commençait à recevoir un nombre considérable d’immigrants qui se disaient, 

pour la plupart, d’origine soninke ou mandeng. Même si elles ne parlaient plus une langue de 

l’interland soudano- sahélien, cette lointaine provenance géographique, ainsi que cette 

appartenance linguistique et culturelle, sont restées vivaces dans leur mémoire et alimentent 

l’imaginaire des récits qui se construisent autour de leur identité. Quand elles sont arrivées 

dans le Saalum oriental, elles étaient déjà toutes wolofisées parce que parlant la langue wolof. 

Ce n’est cependant pas, par le biais de leur identité linguistique qu’elles sont parvenues à se 

faire une place dans leur espace d’accueil. L’élément déterminant semble avoir été le statut 

qu’elles ont occupé dans leur espace de départ.  

 

                          Les Ndaw ont mis en avant leur statut de chef politique et de grand guerrier, 

alors que  les Siise Njarmew, à côté des familles Njaay du Kajmoor installées depuis le milieu 

du XVe siècle500, ont créé des terroirs lignagers. A cause de leur statut de musulman, ils ont 

réussi à s’insérer dans le nouvel espace, mais elles  n’ont exercé aucun commandement 

territorial. Arrivés en fugitifs, les Siise Njarmew, installés à l’intérieur des unités 

administratives y acquièrent le titre de Seriñ.501. 

 

 

 
                                                            
499 Faye J., op.cit.,  p. 80 

500 Ce sont les familles Njaay arrivées du Jolof au moment de l’extension de ce royaume vers les rives nord de la 
gambie et  qui, grâce aux alliances matrimoniales avec les populations mandeng (celles qui relevaient du Nord 
de l’espace politique et culturel du Badibu), se sont créées  une légitimité territoriale et qui, avec l’émergence 
du royaume du Saalum, étaient  placées à la tête de l’unité administrative mise en place par le nouveau 
pouvoir. 

501 Le titre de Seriñ  est attribué à des chefs de communautés religieuses musulmanes.  Au Saalum, c’étaient 
des populations islamisées qui se regroupaient  dans des villages et se mettaient derrière une autorité 
reconnues par elles et qu’elles appelaient Seriñ  avec une référence identitaire principale tournant  autour de la 
pratique commune de la religion musulmane. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 206 

Le terroir du  Ñiiling : Une terre d’accueil pour des populations wolof islamisées  

 

Politiquement non structuré jusque vers la fin du XVe siècle, les terres du 

Saalum oriental ont attiré très tôt non seulement les frustrés du pouvoir politique au Jolof, 

mais encore ont servi de réceptacle à des populations qui s’étaient installées à l’Est du Jolof 

dans le sillage des grands mouvements de populations qui ont eu cours en Sénégambie 

septentrionale suite au développement du commerce et à l’émergence, dans la zone  soudano-

sahélienne de la classe marchande des Jula. A. Bathily rapporte que l’essentiel des migrants 

soninke arrivés en Sénégambie l’ont été dans le cadre de ces mouvements502. Nous partageons 

ce point de vue sur la base, entre autres, du constat  que la présence de populations portant des 

patronymes soninke a été notée en même temps que l’émergence du royaume du Saalum à la 

fin du XVe siècle. Nous disons alors qu’elles en ont été des parties prenantes.                       

Les Daraame et les Saaxo sont supposés avoir accompagné Mbegaan Nduur comme relaté 

dans cette tradition racontée par Jabel Samb à Radio Gambia. Selon lui,   

 Quand Mbegaan Nduur a pris le pouvoir au Saalum, il était avec 

Ngóoyan Saar, Maalig Daraame, et  Bàkka Saaxo. Le premier, il l’a 

nommé Jaraaf-ju-rëy (Grand Jaraaf). Le second a été nommé Seriñ et le 

troisième Elimaan»503.  

(Nous reviendrons plus loin  sur la  précoce et active présence de l’Islam dès les premiers 

moments de la formation du royaume). Ce qu’il faut retenir ici, c’est que  non seulement cette  

présence de populations avec une identité religieuse affirmée est bien retenue par la mémoire 

collective, (Le titre de Seriñ et la fonction d’Imam) mais encore que les patronymes soninke 

sont effectivement revendiqués.  

                     En effet, dans son émission du mois de juin 1975 Jabel Samb a bien  précisé que  

dés que  Mbegaan a réussi à se défaire d’Ely Bana, il a pris le pouvoir et a donné à la nouvelle 

entité créée le nom de Saalum à l’honneur et en référence à Saalum Suwaare qui faisait partie 

des personnalités musulmanes présentes dans cet espace. D’aucun disent qu’il a eu à 

commander cet espace avant Mbegaan, mais si je me réfère à ce que l’on m’a dit, c’est un 

                                                            

502 Bathily A., Les portes de l’or: Le royaume de Galam (Sénégal) de l'ère musulmane au temps des  négriers 
(VIIIe-XVIIIe siècle). Paris : Éditions L'Harmattan, 1989. 
503 Samb J., Cassette n° 5041 enregistrée le 26 05 75,  N.C.A. (Archives culturelles de la République de Gambia) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 207 

marabout qui, par ses prières, a aidé Mbegaan dans son entreprise de conquête. Mbegaan avait 

d’ailleurs avec lui deux autres Seriñ  à savoir Maalik Daraame  (originaire de Gidimaxa)  et 

Baka Saaxo qui venait lui du Gajaga.  

Les Saaxo et ceux qui ont comme patronyme Daraame sont venus de 

l’Est (penku504) et sont passés par le  Jolof. Le Buurba Jolof a voulu les 

retenir, mais ils ont décliné son offre. Ils sont arrivés au Saalum au 

moment où Mbegaan organisait le nouveau territoire conquis sur Ely 

Bana. Aux Saaxo, il a offert le village aujourd’hui appelé Lat Menge505 et 

aux Daraame, l’espace dénommé Ñiiling. Chaque famille avait son 

village et ses champs ; l’ensemble constituait un domaine à l’intérieur 

duquel elle bénéficiait d’une certaine son autonomie. 506   

                Si l’on s’en tient à cette tradition, la date d’arrivée des Daraame et des Saaxo dans 

le Saalum remonterait à la fin du XVe siècle et serait concomitante ou légèrement antérieure à 

l’émergence du royaume du même nom. De son côté A.B. Ba pense que les Daraame  

originaires du Jolof sont arrivés au Saloum au temps du Buur 

Malewtane. Ils ont créé alors leurs villages mères qui sont Barkédji et 

Baytit, dans le pays traditionnellement appelé Gnilin.507   

Dans la liste des Buur Saalum fournie par cet auteur, Malewtane aurait régné à partir de 1567, 

ce qui ramène l’arrivée des Daraame au début de la seconde moitié du XVIe siècle. Ce qu’il 

faut retenir, malgré ces différences plutôt mineures sur les périodes, c’est que le Saalum a été 

avant même sa territorialisation, une terre d’accueil de populations islamisées ou perçues 

comme telles et venant de l’espace culturel mande (soninke et mandeng) après avoir transité 

au Jolof. Celles-ci n’ont pas bénéficié de commandement territorial mais ont toutes été 
                                                            
504 Penku est un  terme qui, en wolof, désigne l’Est en tant que direction cardinale. Dans le présent contexte, le 
mot désigne l’interland de la zone  soudano-sahélienne, laquelle est à l’Est de la Sénégambie atlantique et 
subatlantique. 

505 Lors de nos enquêtes au village de Lat Menge, nos informateurs nous ont anotifié que le village s’appelait Fa 
Saaxor (village habité par les Saaxo en langue mande/soose) et c’est seulement en l’honneur du Buur Saalum, 
Lat menge, qui y avait d’abord établi ses quartiers au début de son règne (vers 1520) qu’il a changé de nom. 

506 Samb J., cassettes n° 4824 du 20 /04/ 72 et   n° 4863 du 06/06/ 75, N.C.A., (Archives Culturelles de la 

République de Gambia) 

507 BA A. B., op.cit. p.13 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 208 

acceptées et dirigées par le pouvoir central vers le Sud au Ndukumaan, où progressivement 

elles ont constitué un espace culturel, le Ñiiling, avec comme principale référence identitaire 

l’Islam. Selon Tamsir Siise du village de Wanar, le Ñiiling commence aux abords de Kaffrine, 

et s’étend jusqu’au village de Segré ; faisant frontière avec le village de Ndoofan. Il s’arrête 

au Bao Bolong qui le sépare du  Pakala. C’est vers cet espace niché  entre le sud du 

Ndukumaan et le nord du Kajmoor, que les immigrés musulmans, nouvellement arrivés, 

avaient été dirigés et installés508.  

                    Le Ñiiling était ainsi habité par les familles Daraame, Saaxo, Ture  et Siise509. 

Toutes ces familles sont arrivées au Saalum entre la fin du XVe et le milieu du XVIe  siècle. 

Elles ont pour dénominateur commun la pratique de la religion musulmane ainsi qu’une 

appartenance au monde culturel mande, avec un transit plus ou moins affirmé au Jolof.  C’est 

à partir du Ñiiling (espace culturel) où la majorité des migrants « wolof » islamisés ont été 

dirigés, qu’a débuté la formation de ce qui, au XIXe siècle, portera le nom de Saalum Ceriñ 

par opposition à Saalum Ceddo espace  plus à l’Ouest et qui, à l’origine, portait le nom de 

Mbey.  

                    Même si l’ensemble des populations wolof et/ou wolofisées qui se sont fixées au 

Saalum oriental n’étaient pas toutes musulmanes au départ (les Ndaw et certaines branches 

ceddo des familles Njaay par exemple), l’Islam a été pour beaucoup d’entre elles, la religion 

pratiquée au moment de l’installation (cf., chap. : L’Islam au Saalum). Cependant, cette 

présence ancienne de l’Islam sur ces terres orientales du Saalum que nous étudions ne fait pas 

de celles-ci des territoires organisés et administrés par des gens se réclamant de la religion 

musulmane.  

                       Aux sources de son émergence comme terre d’accueil, cet espace qui à ce 

moment avait une personnalité propre et différente des régions situées dans le Mbey, était un 

lieu où des populations parties d’horizon divers étaient venu se réfugier. Nous y retrouvons 

ainsi, aussi bien  des wolof que des Halpular’en (cf. infra), autant de populations qui y 

cohabitaient avec les colonies de Mandeng établies depuis longtemps sur la rive nord de la 

                                                            
508 Entretiens  avec Seriñ Tamsi en  avril 2004  au village de Wanar 

509 Selon A.B.Ba, les Ture sont arrivés au Saalum pendant le règne du deuxième  Buur Saalum qui les a installés 
près de la capitale dans un village qu’ils ont appelé Maka, du nom de la ville Sainte des  Musulmans, 
provoquant ainsi le courroux des Seereer, non convertis à l’époque. C’est à cause de ces contradictions qu’ils 
en furent chassés et qu’ils allèrent fonder le village de Passy Nguelax au Nord –est du Kajmoor. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 209 

gambie. C’est cela qui explique d’ailleurs le fait que, contrairement au Mbey qui est un espace 

assez homogène où l’élément seereer domine, la partie orientale du Saalum était, dès le début 

de sa constitution, une zone de brassage de populations. Même si les Wolof ont fini par y être 

numériquement plus importants, la présence des Mandeng et Halpular’en dont les Pël,  y est 

aussi très ancienne. 

b. Les Halpulaar’en  
Par le terme Halpulaar, nous désignons toutes les populations, nomades ou 

sédentaires qui se réclament de la culture pël. Oumar Kane a fait le résumé de la trajectoire 

d’évolution des Pël dans tout l’espace Sahélo-Soudanais ainsi que dans celui de la 

Sénégambie510.  Nous ne revenons donc pas sur toutes les grandes questions concernant 

l’origine des Pël et qui ont fait l’objet de beaucoup de débats au sein de la communauté 

scientifique.  Nous pouvons seulement retenir qu’au niveau du Saalum, les Pël apparaissent au 

moment même de l’émergence du royaume. La tradition relative à la prise du pouvoir 

politique par Mbegaan Nduur, le fondateur du Saalum met en scène à la fois Ilo, le Pël 

nomade et Ely bana, le Haalpulaar sédentaire.  Cependant, les Pël étant des populations de 

nomades, il n’est pas exclu qu’il y’ait eu, bien avant cette époque, des installations de 

campements de Pël nomadisant du fait de conditions écologiques plus favorables que dans le 

Nord de la Sénégambie pendant une partie de l’année.  

                         Ainsi, au niveau du Siñi par exemple, on ne peut pas dire que les Pël en  ont 

été absents avant la fin du XVe siècle, puisque les traditions des populations qui actuellement 

se disent toutes wolof, mentionnent à chaque fois la présence des Pël au moment de leur 

installation. Que ce soit au village de Banan dont le nom renvoie à un arbre dans la langue 

pulaar (ce qui suppose que ce sont les Pël qui l’ont ainsi nommé, nous en avons déjà parlé), 

que ce soit à Ngay, (qui en pulaar évoque l’action de monter) ou à Thiombi, village du Siñi 

aujourd’hui disparu, les traditions mentionnent toujours la présence de populations pël. Le 

Siñi, parce que faisant frontière avec le Jolof et en même temps contigüe au Ndukumaan, il 

est à peu près sûr, comme rapporté par nos informateurs que les Pël y avaient établi des 

campements depuis très longtemps. Les populations du Siñi ont de tout temps cohabité avec 

ces Pël descendus du Sud du Jolof et qui sont appelés Pël Gedel/Gedel511. Ces Pël 

choisissaient parmi eux un chef (Ardo) pour les représenter. Pour recevoir le titre de Ardo, ce 
                                                            
510 Kane  O., op.cit., 2004 

511  Entretiens avec  I. Kanji  au village de Kolobaan , en novembre 2007. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 210 

dernier devait se présenter chez le Jaraaf (la famille Jaw) résidant au village de Ngay avec 

sept bœufs comme présent. C’est après seulement qu’il était confirmé comme représentant de 

toute la communauté Pël résidant dans les villages et campements du Siñi.512  

                           Du Siñi, jusqu’aux abords de la rive nord de la gambie, les Pël se sont 

dispersés et installés soit à côté des habitations des wolof (comme dans le Ndukumaan513), 

soit dans des campements comme ceux signalés dans la deuxième moitié du XVIe siècle par 

A. Almada.   

The King of Borsalo [Buur Saalum], whom we discussed in chapter 4, is 

the ruler under the North bank of the river [la gambie] for many leagues, 

and he has kings under him who obey him and pay him tribute…… Along 

the river,  on each bank,  there are many villages of fulos who live in 

these parts after having left their own lands in search of the pasturage 

and water which they need for their animals”514.  

                               En l’absence de données précises sur leur arrivée dans cete partie du 

Saalum, on peut cependant retenir que la première moitié du XVe siècle a dû être la période la 

plus tardive  de leur installation, laquelle a du commencer beaucoup plus tot. Les infiltrations 

d’éléments Pël n’ont pas manqué de se poursuivre ensuite, surtout au moment de la première 

grande migration des Pël Wodabe conduite par Dulo Demba et relatée par A. Donelha qui 

rapporte :  

J’ai entendu dire par mon père, que Dieu le garde ! et par beaucoup 

d’anciens, et aussi par beaucoup de vieillards Fulos venus de Guiné dans 

cette île, que  à l’époque où celle-ci fut découverte par Antònio de Nolle, 

un Gênois, sur ordre de l’infant Dom Henrique c'est-à-dire en 1460-

l’année même où mourut l’infant – ou peu d’années avant, un roi des 

Fulos très belliqueux sortit de sa ville de Bucol, aussi importante que 

                                                            
512  Entretiens avec Seck  E. H. J., au village de Bané à quelques kms de Kolobaan, en novembre 2007. 

513 La présence Pël est signalée au Saalum oriental, précisément dans le Ndukumaan. Le village de Saña, à 
quelques kilomètres au Nord de Kaffrine a, selon Mamadou Ndaw Sëën, sept cents (700) ans. Il n’a pas été 
fondé par un Pël, mais c’est parce que dans les environs, il y avait un Pël du nom de Ogo Mboyo Sylla (sic) qui 
faisait paître son troupeau que, progressivement, les populations sont venu s’installer pour cultiver du mil Saño 
à cause de la fertilité des terres.  

514 Almada  A. A.,  op .cit.,  p. 44 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 211 

Futa il grossit encore son armée et décida de conquérir la plus grande 

partie de la Guiné. Il traversa le rio Sanaga dans des almadies et, 

pénétrant dans les terres des Jalofos [le Jolof], il eut avec eux des heurts 

et des escarmouches dont il sortit victorieux. Il envahit ensuite les 

royaumes des Mandingas [certainement le Ñani ou le Wulli] et, toujours 

victorieux, il arriva au grand rio de Gambea, à cent  quarante lieues de 

la barre. Le voyant large et profond, ce roi Fulo, qui s’appelait Dulo 

Demba, le fit combler avec une grande quantité de pierres qu’y jetèrent 

les Fulos.515  

                     Nous n’avons pas une tradition précise parlant de cette migration et de ses 

conséquences dans ce  qui, à la fin du siècle, a été structuré par Mbegaan Nduur. Cependant, il 

est très probable qu’il y eut infiltration et installation de populations pulaar dans le Saalum à 

partir des évènements du XVe siècle. C’est ainsi qu’on retrouve, dans la tradition relatant la 

prise du pouvoir par Mbegaan, des protagonistes halpulaar’en dont Ilo Yaladi et Ely Bana 

Sall. Si pour Ilo, les traditions orales ne sont pas prolixes sur les raisons de sa présence516, 

pour Ely Bana en revanche, elles mentionnent le fait que sa présence était liée à la volonté 

d’une bonne pratique de l’Islam, même si pour Siré Abbas Sow c’était surtout un refugié 

politique qui était arrive au Saalum, puisque, selon lui, Koli l’avait chassé du Fuuta où il était 

Laam Tooro517. S’il nous est difficile, voire impossible de circonscrire la période 

approximative de la migration qui a amené les Pël Ururbe518 (dont Ilo était le représentant) au 

                                                            
515 Donelha  A., op.cit.,  p. 157-159 

516 On peut supposer quand même que sa culture pastoraliste n’est pas étrangère à sa présence, puisque dans 
le récit le mettant en situation avec Mbegaan, Farba Malick Saar note que quand ils [Ilo et Mbegaan] ont scellé 
le pacte, Ilo est allé faire ses pratiques magico-religieuses. A côté de la place où il faisait paître ses bœufs, il y 
avait un baobab qui sortait chaque nuit et un de ses bœufs quittait à chaque fois le troupeau pour aller manger 
les feuilles de l’arbre. Cette fois-ci, il attendit que l’arbre sorte entièrement de terres et il alla l’envelopper par 
ses deux bras en criant très fort : Kawoon a ngi   et l’arbre ne put plus retourner sous terre. (Entretiens avec 
Farba Malick Saarà Kawoon en avril 2004.  

517 Soh S.A., Chronique du Foûta Sénégalais , Trad. M. Delafosse et H. Gaden. Paris, Leroux. 1913, p. 26. Selon 
l’auteur, Koli « fit la guerre au Lam Toro Ali, fils d’Eli, fils de Bana, fils de Birou, fils de Mbolu, fils d’Awkam, 
après qu’il eut chassé Eli-Bana vers la province de Saloum » 

518 Selon Siré M. Ndongo, les descendants de Ilo seraient des pël Ururbe du clan Bâ (Kesteloot, L., op.cit. p. 70). 
On peut formuler comme hypothèse de la présence de Ilo dans ce milieu, une infiltration de ces Pël venant du 
Ferlo sénégalais dont parle Omar Kane citant Paul Marty : «  les Ururbe constituent l’une des plus grandes leyyi 
que l’on rencontre dans tout le monde peul. Les Pulli du Fuuta Jallon seraient les vestiges d’une première 
invasion des fulbe Ururbe qui remonte très avant dans la nuit du Moyen- Age.Les frères des Pulli subsistent 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 212 

Saalum, nous pouvons dire cependant que celle conduite par Ely Bana a eu lieu dans le 

dernier quart du XVe siècle, c'est-à-dire avant le mouvement qui a porté Teñella et son fils 

Koli vers l’Est et le Sud de la Sénégambie dans un premier temps. Nous nous fondons, entre 

autres, sur le fait que Sire A. Soh, dans son texte, relate la guerre entre le Laam Tooro Ali (fils 

d’Eli Bana) et Koli qui avait déjà chassé son père vers le Saalum où il mourut. La résistance 

de ce Laam Tooro, fils d’un ancien LaamTooro battu et expulsé est aussi évoquée par O. 

Kane dans son analyse des conquêtes de Koli qui ont démarré vers 1512, après la mort de son 

père Teñella.  

 Selon la chronique de Siré A. Sow,  

Une première attaque de Koli est repoussée avec pertes par Laam Tooro 

[Ali]…Il fut décidé [par Koli] de rentrer en pourparlers avec le chef du 

Tooro [Ali] tout en soudoyant son entourage comme cela a été fait lors 

de la guerre contre farmbaal. Laam Tooro [Ali] refusa toute négociation 

et voulut se fier aux armes pour contraindre Koli à la paix soit en le 

tuant, soit en le chassant du pays. Dix mois plus tard, Koli le fit 

assassiner traitreusement, annexa le Tooro et épousa sa fille Faayol Ali 

Eli Bana dont il eut deux filles, Lalla Faayol et Sira Faayol.519  

Sur la base de cette reconstitution, il faut placer la migration qui a mené Eli Bana (chassé du 

Fuuta par Teñella) et son fils au le Saalum, avant la fin du XVe siècle, ce qui est conforme aux 

conclusions auxquelles est parvenu J. Boulègue dans son schéma de reconstitution de la 

chronologie du royaume du Saalum520.  

Les Tukulër : une installation aux confins de l’espace territorialisé 

                        Selon A.B.Ba, la « migration dirigée par Elibana a été numériquement 

importante….Cependant, il [Eli Bana] fut plutôt un chef de famille islamisateur [sic] qu’un 

véritable roi ».521 Le conflit qui a opposé Ely Bana à Mbegaan Nduur s’est terminé par la 

                                                                                                                                                                                          
encore à l’heure actuelle, à l’état pur, dans le Ferlo sénégalais et dans tout le sud du Fuuta Tooro sous le nom 
de Fulbe Jeeri. » 

519 Capitaine Steff, cité par Kane O., op.cit., p. 139 

520 Boulègue  J.,  « Contribution à la chronologie du royaume du Saloum », BIFAN, Série. B. n°3-4, 1966, pp. 660 
– 661 

521 Ba A.B., op.cit.,  p. 3 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 213 

victoire du second et consacre la dispersion des Halpulaar’en, plus précisément les Tukulër à 

l’intérieur de ce qui fut le territoire du Saalum.  On les retrouve ainsi dans le Saalum oriental 

installés dans des villages appelés « Jama »522. Il faut dire qu’après leur défaite face à 

Mbegaan, les Tukulër n’ont fait que rejoindre une partie de leurs compagnons de route, 

puisque, comme souligné par A.B.BA,  

les compagnons d’Elibana, originaires du Dimar et du Toro, sont venus 

créer de multiples agglomérations connues sous le nom de Diama-

Diama……...Leurs [celles des Tukulër] principales installations se 

trouvent à Diama (Rip) et Hodar (Saloum)».523  

Dans ses recherches, P. Pélissier a abouti à des conclusions qui recoupent cette lecture d’A.B. 

Ba.  

Pour lui aussi,  

Depuis le méridien de Nioro-du-Rip, ou plus exactement l’axe routier 

N’Doffane-Nioro-frontière de Gambie, d’une part, jusqu’au Pakala-

Mandakh, d’autre part, c’est-à-dire dans le canton de Medina-Sabakh, 

dans la partie orientale de celui de Nioro, dans la zone méridionale du 

Laghem oriental, l’immigration wolof récente s’est superposée à un 

ancien peuplement dispersé formé surtout de villages toucouleur et de 

quelques campements de Peul sédentarisés. Un certain nombre de ces 

villages sont probablement aussi anciens que les villages wolof du 

Pakala-Mandakh puisque celui qui est considéré comme la cellule-mère, 

Dabali, aurait été fondé par des vassaux d’Ely Bana, le premier bour 

Saloum d’origine toucouleur, que celui-ci aurait fait venir du Dimar »524.  

                                                            
522 Les villages dont les noms commencent par « Jama » et qui sont situés dans l’actuelle région de Kaffrine, 
vers la frontière avec la république de  Gambie, font remonter leur fondation du temps d’Ely Bana. Ce sont les 
villages « jama –jama » tels que Jama Cewi et Jama Gaajo. 

523 Ba  A.B., op.cit., p.3 et 12  

524 Pélissier   P., op.cit.,  p. 478 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 214 

                        Dabali, village situé le long du Bao Bolong, à quelques encablures du village 

de Kaba Koto525,  est resté, jusqu’à présent, une localité habitée par des Tukulër. Un peu plus 

au Sud, de l’autre côté du Bao Bolong,  se trouvent trouvent des villages fondés aussi par des 

Tukulër qui se disent tous originaires du Dimar. Ce sont des villages appelés aussi Jama-Jama 

où, jusqu’à présent des populations Tukulër qui, malgré le brassage avec d’autres populations, 

ont conservé leur identité linguistique, et se souviennent encore de leur lointaines terres de 

provenance qu’elles situent au Dimar, dans le Fuuta Tooro.526   

                   On voit ainsi que très tôt, dès la prise du pouvoir politique par Mbegaan Nduur, 

les contours anthropologiques de l’espace nouvellement territorialisé  étaient bien dessinés. 

Le nouveau pouvoir  avait donc envoyé les populations vaincues (ici les Tukulër) à la 

périphérie du territoire sur lequel s’exerce son pouvoir politique et qui relèvait de son autorité 

ou de sa zone d’influence. D’abord installés à l’intérieur du Kajmoor (Dabali) et dans le 

Ndukumaan (Malem), les compagnons d’Ely Bana allaient ensuite essaimer dans l’extrême 

Est du Saalum. Les Tukulër de Jama Mbayen  se souviennent s’être installés dans ce village 

après un séjour dans les environs du village de Maabo, tandis que selon V. Martin, C. Becker 

et M. Mbodji) dans 

 la région (on lui donne également le nom de Bambuk) qui se trouve à 

l’extrême est du Saalum et qui forme la frontière avec le Ñani et la 

province du Kungel, on trouve beaucoup de village dont les ancêtres 

étaient tukulör et seraient les descendants d’Elibana Musa Sall, le chef 

qui fut chassé de Kahone et remplacé par Mbégan Nduur, le premier roi 

de la dynastie gelwaar.527 

 

 

                                                            
525 Kaba Koto  est un terme mandeng , ce qui fait penser à une ancienne localité fondée par ces mandeng 
installés le long de la rive nord de la gambie dans l’espace du Badibu (il faut signaler que toute cette zone du 
Kajmoor, avant l’extension du Jolof vers les rives de la gambie, relevait de l’influence culturelle mandeng et de 
l’autorité politique du Badibu, royaume mandeng. Cependant, avec la dispersion des Tukulër vaincus par 
Mbegaan Nduur, le village allait progressivement devenir une localité de Tukulër.  

526 Entretiens avec un groupe de notables  tukulër  à Jama Mbayen en Janvier 2012 

527  « Trois documents d’Ernest Noirot sur l’histoire des royaumes du Siin et du Saalum (Sénégal) », ( Edités  et 
commentés  par Martin  V., Becker  C. et  Mbodj  M.) , BIFAN, T .42, Série B , n°1, 1980, p.51  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 215 

Les Pël du Saalum  

Au Saalum, la présence Pël s’est opérée par une migration et par infiltration 

pacifique. Contrairement aux populations Tukulër,  Halpulaar ‘en  sédentaires dont l’identité 

musulmane est affirmée, la branche pël (dont la présence au Saalum est aussi ancienne du fait 

de son mode de vie  nomade), se retrouve à l’intérieur de tout le du Saalum oriental. Ces Pël 

appartiennent essentiellement aux clans Yalalbe, Wodabe, Jawbe et Ururbe, que l’on retrouve 

aussi bien au Sahel que dans la vallée du sénégal. Déjà, au milieu du XVe siècle, le passage 

des Pël Wodabe528  qui, quittant la vallée du fleuve sous la conduite de leur chef Dulo 

Demmba, avaient traversé le Ñaani (territoire frontalier avec le Saalum oriental), a dû laisser 

des éléments de la migration qui s’y seraient installés. D’autres groupes se sont dispersés à 

travers le Saalum, mais on peut dire que l’essentiel de ces groupes était arrivé dans le sillage 

des évènements consécutifs aux mouvements conduits par  des chefs Pël dans la seconde 

moitié  du XVe et au cours de la première moitié du XVIe siècle.  

                         A cette étape de notre analyse, deux éléments apparaissent, à savoir que le 

Saalum a été une terre où s’est déroulé le prologue des conflits nés au Fuuta et que les 

dynamiques qui se sont affirmées au XVIe siècle, trouvent leurs fondements au XVe siècle, 

plus précisément de la seconde moitié de cette époque. En illustration, on peut prendre le cas 

des Yalalbe  dont certains « prétendent descendre de Banel Tenguela, sœur de Koli 

Tenguela »529. Une déduction purement logique fait penser que tous ces groupes, Wodabe, 

Ururbe  et Yalalbe,  étaient des éléments pël qui se seraient fixés au Saalum au cours de ces 

grands déplacements de populations. Ils y ont constitué une minorité très vite absorbée par 

ceux que l’on désigne sous le nom de Habobe,  c’est- à -dire : Pël du Saalum. 

  Se référant aux travaux de Cheikh Ba,  à entre autres, son ouvrage intitulé  Les 

Peul du Sénégal, (1986), Valy Faye souligne que les Haaboobe 

 vivent disséminés parmi les wolof et les Mandingues et s’identifient en 

groupes tels que Foulbe-Ndoukoumane autour de Kafrine et celui de 

Foulbe-Kouthia dans les arrondissements de Malème-Hodar et de 

                                                            
528 Dans sa thèse Omar Kane présente et explique l’itinéraire et l’évolution des composantes des différents 
clans Pëls : wodabe, Yallalbe, Ururbe etc… 

529 Faye  V ., « La dynamique du peuplement dans les régions arachidières du Saloum : L’exemple du Saloum 
Oriental (Kaffrine) de 1891 à 1960 », Thèse de Doctorat de Troisième cycle, 1998-1999, UCAD, p.59 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 216 

Kounghel. L’ethnonyme Habobe leur aurait été donné par les 

Ndienguelbé du Djolof ; il signifie « ceux du Saloum », « Kabori » en 

Peul, veut dire, Saloum.530  

           S’il y a un rapport de superposition entre Haaboobe et Kabori, (ce dernier étant, 

nous l’avons dit, le terme par lequel le Pël nomme l’espace du Saalum),  cela voudrait dire  

alors que l’élément géographique de l’identité de ces Pël renvoie à l’espace dans lequel ils se 

sont installés et non pas à leur appartenance à un lignage bien défini à l’intérieur des 

différentes familles Pël. C’est là, un peu, un autre fait qui montre que le Saalum en général, sa 

partie orientale en particulier, a été une terre de dilution et de reconstitution identaires. Il faut 

cependant signaler que pour O. Kane, Haaboobe renvoie plutôt aux Fulbe Jeeri  

qui seraient appelés Fulaabe ou Haaboobe au Bundu et en Casamance. 

Ils  [ces Fulbe Jeeri] seraient arrivés au Fuuta Jallon plus de 200 ans 

avant la conquête de Koli, donc à la fin du XIIIe ou au début du XIVe 

siècle (1300-1312).531  

                   L’installation des Haaboobe au Saalum serait dans ce cas, plus ancienne et 

résulterait d’une infiltration à partir du Bundu. Au Saalum, ils ont conservé le nom  de 

Haaboobe et leur ancienneté dans cet espace a certainement fait que les Njengelbe, leurs 

voisin Pël du Jolof, ont fini par assimiler Haaboobe et Pël habitant l’espace du Saalum. Tous 

les autres Pëls (Wodabe, Ururbe, Yalalbe Jaawbe) arrivés bien après, dans le cadre des 

déplacements de populations des XVe et XVIe siècles ont été assimilés aux Haaboobe, même 

si, une enquête minutieuse permet toujours de connaître le nom des groupes familiaux  

auxquels ils appartiennent. Ainsi, dans un entretien au village de Njaaw532, nos informateurs, 

(la plupart de patronyme Siise) reconnaissent que le village a été fondé par des Pël, « des 

Haaboobe qui, au moment de l’arrivée des Siise, habitaient cet espace qui longe le Bao 

Bolong »533 .  

                                                            
530  Ibidem  

531 Kane O., op.cit.,  p. 88 

532 Quand, au XVIIe siècle, les musulmans ont commencé à avoir des droits fonciers octroyés par les souverains 
du Saalum, Madi Bakar Siise un marabout qui avait des relations avec le Buur Saalum Senghane Kewe, reçut  
sous forme de lew  (droit foncier) les terres au Sud du Mandaax et à l’Ouest du Kajmor. Ce sont les terres du 
Pakala dont le chef, appelé Seriñ Pakala, résidait à Njaaw.  

533 Entretiens  avec I., Cissé (chef du village de Njaaw), Njaw,  janvier 2012.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 217 

                     Pour eux, les Pël trouvés sur place sont désignés sous le nom de Haaboobe, mais 

si l’on se penche sur le nom du village (Njaaw), on ne peut s’empêcher de les rattacher aux 

Fulbe Jaawbe. Pour O. Kane,  

C’est probablement sous la dynastie du Termess que se sont formées les 

[sept] grandes leyyi entre lesquelles se répartissent tous les Fulbe : 

Njaaw, Ur, Njalaal, Mboda, Ngiril, Njengel, Lacce….. Njaaw regroupe 

l’ensemble des Jaawbe. C’est apparemment le plus nombreux des 

groupes peuls.534  

Plus loin O. Kane, parlant toujours des Jaawbe, mentionne leur division en deux grands 

groupes : les Jaawbe-Dalli et les Jaawbe-Jeeri. S’agissant des Jaawbe-Dalli, il fait remarquer 

que  

Une première tradition fait dériver le nom de clan de Jaawbe- Dalli, 

d’une localité du Hayre, appelée Dalli où ils avaient trouvé refuge 

auprès des Soninke du Gangara, après leur défaite contre les Wolarbe au 

Maasina. Leur ardo d’alors s’appelait Maka Mala Ndaw. Une seconde 

tradition lie leur nom à dalli (pluriel de dallol) terme utilisé pour 

désigner des rivières marécageuses, très poissonneuses et peuplées de 

crocodiles. Le fait qu’ils habitaient de préférence ces régions amphibies 

en a fait les dépositaires des secrets de la pêche, bien avant les Subalbe 

qu’ils auraient initiés à cette activité535. 

                     Si nous insistons sur les Fulbe Jaawbe  dont parle, entre autres O. Kane, c’est 

qu’on retrouve dans cet espace qui selon  nos informateurs avait d’abord été habité par des 

Pël Haaboobe, des indices qui, mis en relation avec les éléments concernant les Jaawbe et 

soulignés par Kane, permettent de dire qu’en fait, ces Haaboobe étaient d’abord, des Pël 

Jaawbe.  

  -Non seulement nous avons la reproduction de Njaaw, (à l’origine de l’ethnonyme 

Jaawbe mais qui, au Saalum devient un toponyme). 

                                                            
534 Kane  O., op.cit., p. 81 

535 Id., Ibid., p. 83 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 218 

-  Le choix des lieux d’installation, (à côté des rives marécageuses du Bao Bolong, 

qui se rapproche des régions amphibies, zones d’évolution habituelle des Jaawbe-Dalli).  

- Le nom des fondateurs du village536 (des Pël avec le patronyme Ndaw, nom que 

portait le chef des Jaawbe-Dalli dans la première tradition recueillie par O. Kane). 

Beaucoup d’éléments mentionnés par O. Kane dans sa présentation des Fulbe Jaawbe se 

retrouvent dans les informations que nous avons recueillies.  

                      Sans être absolument formelle, il nous semble qu’on est ici en présence d’un 

groupe de populations (les Pël Jaawbe) arrivées dans un espace sur lequel elles ont inscrit 

leurs  éléments identitaires (toponymie, patronyme, environnement choisi à l’identique de la 

région de provenance) mais qui progressivement ont fini par être identifiées et  s’identifient 

elles-mêmes en référence à leur terre d’accueil.  Les migrations Pël au Saalum, effectuées 

pour l’essentiel par infiltration pacifique, auraient ainsi donné le groupe des Haaboobe. 

Contrairement aux nombreux groupes Pël répertoriés en Sénégambie, ces derniers ne 

représentent pas une catégorie spécifique, mais ils seraient plutôt un groupe issu des 

différentes familles Pël avec comme références identitaires communes non pas seulement la 

langue Pulaar, mais encore leur espace d’accueil et d’évolution qu’est le Saalum. Là, ils 

auraient entamé un processus de territorialisation que  Mbegaan Nduur a fait échouer. On 

constate qu’après avoir été écartés par Mbegaan, les Halpulaar’en n’ont plus joué un rôle 

important dans l’évolution politique du Saalum jusqu’au milieu du XIXe siècle.  

 

 

 

 

 

 

                                                            
536 Jacques Faye signale que « les Pël  (les Ka (ou Jalo), les Ndaw, les Ba, et les Sow) dont l’arrivée dans cette 
zone est aussi ancienne que celle des sose et des serer …[étaient] des éleveurs [et] se déplaçaient beaucoup, 
mais on constate que les villages qu’ils ont créés ne sont jamais éloignés du Bao-Bolon ou du Bas-fond qui, 
partant de Jama-cewi, passe par Sonkorong et Kaymor pour rejoindre le Bao-Bolon…. Les Ndaw ont fondé et 
habité Njaw Bambali, Mbolop, Kër Jibi et Joïli ». [Op.cit. P.63] 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 219 

 

 

 

 

 

 

 

                               Deuxième partie :  
Du XVIe au  milieu du XIXe siècle, émergence et 

évolution du royaume    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 220 

 

 

 

 

                   Généralités : 

             A cette phase de nos reconstitutions, il apparaît, en filigrane, que  depuis le milieu 

du XVe siècle, toute la région centre de la Sénégambie (comprise comme un espace 

géographique situé entre les fleuves sénégal et gambie) a été en proie à des 

bouleversements.537 Les perturbations dans les régions nord (autour du fleuve sénégal) et 

sud (autour de la gambie) qui ont eu pour conséquences le départ d’un grand nombre de 

populations, se sont répercutées dans ce qui allait constituer le Saalum et qui, jusque là, 

participait peut-être de la mouvance des entités politiques mises en place depuis deux ou 

trois siècles au paravant, sans s’y être réellement inséré538. Les populations qui y étaient 

présentes (Seereer, Wolof, Soose, Halpulaar’en), venues d’horizons divers, n’étaient pas 

encore politiquement organisées. Certaines se trouvaient à l’intérieur d’unités territoriales 

autonomes les unes par rapport aux autres. C’était le cas du Mbey, du Joñik et du Siñi. Il 

semble en avoir été de même autour de Kacot, de Mandaax et  de Kajmoor.  

Les populations  de ces dites unités territoriales venaient aussi bien du Nord que du Sud de la 

Sénégambie. Elles s’étaient jusque là, contentées de s’organiser autour de petites unités  

                                                            
537 Il y a eu,  vers 1460, la grande migration des Pël dirigée par Dulo demba (cf., Niane D. T., Histoire des 

Mandingues : le royaume du Gabou, Karthala, Association ARSAN, Paris, 1989, P 55) suivie de celle de Koli 

Teñella  au XVIe siècle, (cf.,  Kane O., op.cit., 2004) 

538 Le territoire du Saalum ne semble pas avoir été sous la domination directe du Grand Jolof puisqu’au 

moment de la fondation dudit royaume, le déclin du Jolof avait déjà commencé. Il est possible  cependant 

qu’une partie des terres qui, plus tard a été  structurée  autour des « Buur- Saalum » pour devenir l’espace 

saalum saalum, ait participé de la mouvance politique de la fédération du Jolof  au moment de son expansion. 

Il s’agit notamment de la partie orientale du Saalum et de la zone qui actuellement se trouve en territoire 

gambien et que les colons anglais désignaient sous les noms de Upper et Lower Saalum. Les communautés 

localisées au sein des unités territoriales du Bas-Saloum (Joñik et Mbey ou Këllu Kawoon) évoluaient 

certainement, comme nous l’avons suggéré plus haut, dans le réseau des Mandeng de l’Ouest.    

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 221 

territoriales qui étaient constituées de villages habités par ceux que H. Gravrandappelle  

Seereer Cosaan. Ces originaires du Fuuta y vivaient en compagnie  des Mandeng /Soose qui 

n’avaient pas encore pris le pouvoir politique, à l’exeption du Sine dont les Gelwaar s’étaient 

déjà rendus maîtres. Plus à l’Est, dans la zone sous l’influence du Jolof, des Wolof  s’étaient 

installés, par petites vagues, dans des villages éloignés les uns des autres et dont ils n’étaient 

pas les fondateurs. C’est ce qui explique le fait que les noms de la plupart de ces villages 

comme Kajmoor (actuel Kaymor), Mandaax, etc. n’ont pas, de prime abord, une consonance 

wolof. Ce sont les territoires de ces unités qui ont servi de cadre au royaume du Saalum. 

                L’émergence du Saalum en tant qu’entité politique daterait, selon les sources, de la 

fin du XVe siècle. La formation du Saalum a été l’œuvre d’un certain Mbegaan Nduur et les 

nombreuses traditions relatant son avènement mentionnent toujours, comme premier acte de 

son œuvre, son affrontement avec le Marabout toucouleur Aly Eli Bana Sall, voire  Ely Bana 

lui-même539. En l’absence de sources écrites faisant référence de manière plus précise à la 

période durant laquelle aurait vécut Mbegaan Nduur, c’est l’examen et l’analyse comparée 

des sources internes au Saalum même et celles des régions voisines qui peuvent être d’un 

apport considérable pour comprendre le contexte et reconstituer la trame d’évolution 

empruntée par la nouvelle entité.  

                      Dans un texte intitulé « Contribution à la chronologie du Saloum », Jean 

Boulègue, tentant de faire une vérification de la chronologie des règnes, en est arrivé à la 

conclusion selon laquelle, la chronologie traditionnelle du Saalum, celle généralement admise 

par la plupart des sources orales, peut être très bien confirmée par les recoupements qu’il en a 

fait avec les  sources orales des royaumes voisins et certaines mentions trouvées dans les 

relations de voyages de certains Européens 540. En fait, pour lui, les dates (1494-1514) 
                                                            
539 Selon Abdou Boury Ba, « La migration dirigée par Eli Bana a été numériquement importante ; elle résulte de 

la défaite infligée par le conquérant  Koli Tengela au père d’Eli Bana. En effet, le fondateur de la dynastie 

dénianké  au Fouta, Koli, avait tué Eli Bana au cours de sa conquête. Son fils, Ali Eli Bana, que les traditions du 

Saloum appellent couramment Eli Bana, fut obligé d’émigrer, et vint avec tous ses fidèles au Saloum pour y 

retrouver[fonder] un royaume. Eli Bana commanda aux Sereer et tenta de les islamiser, mais en vain ». (cf. Ba 

A. B. op.cit., p.3 

540 Boulègue  J., «Contribution à la chronologie du royaume du Saloum » BIFAN, série B,T.XXVIII, n°3, 1966, 

p.659.   Pour vérifier l’exactitude  et la cohérence de la chronologie des règnes des souverains du Saalum,  J. 

Boulègue a travaillé sur la liste donnée  par Félix Brigaud dans son  Histoire traditionnelle du Sénégal  ainsi que 

sur celle présentée par Abdou Bouri Bâ dans son  Essai sur l’histoire du Saloum et du Rip.  Il les a confrontées  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 222 

attribuées par les sources orales au  règne de Mbegaan Nduur,  seraient assez proches de la 

réalité, d’autant plus que, même si ce n’est pas  de manière directe, les sources du Fuuta, en 

particulier  Siré Abbas Sow dans sa « Chronique du Fouta sénégalais », relate l’affrontement 

ayant opposé Mbegaan et Eli Bana à Kawoon. Parlant des conquêtes de  Koli au Fuuta Tooro, 

la même source note que  

Durant la même période, il [Koli] fit la guerre au Lam-toro Ali fils de Eli 

fils de Bana fils de Biom fils de Mbolu fils d’Awkam, après qu’il eut 

chassé Eli - Bana vers la province du Saloum ; Eli Bana y mourut d’une 

piqure de serpent au village de Kahon et alors sa famille revint sur le 

territoire du Futa du Toro, les uns allant à Gede et les autres se 

dispersant à travers les territoires du Futa du Toro ; c’est après cela que 

Koli fit la guerre à Ali-Eli-Bana, jusqu’à ce que le Toro se fut soumis à 

son commandement et à son autorité.541 

                      Sur cette base, puisque l’action de Teñella, et plus tard celle de son fils Koli, 

sont situées entre la fin du XVe siècle et le milieu du XVIe siècle, (si on se fie aux 

recoupements effectués par Teixeira Da Mota)542, la genèse du Royaume du Saalum et le 

                                                                                                                                                                                          
avec des informations trouvées dans les sources européennes dont Pinet Laprade ( « Notice sur les sérères », 

Annuaire du Sénégal, 1865),  Golberry ( Fragments d’un voyage en Afrique, 1802), Francis Moore ( Travel into 

the inland part of Africa, 1738 ) et celles  fournies par les écrits d’e  Alvares d’Almada, (Tratado breve dos rios 

de Guiné, Lisbonne, 1916). 

541 Siré Abbas Soh, 1913, p.26. Il y a une sorte d’amalgame entre Eli Bana et son fils Ali Eli Bana. C’est 

probablement Eli Bana qui est allé au Saalum, puisque les sources orales que nous avons nous même recueillies 

parlent clairement de lui.  Farba Malick Sarr (village de Kahoon  avril 2004), El hadj Diouf (village de thiakalar,  

novembre 2007), comme Siré Abbas Soh lui-même le citent nommément. C’est après la mort d’Eli Bana au 

Saalum que sa famille s’est dispersée et certains de ses fils,  dont Ali, sont retournés au Fuuta. C’est lui que Koli 

a tué quand il s’est établi au Fuuta  où il  a aussi affronté les différentes familles dirigeantes dont le Fara 

Walalde qui selon S. A. Soh «  [était] Salum-Fara » et le Lam Toro. (La mention du Salum-Fara nous amène à 

formuler l’hypothèse selon laquelle au cours de la remontée de Ali fils de Eli Bana vers le Fuuta, il y’avait un 

dignitaire Saalum Saalum. Portait-il le titre mentionné ? [Le terme Saalum , nom d’un territoire, n’existait pas 

encore] ou est- ce la tradition qui a fait, à posteriori, l’assimilation ? 

542 Dans  son article sur la chronologie du royaume du Saloum, J. Boulègue note que « La chronique du Fouta, 

en plaçant Eli Bana à l’époque de Koli Tenguéla permet une datation approximative grâce à des recoupements 

concernant ce dernier ». Il cite ainsi Texeira Da Mota qui, dans une étude intitulée « Nota sobre a historia dos 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 223 

règne de Mbegaan peuvent, raisonnablement être cadrés dans la fourchette chronologique 

allant de la fin du XVe siècle, aux premières années du XVIe  siècle. Il faut cependant revoir la 

lecture des évènements concernant la migration de Koli  que fait Texeira  Da Mota et à 

laquelle semble se rallier J. Boulègue. Celle-ci pose un problème de chronologie. Selon ce 

canevas, la présence d’Eli Bana au Saalum (XVe siècle) est antérieure à l’avènement de Koli  

au Fuuta puisqu’il est bien mentionné dans la chronique de Siré Abbas Soh que c’est le Laam 

Tooro Ali fils d’Eli Bana que Koli a tué543.  

                     Omar Kane dans son analyse de la conquête du Fuuta par les Denyanke  

retrace l’itinéraire suivi par Koli depuis sa remontée à partir du Bajaar en Sénégambie 

méridionale. Pour lui, « Le roi qu’il a combattu, le Maad Saalum et épousé sa fille Mboose, 

est une preuve que le royaume du Saalum existait déjà »544 . Il poursuit et précise en citant le 

capitaine Steff, que « Koli fit assassiner traitreusement Laam Tooro, annexa le Tooro et 

épousa la fille de Laam Tooro Faayol Ali Eli Bana, dont il eut deux filles… Après la mort de 

Ali Eli Bana, Koli était devenu le maître incontesté du Fuuta »545. Koli Teñella est donc bien 

le contemporain de Mbegaan Nduur, même si les traces du passage du premier au Saalum 

sont très fugaces et se retrouvent au détour de bribes de phrases qui ne nomment pas le 

souverain de ce nouvel espace. Koli entreprit,  au Nord-est de l’ancienne puissance politique 

du Grand Jolof, la structuration de l’espace qui devint le Fuuta Tooro de la dynastie 

Denyanke, au moment même ou Mbegaan Nduur entame la structuration de la partie située au 

Sud et à l’Ouest de la même entité, c'est-à-dire le Grand Jolof. 

                                                                                                                                                                                          
fulos » a montré que, d’après des passages de Barros et Alvares d’Almada, Tenguéla, père de Koli s’était dirigé 

vers la Casamance et la Guinée d’où il avait été repoussé à la fin du XVè siècle. C’est ensuite qu’eurent lieu la 

conquête et l’installation de Koli au Fuuta. Ces faits rapportés par la chronique  nous indiquent aussi que Teñela 

se sépara de Koli à l’entrée du Fuuta pour se diriger vers l’Est, vers  la région de Diarra. Ainsi, « la conquête du 

Fouta par Koli est donc bien à situer au début du XVIè siècle et c’est au commencement de ce siècle, voire les 

dernières années du XVè, que Koli chasse Eli Bana vers le Saloum ». (cf. Boulègue J., op.cit. , 1966, p. 661) 

543 Siré Abbas rapporte que c’est après avoir chassé Ely Bana au Saalum que Koli tua son fils. 

544 Kane O., op.cit. , 2004,  p.  

545 Ibidem. Nous penchons pour le schéma que voici: Koli entre au  Fuuta et en chasse  Ely Bana . Celui-ci se 

réfugie au Saalum et tente la constitution d’un Etat. Il  y affronte Mbegaan qui  triomphe. Dans ce cas, Koli et 

Mbegaan ont tous combattu Ely  Bana.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 224 

En fait, le fondateur du Saalum, de la même façon que Koli Teñella dans la moyenne vallée 

du sénégal, semble avoir été ici une des grandes figures politiques marquantes de la fin du 

XVe et du début du XVIe siècle. L’analyse des évènements de cette fin de siècle dans l’espace 

sénégambien permet de comprendre la position de leader acquise par Mbegaan Nduur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 225 

 

 

Chapitre I: Contexte régional de l’avènement de 
Mbegaan 

                  L’émergence du Jolof comme principale puissance de cette région à partir du 

XIVe siècle est à lier à l’affaiblissement progressif de l’empire du Mali546. Au cours de la 

première moitié du XVe siècle, le Jolof avait entamé une politique de contrôle des régions  

situées au Sud de son territoire.547. Selon Omar Kane, les nombreux mouvements de 

populations notés en Sénégambie pendant cette période, sont à mettre en relation avec  cet 

expansionnisme du Jolof548. Abdoulaye Bathily signale que « ces déplacements sont liés aux 

guerres et aux troubles sociaux qui affectèrent la moyenne vallée à la suite de l’expansion du 

Jolof aux XIVe –XVe siècles puis la mise en place de nouvelles vagues d’immigrés peuls entre 

la fin du XVe et le début du XVIe siècle »549. 

                   Au plan interne, la politique expansionniste des Buurba eut comme 

conséquence une dispute autour du pouvoir politique. Dès cette seconde moitié du XVe siècle, 

le Jolof fut alors en proie à des difficultés, ce qui créa une certaine instabilité au niveau de son 

pouvoir central. L’éclatement du Grand Jolof au XVIe siècle a focalisé l’attention des sources 

orales, très prolixes en récits et annecdotes sur les évènements de cette période. Époque de la 

                                                            
546 A côté des etudes de Eunice Charles (Precolonial Senegal: the Jolof Kingdom 1800 to 1890, Boston, African 

Studies Center; XII-163 p. African Research Studies, n° 12. (Thèse éditée en 1977)……) et Victoria Bomba 

(« Traditions about Ndiadiane Ndiaye, first Buurba Djolof », BIFAN. T.39, N° 1, Ser. B, janvier 1977),  nous 

sommes surtout reportée  à la thèse de Jean Boulègue, op.cit., 1987 

547 Dans sa description de la Serra Leoa , Donelha note « qu’il y eut, peu avant  ou à l’époque  même de la 

découverte de cette île, qui eut lieu en  l’an 1460, (comprendre l’île de Santiago au Cap Vert), un roi de la lignée 

des Jonais si ambitieux et si belliqueux que, dès qu’il se vit roi des Jalofos, il décida d’accroitre la renommée de 

son royaume et chercha une occasion pour faire la guerre aux rois voisins »(cf. Donelha A., op.cit. , p. 131  

548Le mouvement de Koli et celui de son père Teñella  sont tous consécutifs à des évènements  politiques dont  

l’expansion du Jolof vers 1455-1460 et  celle Songhoy sous le règne d’Askia Mohamed, le tout  conjugué avec la 

réaction du Mali. 

549 Bathily, A., Les portes de l’or…L’harmattan, 1989, p. 121 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 226 

grande migration des Pël de Koli Teñella et de la dislocation du  Grand Jolof,  le XVIe siècle  

semble ainsi être une période de césure dans l’évolution de la Sénégambie où on note une 

profonde dynamique de restructuration550. Il est riche en évènements marquants qui, 

cependant, ne peuvent être bien compris que mis en rapport avec des faits qui se sont passés 

au XVe siècle et dont la portée a affecté une bonne partie de cet espace. C’est d’ailleurs ce qui 

nous permet de tenter, grâce à des informations véhiculées de manière éparse et non structurée 

par les sources orales, un nouvel éclairage en considérant le XVe siècle comme une période 

charnière dans l’histoire des sociétés sénégambiennes, puisqu’on ne peut pas comprendre les 

changements qui les ont affectés au XVIe siècle, si on ne se réfère pas à l’époque qui les a 

préparés, à savoir le  XVe siècle. 

                      Dans Le Grand Jolof, Jean Boulègue a senti l’importance de cette période 

du XVe siècle dans les évènements qui ont bouleversé la région dans la première moitié du 

XVIe siècle. C’est sur la base des textes de Joao de Barros, Alvise Da Mosto et André 

Donelha551 qu’il a tenté de mettre en lumière les évènements de la deuxième moitié du XVe 

siècle dans l’espace politique du Grand Jolof. Ainsi, il évoque non seulement l’épisode de la 

conquête du Nammandiru552qui consacre l’élargissement de l’espace politique du Jolof et sa 

mainmise sur les formations Mandeng de la rive nord de la gambie, mais encore celle des 

démêlés de Bummi jeleen553 avec le pouvoir central, prélude des secousses qui, au XVIe 

                                                            
550 En dehors de l’émiettement de l’espace wolof, consécutif à l’éclatement du Grand Jolof, il y a structuration 

et émergence de deux nouveaux pôles d’espaces politiques en Sénégambie : Au Nord celui du Grand Fulo 

(l’empire Pël des Denyanke), au Sud, le royaume du Saalum.  

551 Le récit de A. Donelha, basé sur les sources orales, date du XVIIe siècle, mais d’après Da Mota, contient des 

informations antérieures à cette époque.  

552 Nammandiru (le Njarmew selon toute probabilité), qui signifierait « Pays de l’abondance », du fait de la 

richesse de la contrée, s’étendait (d’après les notes ethno-sociologiques du cahier n°61 du fonds Gaden de 

l’IFAN) dans le pays de Woul qui, «  plus grand que le Ouli actuel, s’étendait jusqu’à la Falémé et au Nord 

empiétait sur le Ferlo ». Dans le cahier n°1, le capitaine Steff localise le Namandiru à mi chemin entre le Fuuta 

et le Jolof actuel.Cheikh Moussa Kamara le situe aussi entre le Jolof et le Fuuta (fonds Gaden, cahier n° 1, IFAN).  

553 Bummi Jeleen  était un prince Wolof du XVè siècle, qui, évincé du pouvoir suite à une guerre civile,  partit au 

Portugal demander l’aide du souverain de ce pays pour accéder au trône du Jolof. Il se convertit à la religion 

chrétienne lors d’une cérémonie qui eut lieu en 1488.Cette date nous donne un repère chronologique solide 

en ce qui concerne les troubles causés par une succession difficile dans le Jolof du XVè siècle. (Les textes se 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 227 

siècle, ébranlèrent la cohésion du grand royaume. Une lecture critique et très serrée des textes 

à sa disposition ainsi qu’une interprétation des sources orales lui ont permis d’avancer des 

hypothèses, non seulement sur le Jolof dans sa politique expansionniste, mais encore de voir 

au XVe siècle déjà, les signes avant coureurs du temps des troubles concomittant, et en partie 

consécutifs au commerce atlantique. 

                    Cependant, une relecture de ces différentes sources, avec un éclairage à 

partir des informations relatives aux familles maternelles des souverains dans leurs relations 

avec les autres familles dirigeantes des Etats voisins, permet une meilleure compréhension de 

cette séquence du XVe siècle dans l’histoire politique du Jolof554. En effet, si les traditions 

orales sont très prolixes en ce qui  concerne l’émergence du Grand Jolof comme entité 

politique organisée par Njajaan Njaay, ainsi que sur son éclatement, elles sont très lacunaires 

pour les périodes de son expansion spatiale et dans son fonctionnement quotidien. C’est là une 

particularité de la tradition orale qui, pour l’harmonie de son discours, se focalise sur les 

évènements considérés comme majeurs. Il faut alors aller au delà des informations 

formalisées qu’elle donne et tenter une compréhension beaucoup plus approfondie de la 

société en faisant une incursion aussi bien dans le champ des anthropologues que dans celui 

des linguistes et des sociologues. En un mot il faut une bonne immersion dans la société 

concernée. En somme, ce n’est pas «  La Tradition Orale », qu’il faut invoquer, mais ce sont 

toutes les sources internes et externes de la société wolof dont celles véhiculées par ses 

voisins qu’il faut scruter, pour mieux appréhender et comprendre ces périodes reculées mais 

surtout troublées de l’histoire de la Sénégambie. 

                                                                                                                                                                                          
rapportant à l’épisode de Bummi Jélène ont été traduits et publiés par José Gonsalves dans le Bulletin de 

l’IFAN, serie B. T. XXX, n° 3, 1968, p. 822-846).   

554 Il faut reconnaître que la tâche de J. Boulègue n’a pas été facilitée par l’indigence de la documentation, 

notamment les sources orales. Il est en effet très difficile de recueillir des informations précises sur des 

périodes aussi reculées, raison pour laquelle, comme il le dit, les sources orales n’en « ont conservé qu’un écho 

affaibli  (Boulègue J., op.cit., ,p.145). Cependant, le peu d’informations livrées par les sources portugaises lui 

ont permis de poser des hypothèses qui, corroborées par d’autres sources, apportent les éclairages nécessaires 

pour une meilleure compréhension de l’histoire de cette période. Il se pose ici, la problèmatique de l’histoire 

de la mémoire. Comment reconstituer des faits dont la mémoire ne se souvient plus ou ne veut plus se 

souvenir ?  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 228 

1. L’expansion du Grand Jolof dans la première moitié du XVe siècle. 
            De manière générale, on admet que l’expansion du  Grand Jolof  vers les rives 

de la gambie s’est faite dans le courant du XVe siècle. Ainsi, pour Jean Boulègue, la gambie 

« était bordée dans sa rive nord par cinq royaumes tributaires du Jolof au XVe siècle : le 

Ñomi, le Badibu, le Saalum, le Ñani et le Wuli »555. S’il est clair que le contrôle de 

l’ensemble de la rive nord ne s’est pas fait en un seul moment et a dû être étalé dans le temps 

la période et le contexte au cours desquels il s’est opéré restent encore obscurs.  

                Si Omar Kane, se basant sur Da Mosto556 et A.Donelha, attribue à Cukuli 

Njiglaan (troisième successeur de Njajaan Njaay) les conquêtes du Fuuta, du Namandiru ou 

Njarmeew et du Saalum qu’il situe au milieu du XVe siècle557, Jean Boulègue pense, quant à 

lui, qu’il est chronologiquement impossible que Cukuli Njiglaan soit le Zucholin de Da 

Mosto. La raison est que si l’on suit la liste dynastique du Jolof, quatre règnes (donc au moins 

trois générations d’après lui) séparent Cukuli Njiglaan de Biram Kumba Kane, contemporain 

de Bummi Jeleen qui est allé au Portugal en 1488. S’appuyant sur le récit de Donelha, il pense 

que le Zucholin de Da Mosto serait plutôt Cukuli Mbooj, Brak du Waalo, grand oncle de 

Bummi jeleen (selon Yoro Jaw) et qui, à la suite de la guerre civile qui a éclaté au Jolof après 

la mort du conquérant du Namandiru, assura la charge de  Buurba558.  

           Cette hypothèse peut, dans un certain sens, être corroborée par des données de la 

tradition orale si l’on retient le fait que, selon elle, Cukuli Mbooj et Bummi Jeleen sont du 

même matrilignage, en l’occurrence celui des Loogar du Waalo. Comme l’a bien vu J. 

Boulègue, il semble y avoir eu, à l’époque, dans cet espace, un conflit entre droit patrilinéaire 

et droit matrilinéaire. A. Donelha le rapporte clairement dans sa relation tandis que la tradition 

orale, même si elle ne le dit pas, à travers les bribes d’informations qu’elle donne sur un 

                                                            
555 Boulègue J., op.cit., 1987, p. 133. Cette idée relève plus de déductions que de l’analyse de documents 

historiques consistants. 

556 Parlant du Buurba qui régnait en 1455 et dont il avait entendu parler à la cour de Damel, Da Mosto rapporte 

qu’il s’appellait Zucholin. O. Kane pense qu’il s’agit du Cukuli, quatrième Buurba de la liste dynastique du Jolof. 

Les renseignements que donne Donelha  qui situe la conquête du Njarmeew  en 1460  ont emmené O. Kane à 

dire que c’est Cukuli Njiklaan qui en est l’auteur. 

557 Kane O., op.cit.,1986, p. 64 

558 Boulègue J., op.cit., 1987, p. 148- 149 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 229 

Buurba qui semble avoir marqué son époque, le laisse entrevoir. En fait, l’analyse des 

renseignements donnés par A. Donelha montre que la relation qu’il fait des évènements 

survenus dans l’espace wolof, au cours la première moitié du XVe siècle, est consécutive à 

une lutte pour la consolidation du pouvoir (les souverains s’appuyant sur leur matrilignage) et 

l’agrandissement du royaume:   

 Jadis [dit-il], tous les rois des Jalofos, bien qu’ils portassent divers 

noms, s’appelaient Jonais … Il y’eut, peu avant ou à l’époque  même 

de la découverte de cette île559,  qui eut lieu en 1460, un roi de la 

lignée des Jonais si ambitieux et si belliqueux que, dès qu’il se vit roi 

des Jalofos, il décida d’accroître la renommée de son royaume et 

chercha une occasion pour faire la guerre aux rois voisins… La 

première guerre qu’entreprit ce roi Jonai fut contre Borlubo, roi de 

Gérémeo, royaume qui confine à celui des Jalofos. Durant cette 

guerre, les Jalofos eurent avec les Geremeos beaucoup 

d’escarmouches, de heurts et de batailles, au cours desquels il y eut 

un grand nombre de morts des deux côtés. Finalement, les deux rois 

se livrèrent une bataille rangée face à face, où il se fit un grand 

carnage, car les deux rois étaient de vaillants capitaines. Mais 

Borlubo ayant été tué d’un coup de sagaie, les Jalofos remportèrent la 

victoire et, en peu de temps, ils conquirent tout le royaume de 

Geremeo560.   

                Si, de prime abord, il peut paraître difficile d’identifier ce souverain du Jolof qui eut 

à combattre et soumettre les territoires situés dans la partie orientale de l’empire du Jolof au 

courant de la première moitié du XVe siècle, il suffit de convoquer la tradition orale pour au 

moins avoir une orientation. Dans un entretien avec Sakoki Gise, un griot du Jolof, nous 

apprenons que le seul souverain du Jolof auquel on se réfère en utilisant le terme Jonaï qui 

renvoie à son Xeet 561 est Biram Njeme Eler. Selon lui, c’est Biram Njeme Eler le Jonai qui 

                                                            
559 Il s’agit de l’île de Santiago 

560 Donelha  A., Description de la serra Leoa et dos Rios de guine du Cabo verde (1625)  Junta de investigaçoes 

scientificas do Ultrmar. Centro de estudos de cartografica antigua. Lisboa 1977, p.131 

561 Contrairement à ce qu’a écrit  Da Mota dans son commentaire de l’ouvrage de A. Donelha, le terme  JonaÏ 

ne renvoie pas au patronyme Ndiaye mais bien à un matrilignage. « Xeet » c’est le matrilignage dans la société 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 230 

est à la base de l’élargissement du pouvoir du Jolof C’est aussi lui qui est à l’origine de 

l’abandon de la première capitale et qui en a fondé une nouvelle, en l’occurrence  Cëng562. En 

effet, aucun des souverains du Jolof n’est cité avec la mention explicite de son matrilignage. 

La famille maternelle Jonaï est originaire du Bawol563 et cela peut aussi être un  indice 

important si l’on sait que la relation d’A. Donelha mentionne Lambaay (capitale des Teeñ du 

Bawol) comme une résidence du souverain Jonaï. Cet élargissement territorial n’était pas 

seulement dicté par des impératifs de conquête, mais comportait aussi des préoccupations 

économiques. En effet, une autre information que l’on peut tirer de la « Geste » de Biram 

Njeme Eler, c’est l’épithète de « roi commerçant » qui est accolé à son nom. On l’appelle 

aussi Biram Njeme Eler Jegg ba ca Manjaxar »564, c’est-à-dire celui qui a eu à impliquer 

l’état du Jolof dans les échanges qui avaient cours à Manjaxar564bis.   

                                                                                                                                                                                          
wolof. On se rapportera entre autre, à Gaden,H. Légendes et coutumes Sénégalaises : les cahiers de Yoro Diaw, 
Paris, Leroux (extrait de la Revue d’ethnographie et de Sociologie), 3, 1912 et à l’ouvrage de Diop, A.B. La 

Société Wolof : tradition et Changement, 1981,  

562 Sakoki Gise est un griot, fin connaisseur de l’histoire du Jolof. L’entretien a eu lieu le 1er Mai 2003 à Dakar. 

L’expression qu’il utilise « Biram Njeme Eler moo yaatal nguurgi, joge Njayeen Sabuur dem sanc Cëng » 

n’exprime pas un élargissement de la base du pouvoir, mais renvoie à un élargissement de l’espace sur lequel il 

s’exerçait. Le choix de Cëng, localité dans le  Sud du Jolof comme nouvelle capitale, traduit une volonté de se 

rapprocher des régions et territoire conquis et à conquérir en direction du Sud, vers la gambie.  

563 Le Bawol a dû, très tôt, relever de la mouvance du Jolof. En effet, les familles maternelles des premiers 

Buurba venaient pratiquement toutes du Bawol. Selon Mamur Bâ, un de nos informateurs, Cukuli Njiklaan et 

Leyti Cukuli sont de la famille maternelle Waaliñ (originaire du Bawol), tandis que Jeleen Mbay Leyti , Biram 

Njeme Eler et Tasse Daguleen sont tous Jonaï .En somme, cinq des neuf premiers Buurba de la liste dynastique 

ont des relations avec le Bawol par leur lignée maternelle. 

564 Deux de mes informateurs, à savoir Seth Kamara (Banjul, août 2003) et Sakoki Gise (Dakar, mai 2003) 

parlant de  Biram Njeme Eler, l’identifient par son matrilignage (Jonaï) ou son surnom de « Jegg », terme qui 

dans la langue wolof renvoie au statut de caravanier (celui qui s’adonne à un commerce). Biram Njeme Eler 

était donc le « jegg de Manjaxar », c’est à dire un souverain qui a institutionalise l’envoi des caravans vers 

Manjaxar. 

564bis Manjaxar est une localité qui se trouve non loin de la rive nord de la gambie, et qui  relève actuellement 

de l’Etat gambie.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 231 

                  Il ne s’agit certainement pas d’un souverain se livrant au commerce lui-

meme, mais d’un Buurba qui a mis le cadre permettant les échanges entre les Jolof-Jolof et les 

Portugais alors présents sur la gambie. On dirait aujourd’hui, celui qui a réalisé un cadre 

juridique attrayant. C’est le lieu de signaler que Manjaxar a abrité, jusqu’au XVIIe siècle, au 

moins, un marché hebdomadaire qui s’y tenait tous les Lundi. Richard Jobson, lors de sa 

remontée du cours de la gambie en1620, l’a visité et en parle en ces termes :  

While we were in the River, at a place called Mangegar, against which we 

had occasion to ride with ours hip, both up and downe, in the open fields, 

about a mile distance from any housing, is every Monday a market kept ; 

which is in the middle of the weeke, unto which would come great resort of 

people, from round about, as heere in our countrey, who would disperse and 

settle themselves, with their commodities under the shady trees, and take up 

a good space of ground, & any thing what the countrey did yeeld, was there 

brought in, and bought and sold amongst them.565.  

                  Aussi bien au Sénégal qu’en Gambie actuelle, nos informateurs parlant de 

Biram Njeme Eler le citent toujours en référence non seulement à sa famille maternelle, mais 

encore, en association avec le village de Manjaxar, localité où, selon Seth Camara566, on allait 

acheter le fer apporté par les Portugais. Tous les Njaay567 de cette partie du Saalum affirment 

être venus dans la région du temps de Biram Njeme Eler. Il n’y a pas de date précise avec les 

sources orales, mais les indications que l’on relève à partir de ces récits permettent de situer, 

de manière à peu près certaine, des évènements majeurs dans l’évolution de cette région. Il 

faut pour cela, mettre ces indications en relation avec d’autres informations auxquelles elles 

sont liées et qui rentrent dans une séquence chronologique identifiée. 

Les traditions du Jolof ont retenu de ce souverain :  

-son matrilignage (Jonaï) qui est toujours accolé à son nom  

                                                            
565 Jobson R., The Golden Trade or a discovery of the River Gambra,1623, ed. Charles Kingsley, p. 168   

566 Seth Camara est originaire de Ballanghar sur la rive nord de la Gambie. Il vivait, lors de nos enquêtes à 

Banjul. 

567 Njaay (patrilignage des souverains du Jolof) est un nom de famille assez répandu au Sénégal et dans une 

partie de la Gambie, notamment sur la rive nord où, l’autorité du Grand Jolof s’est exercée  pendant un temps, 

avant d’être remplacée par celle du Saalum. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 232 

- la fondation d’une nouvelle capitale (de Njayeen sabuur, ancienne capitale, il glisse 

vers le Sud et fonde  Ceng, la nouvelle capitale) 

-  l’agrandissement de l’espace d’exercice de l’autorité des Buurba   

- l’implicationde l’état dans des échanges avec des régions  de la rive nord de la gambie. 

Si on met tout cela en rapport avec les informations de A. Donelha568 et de De Barros569, on 

voit alors clairement que ce souverain (Birao, le Jonaï) de la fin de cette première moitié du 

XVe siècle, décrit par les sources portugaises, est le même que celui des sources orales (Biram 

Njeme Eler le Jonaï).  

 

                  On peut alors dire que ce septième Buurba de la liste dynastique du Jolof a 

vécu dans le courant de la première moitié du XVe siècle et qu’il a été l’artisan de l’expansion 

du Jolof, non  seulement vers l’Est (« Geremeo »ou Njarmew/Namandiru) mais encore vers la 

rive nord de la gambie, c’est-à-dire vers le monde principalement et pas exclusivement 

mandeng570. Au moment de la disparition de Biram Njeme Eler, la partie orientale de ce qui a 

été le territoire du Saalum était, partiellement, intégrée au Jolof dont l’expansion ne tarda pas 

à être ébranlé, nous l’avons déjà évoqué, par des problèmes internes. Les informations 

données par les deux sources que sont A. Donelha et J. De Barros, mises en corrélation avec 

celles provenant des sources orales, permettent aussi de mieux cerner cette  période de 

troubles de la deuxième moitié du XVe siècle  consécutive à la succession difficile de Biram 

Njeme Eler, le souverain qui  initia une politique de dilatation, pour ne pas dire, 

expansionniste du Jolof. 

 

2. Les conséquences au Saalum des troubles de la fin du XVe siècle et de 
l’affaiblissement du Jolof.    

                     

                                                            
568 «  le roi ambitieux et  belliqueux de la lignée des Jonaï qui était souverain des « Jalofo » peu avant, où à 

l’époque de la découverte de l’île de Santiago en 1460 » 

569 «  Hor Birao, roi très puissant qui régnait dans la région du Jalofo quand le commerce de la Guinée 

commença à s’organiser entre nous » (cf Gonçalves, J., « Textes Portugais sur les wolofs au XVe siècle : 

Baptème du Prince Bémoï 1488 », B.I.F.A.N. Ser.B, N°3, 1968) 

570 C’est là une page de l’histoire du Jolof. Ce qui nous intéresse ici,  ce sont les  conséquences, au Saalum, de 

l’expansion du Jolof. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 233 

Si on suit bien A. Donelha, l’affrontement entre les héritiers de Biram Njémé Eler 

a opposé son neveu Tase  et son fils Mbagne Fabor et apparemment s’était achevé, dans un 

premier temps, par la victoire du premier571. La liste chronologique des Buurba fait de Tase 

Daaguleen, le successeur de Biram mais, elle ne spécifie pas s’il s’agit de son fils ou son 

neveu. Cependant, nos informateurs disent que Tasé était un Jonaï, donc du même 

matrilignage que Biram Njeme Eler. Pour analyser les conséquences au Saalum des 

bouleversements enqui avaient cours au Jolof, il peut être utile de revenir à leurs causes par un 

bref rappel. 

              Tout semble avoir commencé par une crise dynastique. Au Jolof, jusqu’à 

Biram Njeme Eler, la succession au trône se faisait de père en fils. Avec lui, s’opère une 

première rupture qui réside dans le fait que lui-même avait succédé à son frère Jeleen Mbay 

Leyti. Ainsi, durant au moins trois règnes, le pouvoir  resta aux mains d’une seule famille 

maternelle, en l’occurrence, celle des Jonaï. Quand en 1460, Diogo Gomes visita la région, le 

Jolof était toujours en proie à cette déstabilisation relative à la succession difficile de Biram 

Njeme Eler. En effet, il a trouvé sur la côte, dans un port que Jean Boulègue localise au Siin, 

un réfugié politique, ancien Buurba détrôné.  

 Il écrit:  

 Ceci se passait dans le port de Zaza. J’y trouvai Borgebil, qui avait été 

roi de Geloffa et s’en était enfui à cause de la crainte qu’il avait du roi 

Burbruck qui lui avait pris sa terre.572  

Burbruk pouvant facilement être identifié comme une déformation de Buur Brak (Brak est le 

titre du roi du Waalo), on peut être tenté d’y voir une domination du Jolof par le Waalo de 

Cukuli Mbodj, (cf., supra) en 1460. Cependant, si on peut comprendre une manipulation de la 

tradition par le Jolof, pour gommer un épisode peu glorieux de son histoire (ce qui 

expliquerait l’absence de tout renseignement concernant ce fait), la mémoire collective waalo 

waalo, quant à elle,  n’aurait pas passé sous silence un événement pareil et aurait retenu une 

telle domination.  

                                                            
571 Donelha   A., op.cit., p. 131 

572 Diogo Gomes, cité par Boulègue J., 1987, p. 149 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 234 

                        Il est possible par contre que le Brak Cukuli, (le Zucholin de Ca Da 

Mosto573), lié à la famille de Tasé (qui a épousé une de ses nièces), ait pris fait et cause pour 

ce dernier en intervenant dans le conflit qui opposait les héritiers de Biram Njeme Eler. Il est 

important de signaler cette intervention puisqu’elle a constitué le prélude d’un changement du 

contexte d’évolution dans différents Etats de la Sénégambie. En effet, si l’intervention du 

Waalo a pu être décisive, c’est parce que d’autres paramètres étaient entrés en jeu. Il s’agissait 

notamment du commerce atlantique qui commençait à se développer, favorisant les régions 

côtières plus directement concernées que le Jolof proprement dit, parcequ’entre autre, localisé 

à l’intérieur des terres. L’importance des régions côtières ne se perçoit pas uniquement à 

travers l’intervention du Brak au Jolof, mais on la voit aussi  quand Diogo Gomes signale que 

« Borgebil », le Buurba détrôné, est allé se réfugier au port de Zaza574. La côte était donc 

devenue une zone attractive. 

              La première crise qui ébranla le pouvoir central du Jolof vers le milieu du XVe 

siècle et qui venait apparemment de se terminer au moment où Diogo Gomes en parle en 

1460, peut être comprise comme une lutte entre droit matrilinéaire et droit patrilinéaire. 

Cependant, on voit tout de même que, déjà, des facteurs externes ont pesé sur son issue, dans 

la mesure où le vainqueur a bénéficié de l’appui d’un royaume côtier, en l’occurrence le 

Waalo dont la puissance peut s’expliquer grâce au nouveau contexte commercial.  En fait, la 

côte est omniprésente, pour une grande part, dans les problèmes qui ont jalonné le XVe siècle, 

puisque lors du conflit que décrit A. Donelha et que nous considérons comme étant la 

deuxième étape de la même guerre civile qui a secoué le Grand Jolof, la victoire du 

                                                            
573 Da Mosto dit que Zucholin est Roi de Senega, ce qui peut être différent de Roi de Jalofo. Senega peut 

désigner le royaume côtier du Waalo ; cela est d’autant plus vraisemblable que tous ceux qui ont écrit après Da 

Mosto, en parlant du Jolof, ont utilisé les termes de : « Jalofo ou Geloffa ».   

574 Contrairement à Jean Boulègue qui le présente comme un port du Siin, Zaza pourrait être localisé 

effectivement  comme il le dit, « à l’embouchure du Rio dos Barbacins, c'est-à-dire l’estuaire du Sine et du 

Saloum », mais plus précisément au Saalum (terre de refuge)  où l’on retrouve le nom de deux localités : 

Saasaara (village situé au Nord de l’actuel Gandiaye) ou Saasang (localité aujourd’hui disparue) mais qui,  selon 

un informateur rencontré à Diokoul, dépendait de l’espace commandé par Eli Bana.    

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 235 

gouverneur de Portudal575 est clairement expliquée par son implication dans le commerce 

atlantique :  

           Parmi les grands de son royaume qui l’avaient aidé, il y avait un capitaine et 

gouverneur de Porto d’Ale qui avait emmené avec lui à la guerre beaucoup de Jareos et de 

Bilebos du Cabo dos Mastros. Ce gouverneur était devenu très riche grâce au commerce que 

faisaient déjà les Portugais de cette île et du Royaume sur la costa dos Jalofos, et à force de 

présents, il s’était fait de tous les grands des amis. Après qu’il eut renvoyé tous ses soldats et 

capitaines, le roi le renvoya aussi en lui ordonnant de regagner son gouvernement. Il remercia 

le roi et le pria d’accepter avant son départ un festin qu’il lui offrirait en matière de prise de 

congé. Le roi accepta. Mais pendant le festin, ce gouverneur donna du poison au roi, qui 

mourut dans les trois jours576. 

           Ce gouverneur dont parle Donelha peut être identifié à Biram Kura Kan qui, dans 

la liste chronologique du Jolof, vient après Tasé Daguleen.  Neuvième sur la liste, Biram Kura 

Kan était fils de Jelen Mbay Leyti qui, lui-même, était un frère de Biram Njeme Eler577. Une 

lecture attentive de cette liste montre nettement qu’à partir de Jelen Mbay Leyti, la succession 

qui s’était toujours faite de père en fils connaît un changement puisque les Buurba qui lui ont 

succédé n’ont plus le nom de leur père accolé aux leurs, mais celui de leur mère.  

                Nous n’avons pas encore suffisamment d’informations pour étayer cette 

hypothèse déjà formulée par Jean Boulègue578, mais il est très probable que le Jolof 

connaissait pendant cette période un conflit qui revêtait une dimension de tradition juridique, 

entre droit patrilinéaire et droit matrilinéaire,  dans les luttes de succession. Nous pouvons  

même retenir que si le premier l’emporta579, les règles de succession ont malgré tout été 

                                                            
575 Portudal était un point de traite situé sur la petite côte (c’est le Porto d’Ale des sources portugaises ) et qui 
relevait de l’autorité des Teeñ du Bawol (cf., Rokhaya Fall, « Le royaume du Bawol du XVIe au XIXe siècle. Thèse 
de 3e cycle, Univ.de Paris I. 1983) 

576 Donelha A.  op.cit., 1977, p. 137 

577 Communication personnelle de Khalifa Babacar Ndiaye qui travaille sur les généalogies des familles 

princières du Jolof et qui a eu à nous donner beaucoup d’informations concernant le Jolof dans ses relations 

avec les autres régions de cet espace de la Sénégambie. (Qu’il trouve ici, l’expression de notre gratitude). 

578 Boulègue J.,  op.cit., 1987, p. 152 

579 Jusqu’au XIXe siècle, l’appartenance au patrilignage Njaay est demeurée déterminante pour l’accès  au titre 

de Buurba. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 236 

retouchées. C’est cela qui explique le fait que les sixième, septième et huitième Buurba sur la 

liste dynastique fournie par Layti Gisé580, appartiennent tous au matrilignage Jonaï. Ces trois 

frères Jonaï (Jelen Mbay Leyti, Biram Njeme Eler et Tasé Daaguleen)581 ont vécu pendant la 

première moitié du XVe siècle et c’est avec eux, notamment les deux derniers, que la nouvelle 

règle de succession entra en vigueur, instaurant une instabilité qui s’est traduite par des 

guerres civiles dont l’épisode de Bummi Jeleen, en 1488/89, a constitué la phase finale582. De 

quoi s’agit-il ? 

 

             Les sources portugaises relatent les pérégrinations de ce prince wolof qui est 

allé jusqu’au Portugal solliciter l’aide du souverain Jean II. Les renseignements fournis par J. 

De Barros le placent d’ailleurs au cœur de la crise du pouvoir du Jolof.  En effet, selon cet 

auteur,   

Birao accorda de grandes faveurs à Bémoï, (lui) confia, selon l’usage du 

pays, la charge de diriger les affaires de son état, mais il négligea 

complètement le gouvernement, s’occupant de ses plaisirs, de sorte que 

le peuple ne connaissait que Bémoï et n’obéissait qu’à lui 583».  

 

                Malgré la rareté des documents, si on met en rapport les renseignements fournis par 

les textes portugais avec les bribes d’informations tirées des généalogies des souverains et des 

récits des régions frontalières584, on comprend que les conflits qui secouaient le Grand Jolof, 

                                                            
580 Monteil, V., op.cit., p. 606 

581 Babacar Ndiaye pense que  Tasé est non pas le frère, mais le neveu de Biram Njeme Eler.  

582 Gonsalves, J.,« Textes portugais sur les Wolof au XVè siècle, Baptême du prince Bemoi, 1488 », Texte 

traduit, annoté et commenté par P. Teyssier), BIFAN, 1968, T. XXX, ser.B. N°3, P. 823-846.  

583 Gonsalves J., op.cit., p.825, Le titre de Bummi apparu très tôt dans les institutions politiques du Jolof, était 

porté par l’héritier présomptif qui avait la charge de gouverner les terres polarisées par le village de Muy dans 

le Jolof.  L’expression  wolof «  Yaay Buur di Bummi » signifie littéralement : tu es à la fois Buur et Bummi, c’est-

à-dire tu concentres tous les pouvoirs, sous entendu qu’il n’y a de pouvoir que celui détenu par ces deux là.   
584 D’après Omar Kane, une tradition du Fuuta, rapportée par Sirée Abbas Soh, parle de la descendance de 

Buumi Jelen fils de Tasé dont  le fils (Mbañ Jelen Tasé) s’est refugié à Hooré fondé après son échec au Jolof. 

Ceci remet en cause d’ailleurs les informations fournis par Yoro Jaw qui fait de Bummi Jelen, le fils d’un Buurba 

nommé Biram, alors que Pinet Laprade en fait le contemporain de Biram Njeme Kumba (c’est certainement  le 

père de ce dernier, en l’occurrence Bukar Bigé, qu’il a eu à affronter). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 237 

dans la seconde moitié du XVe siècle, tournaient essentiellement autour d’une évolution des 

règles de succession et de la forme d’exercice du pouvoir royal. Cette  guerre civile qui a 

commencé depuis la fin de la première moitié du XVe siècle au Jolof qui a culminé avec 

l’épisode connu de Bummi Jeleen en 1488-1489, a des répercussions dans l’espace du futur 

Saalum.  

 

                        En effet, les descendants de Biram Njeme Eler, le Buurba qui avait élargi la 

zone d’influence voire de domination du Jolof vers la rive nord de la gambie (il s’agit des 

environs de Manjaxar qui, plus tard, allaient devenir le cœur du Saalum oriental), s’étaient 

taillés un « fief » dans cette zone encore politiquement lâche. Sous la monarchie du Saalum, 

les Njaay qui ont commandé le Kajmoor avec le titre de Bummi, descendaient tous de 

l’alliance nouée entre le Buurba, à politique expansionniste, et la famille Luum d’ascendence 

mandeng et qui semble avoir été la détentrice du pouvoir local dans les terroirs du Kajmoor, 

Mandaax et Kaccot585. Quand le Kajmoor et le Mandaax furent érigés en unités 

administratives, elles ont été données en apanages à des descendants de la famille Njaay avec 

chacun le titre de Bummi. Ce titre venait donc du Jolof où il était porté par l’héritier 

présomptif. La plupart des Buur Saalum portant le patronyme Njaay ont d’abord été Bummi 

soit au Kajmoor soit au Mandaax. C’est le cas des Buur Saalum Waldiodio Njaay, Makodu 

Njaay, Sengaan Kewe Njaay, qui tous ont d’abord été Buumi Mandaax, ainsi que Amasiga 

Seck Njaay et Biram Njeme Niaxana qui ont été Buumi Kajmoor586.  

                   Il faut cependant préciser que selon A.B.Ba, c’est « dans la plus grande des 

principautés du pays où commandait en général l’héritier présomptif du royaume appelé Ba-

Ngaye (Buur Ngaye) 587». L’insertion et le maintien du titre de Bummi dans les institutions du 

Saalum est un indicateur pouvant aider à la compréhension du caractère très décentralisé du 

pouvoir politique dans cette entité. On peut y voir en même temps une forte influence précoce 

des Wolof dès l’émergence du royaume que les sources nous présentent comme l’œuvre des 

Gelwaar seereerisés.  Les troubles auxquels le Grand Jolof a fait face se sont ainsi prolongés 
                                                            
585 On a là les traces d’une présence (ou influence) des Wolof  et des institutions inspirées du Jolof au niveau du 

pouvoir saalum saalum. Rappelons que, selon toute probabilité, c’est l’existence de ce titre dans les institutions 

du Saalum qui a du induire l’idée que le Saalum a eu à faire partie du Grand Jolof. 

586  Ba A. B., op.cit. , p.22 - 24  

587 Ba A.B., op.cit., p.8 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 238 

jusqu’au Saalum oriental et y ont eu comme conséquence l’installation d’une partie de la 

famille Njaay. Babacar Ndiaye, nous rapporte d’ailleurs que le Bummi Kajmoor, Mbañ Fabor, 

fils de Biram Njeme Eler, (le Buurba expasionniste) a même participé à la guerre civile du 

milieu du XVe siècle qui a fait suite à la succession difficile de ce souverain du Jolof588.   

                L’autre élément de ce contexte a été les mouvements de populations. Omar Kane a 

remarquablement bien analysé les deux grands mouvements de populations qui ont traversé la 

Sénégambie du milieu du XVe siècle au premier tiers du XVIe siècle. Selon lui,   

le milieu du XVe siècle est marqué par l’expansion du Jolof aux dépens 

du Fuuta, du Namandiru ou Njarmew et du Saalum [nous pensons qu’il 

utilise le terme Saalum par commodité, puisque le royaume du Saalum 

n’existait pas encore], sous le règne de Cukli Njiklaan589. Ce souverain a 

partagé le Fuuta entre les Farba qui administraient les différentes 

provinces au nom du Buurba et prélevaient sur les populations un tribut 

en nature (bestiaux, mil). Cette politique n’est assurément pas étrangère 

aux migrations des Fulbe du Fuuta vers le Sud et le Sahel au milieu du 

XVe siècle.590  

                      Deux grandes migrations ont précédé, celle plus connue, de Koli Teñella : il 

s’agit du mouvement dirigé par Dulo Demba, un pël Wodaabe qui se dirigea vers le Sud-Est 

et celui de Teñella le Jaalalo, lequel a débouché sur la formation du royaume du Fuuta 

                                                            
588 A la mort de ce Roi Biram (1460), premier du nom, son fils et héritier naturel, MBagne Fabôr, qui avait été 

nommé Gouverneur des nouvelles provinces conquises de l’Est, défendit alors ses droits contre son cousin 

Tassé, neveu de son père. (Communication personnelle de Babacar Ndiaye intitulée  Histoire du Jolof (texte 

inédit) 

589 Nous pensons que ce souverain ne pouvait être Cukli Njiklan, quatrième sur la liste dynastique des Buurba 

du Jolof et qui, comme souligné par Jean Boulègue après recoupement avec les sources portugaises, ne 

pouvaient règner à cette période qui se situerait vers 1455. Selon toute probabiité, il pourrait s’agir de Cukli 

Mbooj, Brak du Waalo venu appuyer son neveu (cf.supra),  le souverain (Zucholin) rencontré par Da Mosto .  

590 Kane O., op.cit. , P.65 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 239 

Kingi.591 Ces mouvements de populations, partis de la vallée du fleuve Sénégal, ont actionné 

ou catalysé un vaste bouleversement dans toute la région du Soudan occidental. Nous ne 

revenons pas sur les détails de toutes ces migrations par ailleurs traitées dans sa thèse par 

Omar Kane. Il faut seulement noter que de la seconde moitié du XVe jusqu’au milieu du XVIe 

siècle, la Sénégambie est en proie à un vaste processus de restructuration. A la base de ce 

phénomène, il faut voir, non seulement les effets de la présence de l’Europe sur les côtes 

atlantique de l’Afrique, mais encore et surtout à cette période, l’importance des forces 

centrifuges nées de l’action endogène des entités politiques pluriethniques jusque là 

structurées et dominées par les deux grandes puissances de l’époque : Le Sonhay et, dans une 

moindre mesure, le Grand Jolof.  

                 Ainsi, l’émergence du Saalum  comme espace organisé autour d’un pouvoir central 

s’est effectué dans ce contexte, et il est possible que Mbegaan Nduur ait profité de 

l’affaiblissement de la puissance du Jolof pour s’imposer.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
591 Omar Kane a largement expliqué les causes et la signification de ces mouvements de populations qui ont 

ébranlé  la stabilité du pouvoir des Askya et qui  ont été,  de manière directe, à l’origine de la remontée des Pël 

dirigés par Koli, (fils de Teñella), le fondateur de la dynastie des denyankobe au Fuuta Tooro.. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 240 

Chapitre 2 : Mbegaan Nduur et la structuration 
de l’espace entre  le saloum et la gambie                

         Le Saalum, tout comme le Fuuta sous Koli Teñella, quelques années plus 

tard, semble avoir pris la relève  du Jolof et son affirmation comme puissance serait une 

conséquence, entre autre, de l’affaiblissement de ce dernier. Les sources orales des royaumes 

wolofs (Yoro Diaw) rapportent cependant que le Saalum a relevé, à un moment de son 

histoire, de l’autorité politique du Jolof alors que celles du Saalum et des populations de la 

rive droite de la gambie nient de façon catégorique toute appartenance du Saalum  à l’entité 

politique du Jolof.  

              Selon ces dernières sources, tout cet espace entre les fleuves saloum et gambie 

a été modelé par la puissance politique du Saalum et cela jusque dans la dénomination, 

puisque le terme Saalum est encore donné à certaines parties des terres adjacentes au fleuve 

gambie. (Upper Saalum et Lower Saalum / Sabaxx et Sanjal). Abondant dans ce sens, A.B.Ba 

soutient  «  Qu’il est improbable que le roi du Jolof ait commandé tout le Sénégal et qu’il ait 

ainsi dominé le Saloum. A un moment donné, les griots ont chanté la grandeur du Buurba en 

lui disant qu’il était roi du Fouta à la Casamance. Il est sûr que les neveux des Buurba, 

Walboumy et Latmingué Dièlène, originaires de la dynastie Ndiaye du Dyolof, ont commandé 

le Saloum. C’est pourquoi les griots ont chanté que les Ndiaye éaient à la fois Buurba Dyolof 

et Buur Saloum. Mais il ne s’agissait pas là d’un empire véritable et il n’y avait alors que de 

petits royaumes. En tout cas, de Mbégan Ndour à Fodé Diouf, il n’y a eu aucun rapport de 

vassalité entre le Dyolof et le Saloum et aucun tribut n’a jamais été payé aux souverain du 

Dyolof »592. 

                 Cette affirmation d’A.B. Ba peut se défendre si l’on se réfère aux sources 

écrites par les Européens qui ont longé la côte atlantique durant le XVe siècle. Aucune d’elles 

ne mentionne le nom du Saalum. Le royaume du Siin est bien présent à travers le terme de 

Barbacin utilisé par Da Mosto pour désigner le souverain de ce royaume. Il faudra cependant 

attendre le début du XVIe siècle pour voir dans les textes portugais le terme de Broçalo qui 

renvoie à Buur Saalum. Cela ne signifie certainement pas que l’espace qui a constitué le 

territoire du royaume du Saalum était un no man’s land, puisqu’en 1455, Da Mosto relate la 

dure expérience qu’il a eue avec les populations vivant au Sud d’un « grand fleuve [il s’agit 

                                                            
592 Ba A.B., op.cit. , p. 16 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 241 

du saloum], moindre que celui de Senega mais fort beau, pays plaisant et fort peuplé d’arbres 

sur la marine »593. Selon lui, l’interprète qu’il avait envoyé à terre fut massacré par les 

habitants du pays.  

                    Au moment où le Jolof était la principale puissance de la Sénégambie du 

Nord, il n’y avait peut-être pas un royaume nommé Saalum sur lequel il exerçait son autorité. 

Cependant, dans son mouvement d’expansion vers le sud, certaines zones de cet espace ont pu 

relever de son autorité, notamment celles situées du coté Est  (cf.supra) de la rive 

septentrionale de la gambie594. L’arrivée des Njaay (famille régnante du Jolof) au Saalum 

oriental est à mettre dans cette séquence d’expansion de ce royaume au milieu du XVe siècle. 

C’est ce qui fait dire à Jean Boulègue qu’au XVe siècle, le Jolof avait sur la rive nord de la 

gambie, « cinq royaumes tributaires : le Ñomi, le Badibu, le Saalum, le Ñani et le Wuli »595. 

Par Saalum, il faut comprendre ici, l’espace polarisé par les villages de Kajmoor et Mandaax  

où s’étaient installés des membres de la famille royale du Jolof. Le Saalum, en tant qu’entité 

politique fondée  par Mbegaan Nduur, n’est par conséquent devenu  une entité sociopolitique 

qu’à l’extrême fin du XVe siècle, dans le sillage des  processus de restructuration et de 

recompositions territoriales induites par les évènements dont nous avons parlé plus haut.  

 

1. Un Roi nommé Mbegaan 
                Les traditions mettent l’accent sur l’importance du rôle joué par la famille 

Gelwaar qui était déjà aux commandes dans le royaume du Siin, famille à laquelle se 

rattacherait Mbegaan Nduur. C’est ce qui est  à la base de la croyance établie qui fait du 

Saalum un royaume fondé par les Gelwaar seereerisés du Siin. Cependant, l’omniprésence 

des Wolof, dans les sources qui nous permettent de rendre intelligible les conditions 

d’émergence du royaume, nous incite à croire que l’état du Saalum n’a pas été uniquement 

l’œuvre des Gelwaar. Une analyse de la trajectoire suivie par le fondateur nous incite aussi à 
                                                            
593 Da Mosto A., Relation de voyage à la côte occidentale d’Afrique, 1455-1457, publié par Charles Schefer, Ed. 

Leroux, 1895, p.131 

594 Le souvenir du Buurba Biram Njemé Eler est encore resté dans les mémoires des populations de cette partie 

de la gambie. Les familles Ndiaye de Kajmoor disent qu’elles descendent toutes de Mbañ Fabor, fils de ce 

dernier, tandis que les familles régnantes du Badibu (Diamé et Maroon) leur sont liés par alliance matrimoniale.  

595 Boulègue J., op.cit., p.133 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 242 

nous poser beaucoup de questions sur les liens entre le Saalum et le Siin au moment de 

l’émergence du premier nommé. Mbegaan Nduur, appartenait-il réellement à la famille des 

Gelwaar ou bien, peut-il avoir été, comme postulé par Martin Klein596, un aventurier qui a 

réussi à coloniser cet espace du Saalum et qui, plus tard, s’est imposé au Siin ?  

a. Mbegaan : l’homme. 
           Disons quelques mots sur l’homme. Fondateur et premier souverain du Saalum, 

Mbegaan Nduur aurait été aussi, si l’on se fie à la liste des Buur-Siin donnée par F. Brigaud, 

le onzième souverain de ce royaume597.  On retrouve aussi son nom sur la liste des Teeñ du 

Bawol.598. Les sources orales ont retenu de lui le souvenir d’un souverain dont le pouvoir était 

reconnu jusqu’au Bawol. Elles lui attribuent la fondation d’un certain nombre de villages du 

Bawol comme Mbalamson, Reefan Saameel Nduur et Mexxe.599 A travers ces sources, il 

apparaît comme un conquérant qui  s’était donné pour mission la conquête, l’unification et la 

structuration de l’espace entre saloum et gambie. Tout s’est passé comme s’il s’était agi 

d’établir une autorité politique sur une région assez vaste mais sans lien organique entre les 

différentes entités qui la composaient. Fondateur du Saalum, il en a fixé, dés le départ, c’est-à-

dire avant de le territorialiser, les limites. [cf., Récit de Jabel Samb, note infra]. 

                  Selon les sources orales, il était le fils d’une nièce de Maïssa waly Jonn600 (le 

premier chef gelwaar du Siin) et de Maari Nduur, un chasseur seereer plus connu sous le nom 

                                                            
596  “Was Mbegaan an adventurer who colonized this area and later became Buur Siin? If so, why was Saalum 

soon separated from Siin? Two other possibilities suggest themselves.  First, that the link is fictional, and 

second that he migrated to Saalum after being deposed as Buur Siin. The tradition gives us no reliable hint”. 

(Cf.,  Klein, M.A., Sereer Tradition and the Development of Saalum, Document inédit, Dakar, UCAD, 

Département d’Histoire, 2008, p. 11). 

 
597 Brigaud F., Histoire Traditionnelle du Sénégal. Saint Louis, CRDS-Ètudes sénégalaises n°9, 1962, p.159 

598 Martin V. et Becker C., « Les Teeñ du Baol : Essai de Chronologie », in,  BIFAN, T.38, ser. B. n°3, 1976, p.457 

599 Certaines sources identifient ce village à l’actuel  Ngaye Mekhé qui se trouve dans l’espace Ajoor. 

Cependant, sans vouloir trop nous avancer, puisque n’ayant pas effectué d’enquête dans ce sens, nous 

pouvons aussi penser que le village de Mekhé situé dans les abords de Lambaay , ancienne capitale (Peey) du 

Bawol  peut  plus logiquement être identifié au village que Mbegaan aurait créé . 

600 Ils’agit ici d’Abdou bouri Bâ pour qui, Mbegaan aurait été le neveu utérin du Buur Siin Maïsa Waly, ou le 

petit fils d’une de ses sœurs. Op.cit., p.17 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 243 

de Marga Caaj601. Cette version d’un  Mbegaan Nduur, petit fils direct de Maissa Waly, pose 

problème du fait que celui-ci a vécu vraisemblablement au XIVe voire au XIIIe siècle. Maïssa 

Waly aurait été  contemporain de Njajaan Njaay, fondateur légendaire du Jolof. Le nom de 

celui-ci proviendrait d’ailleurs d’une expression seereer qui signifie « c’est un véritable 

miracle » et qu’aurait prononcé Maïssa Wali quand on lui a raconté ce qui venait de se passer 

sur les rives d’un cours d’eau que les historiens ont identifié, au nom de la logique, au 

Waalo602. S’il est retenu que Mbegaan a régné à la fin du XVe siècle, on en tire la conclusion 

qu’il  peut difficilement être considéré comme le petit fils direct de Maïssa Waly, puis que 

plus d’une centaine d’années sépare les deux personnages.  

 

             Dans le récit d’El hadj Diouf du village de Cakalaar, Mbegaan est aussi 

présenté comme le neveu de Wagaan Tenning Dioom603. Celui-ci, selon certaines sources, a 

                                                            
601 Maari Nduur passe pour avoir été en fait un très grand chasseur. Le surnom de Marga Caaj lui venait de son 

habileté à chasser les mangoustes. Selon Elhadj Diouf, Marga –Caaj Maari la tudd…Sokkoor yi mu doon ray,  

ñooy caaj. Su leen rayon, fees leen, da leen di ñaw mbubb, di ko sol. Su seetee fi sikkoor yiy jaar rekk, mu jonkon 

fa. Xam nga sikkoor yi su ñu ko seenee rekk, duñuy xam ne nit la. Sikkoor bu ko romb rekk,  mu fett la nga dee. 

Mo tax: “Maari, o maar o caacaka”. Loolu   moo indi Marga-Caaj. “Ce sont les Mangoustes qu’il tuait qui 

s’appellent Caaj (en seereer). Quand il les tuait et les dépouillait, il cousait (les peaux) comme un habit qu’il 

portait. Il se mettait sur le chemin des mangoustes et s’y agenouillait. Quand les mangoustes l’apercevaient, ils 

ne sentaient pas l’odeur d’un humain mais celle d’une mangouste. Quand une mangouste passait à ses côtés, il 

la tuait d’une flèche. C’est pourquoi on dit : Maari chasse la mangouste », ce qui est à l’origine de ( du nom) 

Marga-Caaj » 

602 Le supposé miracle, véhiculé par la tradition orale, a été consigné par Yoro Diaw. Selon les  traditions wolof, 

un homme était sorti du fleuve, après une longue immersion.  Il aurait aidé un groupe d’enfants à partager le 

fruit de leur pêche. Ensuite, il a replongé dans le Fleuve. Les enfants étaient allés raconter à leurs parents ce qui 

s’était passé. Ceux-ci leur ont demandé  de simuler une seconde fois la même scène. Et c’est au moment où  le 

même homme était ré-apparu, qu’il a été capturé. Il a refusé de parler. C’est grâce à l’intelligence d’une 

femme, appelée Maréma Ndoye Guèye, qu’il a parlé. Des notables du  Waalo sont alors allé consulter Maïssa 

Waly,  roi du Siin, connu pour son savoir ésotérique. C’est alors qu’il se serait exclamé dans sa langue : 

Njajaan’o l’expression donnera le nom de Njagaan Njaay. Ce récit, légendaire peut-être, fonde la thèse de la 

contemporanéité entre Njajaan et Maïssa Waly. Nous disons au nom de la logique parce qu’on ne s’est pas  

posé la question du passage de Njajaan du Waalo puis du Jolof. On a admis qu’il a été fondateur de deux 

royaumes sans reconstitution aucune. 

603  Entretiens avec Elhadji Diouf, à Cakalaar (novembre 2007). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 244 

été le troisième Buur-Siin et son règne aurait duré vingt six ans (26) ans. Là aussi, le repère 

pose problème. Sur la base d’une durée approximative de vingt cinq ans par règne604, Wagaan 

Tenning, en tant que troisième Buur Siin, a dû régner au plus tard entre la fin du XIVe et le 

début du XVe soit presque un siècle avant Mbegaan présenté comme le dixième Buur Siin 

dans la chronique de Niokhobaye Diouf605. « Ce règne  a été en fait  une régence puisque, 

selon N. Diouf, « Mbegaan avait régné de nombreuses années dans le Saalum, lorsque , à la 

mort de Diessanou,[petit fils de Boukar Djillakh Faye et de Tening Diom] il ne se trouva pas 

d’héritier mâle en âge d’être couronné roi de Sine……Ce fut Mbegane Ndour qui vint du 

Saloum pour occuper le trône et gouverner le Sine de façon pacifique…..Wagane Mahé Soun 

Ngom Faye, …trop jeune à la mort de Diessanou, pourra régner huit ans plus tard….Le roi 

Mbégane Ndour lui céda en effet la couronne à laquelle il avait droit et se retira au 

Saloum » 606. 

                    Le lien établi entre Mbegaan, Maïssa Waly et Wagaan Tenning apparaît 

comme une tentative de légitimation du pouvoir de Mbegaan au Saluum, mais surtout au Siin 

au moment de la régence qu’il y assura. La raison est que, selon maintes traditions, lorsque les  

premières vagues de migrants Mandeng ont traversé la gambie, certaines s’étaient établies 

dans le Sud-est du Mbeey, plus précisément, autour de l’actuel village de Ngapax, espace qui, 

à la fin du XIXe siècle devint l’unité administrative du Lageem. Selon Alioune Sarr, « Les 

Guélavars pénétrèrent dans le pays en suivant deux voies distinctes en forme de tenailles : la 

piste Coular-Bayé, Bambalam, Péthia - Make, et la piste Yiliyassa- Farafénié- Gapakh, suivie 

par les autres groupes[les compagnons]. Les territoires des Guélavars conquérants étaient 

séparés de ceux des guélavars de Coular par la vallée de Koté-Nété, entre Coular et Ndiaye –

Counda »607. 

                                                            
604 Choix arbitraire, mais raisonnable  

605 Diouf N.,   « Chronique du Royaume du Sine », BIFAN, T.XXXIV, ser.B, n°4, 1972, p.709. Selon notre 

hypothèse d’une durée de règne de 25 ans entre Wagaan Tening et Mbegaan, plus de 150 ans sépareraient  

leur avènement sur le trône du Siin. De quelque côté qu’on aborde la question, le lien direct qu’on veut établir 

entre Maïssa Waly et ses sœurs et Mbegaan reste insolvable. Il faut alors se raviser et voir dans la filiation un 

simple de légitimation. 

606 Ibidem 

607 Sarr  A. « Histoire du Sine-saloum », BIFAN., T. 46, Ser. B, n° 364, 1986-1987, p. 228 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 245 

                        Les Gelwaar conquérants peuvent être identifiés à ceux qui, sous la 

direction de Maïssa Wali, ont continué leur périple jusqu’à Mbissel et sont à l’origine de 

l’émergence du royaume du Siin. Par contre, les Mandeng qui sont restés dans l’espace 

circonscrit autour de Ngapax se sont liés aux gelwaar installés à Kulaar et c’est à cette 

branche qu’appartient Fary Joom, ancêtre de Tening Joom, mère : de Wagaan Tening. Selon 

F. Ndiaye, 

Le fils de fary Joom se serait marié avec une princesse de Coular et 

aurait vu dans un rêve qu’en habitant le lieu de Ngapax, il aurait avec 

cette princesse une progéniture bénie. Ngapax est un terme serer qui  

signifie « voir la paix ». Ils eurent comme enfants Mara Joom, Tenning 

Joom, Awlan Joom et Malagaan Joom, tous, selon la légende, sœurs et 

frères utérins de Maïssa wali avec qui ils vont continuer vers le Siin.608 

                       De ce fait, les souverains descendants de Wagaan Tening  Joom avaient 

donc par la lignée maternelle, des liens familiaux au Saalum et à Kulaar. Dans ce contexte, en 

retournant alors au Saluum après son éducation à la cour des buur-siin (manifestement, on a 

élagué un certain nombre d’épisodes), Mbegaan ne faisait que retourner au bercail, que 

prendre possession de ce qui, peut-on dire, lui revenait de droit. Là aussi, on voit une 

manipulation de la mémoire pour renforcer la légitimation du règne de Mbegaan au Saluum. 

Notre hypothèse est que Mbegaan  était, de toutes les manières, un descendant, par les 

femmes, du fondateur du Siin mais pour une raison encore difficile à cerner, il avait des 

difficultés à s’y faire accepter. Le Saalum semblait tout indiqué pour lui. En effet, même si les 

Gelwaar n’y avaient pas encore pris le pouvoir, ils y avaient passé un certain moment au 

cours de la migration qui les a menés du Gaabu vers le Siin. Comme hypothèse, disons qu’on 

a monté pour lui, une mission : conquérir et organiser le vaste territoire qui s’étendait au Sud 

et à l’Est du Siin, lequel était comme un «no authority’s land » et non, précisons-le, un « no 

man’s land » (cf., passage de Da Mosta, note infra). 

               Avant d’aller plus loin, il s’avère nécessaire de dire quelques mots sur la 

jeunesse de Mbegaan. Les sources ne sont pas très prolixes sur cette période de sa vie. Elles se 

contentent de parler de son séjour à la cour du souverain du Siin. Selon certaines, c’est à 

Mbissel, la capitale de Maïssa Waali, qu’il aurait passé son enfance. Pour d’autres cependant, 

                                                            
608 Entretiens avec  F. Ndiaye, (Gandiaye, novembre 2007).  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 246 

c’est à Jaxxaw. Or, cette localité n’a commencé à jouer ce rôle qu’à partir du règne de Wassila 

Faye, huitième Buur Siin609. Nous avons vu, plus haut, l’inconsistance de la contemporanéité 

de Maïssa Waali avec Mbegaan. Conformément à notre hypothèse, il faut penser qu’il a 

grandi sous le règne d’un souverain du Siin ayant dirigé ledit Etat dans la seconde moitié du 

XVe siècle. Dans cette perspective, c’est à Jaxaaw, capitale du Siin à partir du règne de 

Wassila Faye qu’il a passé sa jeunesse en compagnie de sa mère610. Wassila aurait dirigé ce 

royaume pendant une quinzaine d’années. Selon Mamur Ba, Mbegaan Nduur grandit à la cour 

de Jaxaaw, mais, craignant que quelques princes n’attentent à sa vie, il fut éloigné du Siin et 

partit séjourner dans le Bawol611. De là, la tradition dit qu’il fut envoyé au Kajoor pour faire 

des études coraniques, plus précisément  à Ndande et Mekhé612. Nous n’entrerons pas dans les 

discussions relatives à la chronologie et aux dates de règne des souverains du Siin. Charles 

Becker, commentant le texte de Niokhobaye Diouf, a montré toute la difficulté qu’il y a à 

essayer de faire une chronologie exacte avec des dates de règne fiables. Ce qui nous intéresse 

ici, c’est l’éclairage que l’on peut avoir, à partir du Siin notamment, avec les commentaires 

fournis par Niokhobaye Diouf quand il évoque le règne des souverains.   

                      Il y a des constances qui reviennent dans les traditions parlant de Mbegaan 

Nduur dans les  deux royaumes, des relations familiales entre les Gelwaar du Siin et du 

Saalum, ainsi que de la présence de l’Islam dans les deux espaces au moment où Mbegaan 

fondait son royaume. Dié Sanou Faye, le successeur de Wassila Faye  fondateur de Jaxaaw, 

est présenté comme un souverain qui eut à faire face aux velléités d’implantation des 

Musulmans dans le Siin. Ce royaume aussi a été en proie à des problèmes de stabilité 

politique puisque les renseignements fournis dans la chronique mentionnent à plusieurs 

reprises des noms de Laman à la tête du royaume. On peut supposer que c’est dans un 

contexte de contestation du pouvoir des Gelwaar par les Laman que Mbegaan,  dont les 

racines familiales sont plus ancrées dans le Mbey a du revenir au Siin après en avoir été 

éloigné pendant une bonne partie de son adolescence. 

                                                            
609 Diouf  N ., « chronique du Royaume du Sine » BIFAN, T.XXXIV, ser.B, n°4,1972, p. 709 

610 Ibidem 

611 Entretiens avec Ba Mamur ( Dakar.  2006). Le texte a été , recueilli et traduit en français par nous même. 

612 Diouf N., op.cit.,  p. 710 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 247 

S’il n’y a rien de consistant dans les traditions pour nous permettre de nous  

prononcer sur l’effectivité du passage de  Mbegaan au Kajoor et sur le fait qu’il ait été initié à 

la religion musulmane. Il est possible que toutes ces traditions soient apocryphes, inventées et 

mises au compte de Mbegaan quand il s’est imposé au Saalum et y a créé un puissant Etat. Il 

faut d’ailleurs noter que dans la tradition dynastique du Kajoor, Mbegaan n’apparaît à aucun 

moment, contrairement à celle du Bawol. Là, il figure en bonne place dans la chronologie des 

Teeñ613. On peut à ce niveau se poser la question de savoir si Mbegaan n’a pas fait deux 

séjours au Bawol : le premier dans sa jeunesse et le second en tant que souverain.  

               Ce qui semble probable, c’est qu’il  est retourné au Siin à l’âge adulte, en 

provenance du Kajoor et / ou du Bawol. Selon toute probabilité, c’est au Kajoor qu’il a appris 

l’art de la guerre s’y révélant d’ailleurs d’après Mamur Bâ, comme un excellent stratège 

militaire. Ce serait fort de ces acquis, qu’il rentra au Siin à l’âge adulte. Quel accueil lui a été 

réservé ? Quel problème son retour a-t-il soulevé ? Sur ces questions qui auraient permis de 

mieux cerner les raisons de son départ vers le Saalum, les sources sont muettes.  On peut 

formuler l’hypothèse que ce ne fut pas d’un bon œil qu’on a accueilli son retour. En effet, le 

pouvoir des Gelwaar était non seulement remis en cause par les Laman du Siin (cf.supra), 

mais encore l’ancrage familial de Mbegaan, plus manifeste dans le premier espace où les 

Gelwaar s’étaient établis, lui donnait plus de chance d’être accepté dans le Mbey que dans le 

Siin où différentes familles se disputaient le pouvoir.  

Sans citer ses sources, Abdoulaye Sokhna Diop donne une autre perspective. Selon 

celle-ci  

Mbéégan Nduur grandit à la cour royale de Jaxaaw où il fut initié aux 

arts de la guerre. A l’âge adulte, il s’avéra un excellent général stratège. 

Guerrier intrépide, les traditions rapportent qu’il mena victorieusement 

les armées gelwar au Kajoor, Bawol et au Jandeer.Mbéégan Nduur 

étendit la domination gelwar au Saalum qui, antérieurement, était sous 

l’autorité politique des marabouts peuls…. A la mort de Buur Waagaan 

Fay, le grand conseil de la cour de Jaxaaw décida le partage du 

royaume en deux parties distinctes pour éviter les conséquences funestes 

                                                            
613 Becker C. & Martin V.,  « Les Teeñ du Baol : Essai de chronologie »,  BIFAN, T.38, ser. B, n°3, 1976, p. 449-

504. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 248 

que ne manqueraient pas d’entrainer la succession au trône. Il fut décidé 

que Tassé Fay, frère de Waagaan Maïssa, succéda à celui-ci à Jaxaaw 

comme Buur Siin. L’autre partie du royaume qu’était le Saalum fut 

atribuée à Mbéégaan Nduur qui en avait été le conquérant. Il en fut 

nommé Buur indépendant.614  

                    Dans ce cas - ci, ce qui fut le territoire du Saalum avait d’abord été intégré 

au Siin avant d’en être détaché pour être érigé en royaume autonome sous la direction d’une 

des branches de la famille gelwaar.  Cela nous ramène dans tous les cas  à notre idée émise 

plus haut et selon laquelle on a alors organisé pour Mbegaan une mission : aller conquérir et 

organiser les terres qui s’étendaient entre le saloum et la gambie en lui fixant les bornes 

spatiales. Telle est notre compréhension de l’idée selon laquelle : « Saalum dañu ko gall615 », 

c'est-à-dire le « Saalum a été délimité », sous entendu avant d’être conquis et politiquement 

territorialisé.       

b. L’œuvre de Mbegaan. 

             Selon maintes traditions, à son retour du Kajoor et /ou du Bawol, il aurait fait de 

brefs séjours dans plusieurs villages du Siin avant de se rendre au Saalum dans son 

village paternel616pour commencer probablement la constitution des forces nécessaires à 

la mission qu’il s’était ou qu’on lui avait assignée.  

Mbegaaan, ba mu rëddee Saalum te bëgga moom réew mi, dafa géenn 

all, di dox. Ba mu ñowee ba kabatooki, mu dugg, ne nañu ko taalal néeg 

bi. Ba mu ñówee ba Ngaay Mexe, séeréer ya daldi ne ko: « Ngaari Mexe 

yoo». Mooy Ngaay Mexe679bis. Mu sanc ko, bënn fa teen. Mu daldi tëdd 

foofule ba guddi gi xaaj. Rawaan bi feeñu ko ne ko jublul penku. Ñi nga 

                                                            
614 Diop A.S.,  op. cit., 1978, p. 702-703.       

615 Jabel Samb, Ra dio Gambia, 1968 

616 Diouf N. op.,cit., p.710 

616bisIl est probable, et ce sur la base d’un passage du récit de jabel Samb [selon lequel, parti du Siin, Mbegaan 

entama une longue pérégrination pour nouer des alliances, embrigader des personnalités (probablement avec 

leurs communautés), pour aller établir son pouvoir au Saalum. L’idée de M. Klein (cf., note 596) prend, dans 

cette perspective, beaucoup de consistance. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 249 

wara bokkal nguur gi ñu ngi ci penku bi. Mu doora ñów Gaaw leen. Mu 

jël Ngóoyeen Saar ne ko : « Nañu dem Saalum. Man buur laay doon».Mu 

ne ko : 

« Ndax loolu mooy am » ?  

Mu ne ko : 

« Mooy am. Lépp lu la neex ci sama nguur, dinaa ko doxal. Loo ma ñaan 

dinaa la ko mey. Te it képp koo xam ne kii am nga ci néeg bi cër ci 

Saalum, yaa ko koy jox wala yaay ànd ak man ma jox ko ko ». 

Mootax ñoom su ñu masaa xare rekk, ñoom la ñuy njëkk fetal.  

Mu ànd ak Ngóoyeen Saar daldi dem Uluul. Mu jël fa ku ñoo wax Ilo 

yaladi ne ko:« Nañ dem Saalum. Su ma moomee Saalum, dinaa la jël def 

la ardu juma ». 

Mu dem Gajaga jël Bàkka Saaxo ne ko : « nañu dem Saalum. Suma 

moomee Saalum, dinaa la def ilimaan wala ma def la sëriñ, di la laaj, te 

lu ma soxla, nga  ñaanal ma ko ». 

Mu dem Bàkkel jël Maalig Daraame.  

Ñii ak Mbegaan ñoo bokk ànd ci réew mi. Ñoom waxtu wu ñu 

fetalee Kawóon, ñoom la ñu sox. 616bis.  

         Son premier acte fut, d’après Abdul B. Ba, de  demander à Ely Bana l’autorisation 

de s’établir au village de Coofak qui se trouve actuellement dans la ville de Kaolack.  Cette 

localité était à proximité du village de Njop dont le Laman, Ngoyom Sarr, avait réussi à 

établir un modus vivendi avec le marabout  Ely Bana Sall installé à Saassang près de l’île de 

Couyon sur  les bords du bras de mer du saloum617. Il y avait donc, dans une partie de ce qui 

allait devenir le territoire du royaume du Saalum, un processus de territorialisation politique 

sous la bannière de halpulaar’en musulmans.  
                                                            
617 Selon Alioune sarr, pendant 17 ans, Ely et ses hommes avaient combattu les habitants de Ndiop pour les 

convertir à l’Islam, mais comme ils n’y parvenaient pas, ils se découragèrent et les baptisèrent « esclaves de 

totems ». (le principal totem était l’arbre Kahoon qui donnera son nom à la future capitale que Mbegaan érigea 

à l’emplacement même du village de Ndiop, sur les conseils du pël Ilo Yaladi. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 250 

            Avant de poursuivre les débuts de Mbegaan au Saalum, il faut aussi dire deux 

mots sur Ely Bana, même si nous serons amenée à y revenir au chapitre sur l’Islam au 

Saalum. Ce dernier serait venu du Fuuta d’où il aurait été chassé par Koli Teñella dans son 

œuvre de mise en place de la dynastie denyanké.618 En fait, il y a un recadrage à faire. Comme 

nous l’avons noté plus haut, maints indices incitent à penser qu’Ely Bana est arrivé au Saalum 

avant la remontée de Koli vers le Fuuta. Les recoupements effectués par Da Mota, Jean 

Boulègue et Omar Kane ont montré que l’action de Koli a débuté à partir de 1512. Selon 

Omar Kane, Koli dans sa marche vers le Nord,  

 aurait passé sept ans, de 1512 à 1519, à soumettre le Ñaani, le Wuli, les 

Serer et les Joola, à combattre et battre le Bawol, le Kajoor et le 

Jolof……C’est donc entre 1519 et 1520 environ qu’il pénètre dans le 

Fuuta, dont la conquête a été plus difficile que prévue, malgré l’état de 

division qui règne dans le pays »619.  

Sur cette base, on peut retenir que  Koli n’a donc pas eu affaire à Ely Bana, mais plutôt à son 

fils Ali.  

                       Il est intéressant de noter ainsi la présence de l’Islam à la fin du XVe 

siècle dans cet espace non encore structuré politiquement. A la même période, des traditions 

du Siin mentionnent aussi la présence de marabouts sur leur territoire. Niokhobaye Diouf 

signale qu’au cours du règne du Buur Siin Die sanou Faye (qu’il place juste avant celui de 

Mbegaan Nduur au Siin), ce roi « dut lutter contre un marabout Mohammadou, originaire de 

Koungo (à l’est du Saalum, vers Koungheul) »620. Même si les sources orales ne sont pas 

prolixes sur ces évènements qui, du fait de leur profondeur historique, se sont estompés des 

mémoires, elles n’en ont pas moins retenu des bribes qui émaillent les récits. Ainsi en est-il de 

ce marabout qui avait attaqué le Siin ainsi que de la religion pratiquée par Ely Bana, cet 

immigrant tukulër. L’islam était donc bien présent et semble avoir fait partie des leviers qui 

ont actionné les dynamiques en cours.  Ely Bana apparaît dans les sources orales du Saalum 

                                                            
618 Soh S.A., op.cit.,  

619 Kane O., op.cit.,  p.141 

620 Diouf N., op cit., p. 709 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 251 

comme un marabout pratiquant qui a tenté d’islamiser les populations seereer trouvées dans 

les environs du village de Njop  où s’était déjà établi un certain Ilo de culture pël621. 

                     Selon un processus difficile à reconstituer (faute de documents), Ely Bana 

avait fini par se faire accepter et  exerçait une certaine autorité avec l’appui de ses talibés. 

C’est à ce titre que Mbegaan lui aurait d’abord demandé l’autorisation de s’installer sur ses 

terres, avant de chercher à imposer lui-même son autorité. Il faut noter que la tradition 

recueillie par Alioune Sarr parle non pas d’une demande d’autorisation d’installation, mais 

plutôt du refus d’Ely Bana de permettre à Mbegaan, en route vers Mboudaye, le village de son 

père, de traverser le territoire relevant de son autorité622. L’affrontement était donc inévitable. 

Quelque soit la version retenue, l’essentiel est que dés son entrée dans ce qui allait devenir le 

Saalum, un conflit a opposé Mbegaan à Ely Bana. Ici commence la geste de Mbegaan.  

                         Les sources orales qui relatent l’avènement du fondateur du Saalum 

mettent en perspective trois personnages à savoir Mbegaan Nduur, Ely Bana Sall et Ilo (trois 

communautés ethnolinguistes), lesquels interviennent dans tous les récits relatifs à cette 

période623. L’interprétation que l’on peut faire du rôle joué par chacun d’entre eux nous 

permet d’avancer l’hypothèse selon laquelle, cet espace entre le saloum et la gambie, au 

moment de sa structuration, a été un enjeu, une terre d’affrontement entre représentants de 

croyances religieuses différentes. 

• Ely Bana est présenté comme un porteur des valeurs de l’Islam. La tradition lui fait 

jouer le rôle d’un marabout qui s’est réfugié dans la contrée pour pratiquer sa religion, 

loin des turbulences causées à la fois par l’expansion du Grand Jolof et la migration des 

Pël descendus de la moyenne vallée du fleuve Sénégal.  

                                                            
621 Entretiens avec Jaraaf Malick Sarr, (Kahone, 09 janvier 1999) 

622 Sarr A., op.cit., p.243  

623 Parmi  elles , nous avons celles recueillies par nous-mêmes auprès de nos informateurs (Farba Malik Sarr  et 

Mamadou Maar à Kawoon ainsi que  Elhadj Diouf à Cakalaar), celles qui ont été recueillies par d’autres  

chercheurs dont  Seynabou Mbaye (cf., L’héritage de Mbegaan Nduur, fondateur du royaume du Saalum, Thèse 

de Doctorat, UCAD, Dakar, 2010-2011) et Amade Faye (cf., Faye A., La Littérature orale Seereer. Typologie des 

Sources et Problématiques d’Analyse, Thèse pour le Doctorat d’Etat en Littérature, UCAD, 2011-2012, 2 Vol. ) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 252 

•  Mbegaan Nduur, que certaines sources présentent comme l’autochtone624 (c’est-à- 

dire né dans le terroir) du groupe, puisque étant une synthèse entre les migrants 

Gelwaar et les populations seereer trouvées sur place, n’était pas un pratiquant de la 

religion musulmane. Il n’en était pas moins un connaisseur de cette religion (si l’on 

considère les sources qui parlent de son passage dans les écoles coraniques du Kajoor). 

Si on peut penser qu’il était un adepte des religions locales, sa personne, en ce moment 

là, n’était pas dominée  par des pratiques et préoccupation religieuses.  

• Ilo le Pël, bien qu’étant un immigré, était un autre représentant de la religion du 

terroir. Il faut souligner que le personnage d’Ilo apparaît dans beaucoup de traditions et 

mythes  pël625. Il est d’ailleurs frappant de voir que la plupart des éléments mentionnés 

dans ces mythes (serpent qui serait le jumeau d’Ilo, le fleuve, le taureau, et même le 

nom d’Ely Bana) se retrouve dans les récits de nos informateurs quand ils parlent du 

conflit entre Mbegaan Nduur et Ely Bana ainsi que du dénouement dudit conflit. 

Mbegaan n’a pu venir à bout d’Ely Bana qu’au moment où il s’est transformé en 

serpent, disent les sources du Saalum. Selon une version de Seydou Kane parlant du 

Tyamaba   de Galate recueillie par Lilyan Kesteloot,  

 Les Sall de Guédé à l’origine étaient des Bâ…. Sall signifie ceux qui ont 

refusé (l’Islam). Les Sall de Guédé se divisèrent en deux groupes : les uns 

restèrent à Guédé et gardèrent le culte du Tyamaba. Les autres fondèrent 

Donaye (Podor) et devinrent la famille maraboutique musulmane avec 

Moussa Ely Bana, dont le frère, Ali Eli Bana est ancêtre de Seydou Kane626.    

                                                            
624 Les informations données par El hadji Diouf de Thiakalar ainsi que Mamur Bâ montrent nettement que 

Mbegaan, du point de vue des origines était profondément enraciné dans ce qu’ a été le Saalum, non 

seulement par le biais de son père Maari Nduur (un seereer du village de Mbudaaye), mais encore par le 

métissage opéré au sein de sa famille maternelle dont une branche  est  rattachée à Fari Dioom  qu, i selon 

Mamur Bâ, était le Laman qui avait  épousé Koular o Méo/Mew,, sœur de Maïssa Waly Dione.(Entretiens avec 

Fata Ndiaye (Gandiaye, novembre 2007)  

625 Kesteloot  L., Barbey  C. et  Ndongo  S.M.,  Tyamaba, Mythe Peul, Notes Africaines (récit  publié dans ) n° 

185-186, janvier-avril 1985, Université de Dakar, IFAN, p. 1-72  

626 Tyamaba est présenté par Kesteloot comme un mythe qui vient du fond des âges, accompagnant un peuple 

[ici les Pël] dans sa longue errance, s’attachant à son histoire, à ses poêmes, à ses rites. C’est le mythe du 

serpent d’eau.  “ Kesteloot L., in document sus-cité” 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 253 

                    Nous pouvons déduire de ce récit que la confrontation entre l’Islam et les 

religions du terroir, amorcée sur les berges du fleuve Sénégal, depuis l’épisode des 

Almoravides,  a trouvé, à des moments bien plus tardifs, son dénouement dans cet espace non 

encore politiquement  structuré vers la fin du XVe siècle. Ilo,  dont tous les descendants, selon 

Siré M. Ndongo, seraient des pël Uururbbe du clan Bâ627, serait ainsi apparenté à Ely Bana 

venu de la région du Tooro situé dans la moyenne vallée du fleuve Sénégal. Même si le mythe 

ou la légende ne rend pas forcément compte d’évènements qui se sont réellement passés dans 

la vie des populations qui les ont élaborés, il n’en demeure pas moins que  pour l’historien, les 

informations véhiculées à travers les récits de cet ordre permettent de s’imprégner de la 

culture ambiante de la société concernée. Ce n’est pas le déroulement des faits tel que relaté 

par le récit qui doit intéresser l’historien, mais plutôt le message véhiculé à travers cette mise 

en scène.  

                 Il n’y a certes pas de documents écrits relatant avec précision les étapes, 

phases et façons de la structuration de cet espace entre saloum et gambie et qui ont abouti à 

l’émergence du royaume du Saalum. Mais les populations, par le biais des récits autour de la 

personne de Mbegaan Nduur, ont cristallisé les informations qu’elles jugeaient dignes d’être 

retenues. Ainsi, à travers des récits parfois teintés de merveilleux, on arrive à entrevoir les 

différents acteurs et, en faisant appel à d’autres traditions de la même période et dans une aire 

voisine, il est possible de restituer la tendance globale de l’évolution de la société dont on 

étudie la trajectoire historique. Ainsi, concernant le processus de la prise du pouvoir par 

Mbegaan, les récits mettent ainsi en scène trois protagonistes : Mbegaan le Seereer, Ely Bana 

le Tukulër et Ilo le Pël.  

                 Il semble qu’il y avait un conflit entre des populations, probablement à 

majorité seereer, alliées aux Pël non islamisés et les musulmans symbolisés par Ely Bana. 

Tout se serait passé comme si les premières cherchaient quelqu’un pour les aider à se 

débarrasser de l’angoisse causée par le prosélytisme islamique628. Pour formuler cette 

hypothèse, nous nous basons sur un extrait du récit de Mamadou Maar  recueilli par Seynabou 

Mbaye. Dans ce texte, il est retenu  

                                                            
627 Kesteloot L.,  & alii , op.cit.,  p. 70 

628 Il faut rappeler que les sereer auraient quitté la vallée du Sénégal parce qu’ils refusaient d’embrasser l’Islam 

(cf : supra). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 254 

 [Qu’] A l’époque, c’était le règne de Laman… donc, la royauté n’existait pas 

encore. Parmi ces Laman, le premier est le Tukulër Eli Bana Moussa Sall, qui 

est venu de guédé, le deuxième est le socé Kouyong Keyta ; il est venu du 

Gaabu. A son arrivée, il s’est installé sur cette île, située derrière la mer, qu'’on 

appelle l’île de Kuyong….Le troisième est Jatara Tambedu. Diattara est un 

Laman d’ethnie saraxulle… tous les trois cherchaient à s’installer durablement. 

Mais à Mbegaan, les sages du village dirent : Nous résidons dans cette contrée 

mais en vérité, nous n’avons élu personne pour nous diriger. Cependant, un 

Tukulër est venu s’imposer à nous pour nous dirirger, mais il refuse d’instaurer 

une royauté classique, préférant l’appel à l’Islam, alors que nous, nous sommes 

des Ceddo….Conquiers le pouvoir avec notre aide, car tu es un Gelwaar et 

cette royauté t’appartient ; nous ne voulons pas de la domination de ce Tukulër, 

nous la refusons.  

 Mbegaan ne disposait pas de soldats qui puissent l’appuyer, encore moins  

d’armements avec lesquels il pouvait combattre…. 

Il y avait un de nos parents griots qui par la suite sera à l’origine du titre de 

Paar [au Saalum, Paar est le chef des griots]. Il s’appelait Mbacc Njaay et 

habitait Cawando629, de l’autre côté de la mer. Il avait confectionné un 

tambour ; avec ce tambour, il chantait Mbegaan et lui adressait des énigmes, et 

l’appelait. 

En l’appelant, il jouait pour lui l’hymne des Nduur qui dit : A ndunduur a koy 

dingar, a koy dingar ! A ndunduur a koy dingar, (ce qui signifie qu’ il ne sert à 

rien d’ériger une barrière pour retenir un singe ; si tu ériges un rempart pour le 

retenir, il peut toujours y grimper, sauter et le franchir). 

Alors un beau matin, Mbegaan se décida en disant: « je veux me rendre à 

Cawando.» après les salutations, il (Mbacc) déclara : « C’est moi qui 

t’appelais, je t’invectivais pour que tu viennes. « tu es un vrai Gelwaar Et cette 

contrée doit être dirigée par un Gelwaar, conformément à la volonté des 

populations. Mais ce Tukulër est venu s’installer ici, nous dominant et imposant 

son autorité….. N’es-tu pas capable de tuer ce Tukulër ? ne peux-tu l’éliminer 

physiquement ? Puisque tu ne disposes pas d’armes, encore moins de soldats 

                                                            
629 Cawando  est aujourd’hui encore, un village qui se trouve de l’autre côté du Saloum, sur la rive gauche 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 255 

pour l’attaquer, ton seul recours pour le tuer et prendre le pouvoir est le savoir. 

Etant un Gelwaar, tu dois avoir des connaissances mystiques »630. 

Ce récit de Mamadou Maar met en exergue plusieurs points :  

- Le Mbey était un espace de rencontre où l’on trouvait aussi bien des 

populations seereer (la langue dans laquelle Mbegaan a été interpellé), Tukulër (Ely 

Bana), Soose (Kuyong Keyta), que  soninke (Jatara Tambedu le saraxule). On peut aussi 

penser, même si le récit ne le mentionne pas clairement, qu'’il y avait des Wolof, 

puisque Njaay, le nom de famille de Mbacc qui est à l’origine de l’attaque perpétrée par 

Mbegaan contre Ely Bana, renvoie à l’univers wolof.  

- Mbegaan a eu une devise avant d’avoir pris le pouvoir au Mbey. Dans les 

cultures des Sénégambiens, les actes ou faits mémorables  d’hommes ou de femmes, sont 

consignés dans des textes que les générations se chargent de perpétuer. Générallement c’est 

un petit texte à l’intérieur duquel se trouve consignée, de manière énigmatique et le plus 

souvent sous forme de parabole, l’essence de ce que la société veut retenir et transmettre à la 

postérité : c’est la devise ou Bakk en wolof. La devise peut appartenir à un patrilignage ou 

matrilignage dont un membre illustre a posé un acte fort, ou bien à un souverain pour 

l’honneur duquel on la déclamait. Chaque roi avait sa propre devise, un poême en l’honneur 

du héros.       

Comment comprendre cette devise des Nduur par le biais duquel le griot Mbacc a fouetté 

l’orgueil de Mbegaan ? Quels sont les actes qu'’il a pu poser pour mériter une telle devise ? si 

nous ne pouvons pas donner une réponse absolue, l’existence de celle-ci nous fait penser 

malgré tout que son destinataire n’était pas inconnu sur la scène publique. C’est ainsi qu'’il 

faut d’ailleurs comprendre cette idée d’Abdoulaye sokhna Diop selon laquelle, 

 Mbéégan Nduur grandit à la cour royale de Jaxaaw où il fut initié aux 

arts de la guerre. A l’âge adulte, il s’avéra un excellent général stratège. 

Guerrier intrépide, les traditions rapportent qu’il mena victorieusement 

les armées gelwar au Kajoor, Bawol et au Jandeer.631  

                                                            
630 Mbaye  S.,  L’Héritage de Mbegaan nduur, fondateur du royaume du Saalum. Thèse de Doctorat, ARCIV, 

UCAD, 2010-2011, p. 15-58 

631 Diop A. S., op.cit., p. 702 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 256 

Ce serait en hommage à son parcours militaire que cette devise a dû lui être attribuée. 

Ici, le caractère aventurier du personnage subsumé par M. Klein apparaît. 

-Un  savoir ésotérique est aussi attribué à Mbegaan et le texte met ce savoir en 

parallèle avec celui du chef musulman Ely Bana. D’ailleurs cette connaissance mystique 

semble être un savoir endogène puisque les traditions qui parlent de la naissance de Mbegaan 

insistent non seulement sur celui de son père Mari Nduur632, mais encore il y a une forte 

croyance populaire qui lui attribue beaucoup de faits teintés de mysticisme. (nous y 

reviendrons)  

-En s’attaquant à Ely Bana,  officiellement à la suite d’incidents, Mbegaan n’a 

fait que répondre à l’appel des populations qui refusaient le leadership d’un chef musulman. 

Grâce à leur appui et à ses connaissances mystiques, il arriva à bout des ambitions politiques 

du chef musulman et cette victoire marqua le début de son ascension politique au Saalum. Il 

lui fallait alors asseoir et consolider le nouveau pouvoir et c’est dans cette logique qu’il faut 

comprendre les actes qu’il a posés. Parmi ceux-ci,  notons:  

• L’accord avec Ilo le Pël non islamisé pour le choix d’une capitale. L’alliance avec 

Ilo,633 lui permettait d’arriver à bout du parti pulaar musulman symbolisé par Ely Bana et de 

se poser en fondateur de cette nouvelle entité : le royaume du Saalum. Ce serait à partir de ce 

moment, on peut le penser,  que Mbegaan s’établit à Kawoon,634ce qui lui permet de 

symboliser le nouveau pouvoir. 

                                                            
632 Nos informateurs s’accordent sur le fait que Mari Nduur, le père de Mbegaan, était doté de connaissances 

mystiques grâce auxquelles il a pu soigner la plaie, jusqu’alors incurable, de celle qui a été  la mère de 

Mbegaan.  Il savait aussi que cette dernière porterait en son sein un futur roi et c’est la raison pour laquelle il a 

insisté pour l’épouser. (voir Annexes relatifs à la naissance et au baptême de Mbegaan) 

633 Cette alliance peut d’ailleurs être perçue comme un pied de nez d’Ilo à Ely Bana (Dans le mythe du Tyamaba, 

ils appartiendraient tous les deux à une même famille qui se serait divisée en deux branches (Bâ et Sall) 

chacune suivant des croyances religieuses différentes. Dans tous les récits, Ilo est présenté comme le Pël qui, 

grâce à ses connaissances mystiques,  permet à Mbegaan de parachever sa victoire en l’aidant à choisir sa 

capitale implantée dans le village où s’était établi Ely Bana.  

634 Sur le choix du site et du rôle de Ilo dans ce choix, il y a  beaucoup de traditions. Parmi les facteurs, il y a la 

proximité du cours du saloum, une certaine richesse (exploitation du sel, pêche  et fertilité de la terre). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 257 

• Le mariage de sa sœur avec le guide musulman Diatara Tambedou qui, pour A.B.Ba a 

remplacé pendant quelques jours, Ely Bana. Cet acte posé par Mbegaan était éminemment 

politique, puisque c’était une tentative de rapprochement avec les vaincus. Selon un de nos 

informateurs635, c’est de cette union qu'’est née Menge, nièce de Mbegaan. Certes, la plupart 

des sources ne mentionnent pas ce mariage. Ce qui nous amène à prendre en l’information en 

compte, c’est que Menge, est parfois  présentée comme la sœur de Mbegaan, et parfois 

comme sa nièce. Il y a une certaine nébuleuse qui entoure les relations de parenté qui les lient. 

Les récits qui relatent l’affrontement entre les forces de Mbegaan et de Ely Bana parlent soit 

de Ndumbe, soit de Menge comme sa sœur qui l’a aidé dans l’entreprise. Quoiqu’il en soit, 

s’il y eut alliance entre Mbegaan et ses partisans d’une part, Diattara Tambedou et ses 

hommes d’autre part, celle-ci n’a pas tardé à éclater puisque les deux parties sont entrées, peu 

après, en conflit. Pour A.B. Ba, « Mbegaan eut à combattre Diatara Tambedou, un chef 

musulman d’origine sarakhole. Selon certaines sources, il n’aurait pas été reconnu de suite 

Buur-Saloum. Diatara aurait remplacé Ali Ely Bana pendant quelques jours, mais aurait été 

tué par les serer, partisans de Mbegan, tout près du village de Ngathie où se trouve son 

tombeau appelé « Khatoub Diatara »636. En fait ces réminiscences vagues des évènements ne 

nous permettent pas une restitution exacte des faits de cette période, mais elles ont l’avantage 

de nous plonger dans l’atmosphère trouble de cette époque de confrontation politique sous le 

couvert de  l’Islam et des religions du terroir.  

                    A ce stade, l’historien est obligé de poser certaines questions. Parmi elles, il 

y a l’impasse sur les forces qui portent le projet de Mbegaan. Ce silence est révélateur du 

fonctionnement du discours oral qui centre tout sur le « héros » même si, sans aucun doute,  

tous ces évènements ont dû être soutenus par des actions militaires. Dans le passage de son 

texte relatant l’histoire de Mbegaan et Ely Bana, Jabel Samb signale que le dernier avait  

trouvé des familles déjà établies et qui n’ont pas voulu se rallier à sa cause.  

 Quand Ely Bana Lamtoro a combattu Khayamanga Bana et l’a détrôné, 

il a trouvé ici les Bessane, Senghor, Bakhoume, Diagogne, Kital, Sadj, 

Wédj, Gueye, Thiaw. Ces derniers ayant refusé d’embrasser l’Islam, il 

les isola de tout et c’est pendant le règne de Mbegaan que des Ndombo 

                                                            
635Il s’agit de  Mamur Ba (déjà cité). 

636 Ba A. B., op.cit., p.18 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 258 

Tank637 leur furent attribués, [probablement suite à leur ralliement]. 

Ceci est à l’origine de ceux qu’on appelle les Jambari Reew.638   

                   Le récit de Jabel Samb met en scène les populations installées à travers un 

ensemble des terroirs disséminés dans cet espace et dont on retrouve certains patronymes 

(Bessane, Guèye, Thiaw etc…) portés par ceux qui sont chargés de la gestion interne des 

villages de Paos et de Jokul par exemple, tandis que les Kital, Diagogne, Wedj se retrouvent 

dans la partie orientale de ce qui devint plus tard, dans le cadre du royaume du Saalum, l’unité 

administrative du Ndukumaan. En effet, nos enquêtes nous ont permis de retrouver les 

familles Bessane à Paos, village situé à côté de Nioro et dont les plus anciens occupants 

étaient des Seereer et des Mandeng. Quant aux Gueye, ils occupent les fonctions de Farba 

dans le village de Jokul, à quelques encablures de Ganjaay.  

                   S’agissant de l’espace où Ely Bana exerçait son pouvoir, Abdu B.Ba 

rapporte que ce sont ceux qu’on appelait les « Dyami- Kahone, les plus vieux habitants de la 

cité 639», qui s’y trouvaient. Contrairement à ce qu’on pourrait penser, ces Jaami Kawoon640 

sont, non pas d’origine servile, mais plutôt les premiers habitants de la localité qui, toujours 

selon Abdou Bouri Ba, avaient refusé de se convertir à l’Islam et s’étaient voués au culte 

dédié aux forces invisibles qui occupaient le village du même nom. Jabel Samb de son côté 

parle de trois personnages appelés par Mbegaan au moment où il cherchait à s’imposer. Ce 

sont :  

                                                            
637 Ndombo Tank : renvoie à la titulature, c'est-à-dire à un titre qui confère une responsabilité politique ou 

administrative. Tout porte à croire que l’apparition de ces titulatures est concomitante avec la centralisation du 

pouvoir.  

638 Jambaari Reew : Cette expression qui, littéralement signifie les braves du pays, peut être comprise au sens 

de «  Les preux », c'est-à-dire ceux qui, par leur bravoure, assurent la sécurité de l’Etat.  

639 Ba  A.B.,  op.cit.,  p.18 

640“Jaami Kawoon”  signifie,  en langue wolof, les esclaves de Kawoon. L’expression  est certainement apparue  

après le conflit,  quand la classe dirigeante du Saalum s’est wolofisée, avec tout ce que cela a dû entrainer dans 

la dénomination des institutions. Les premières  populations étant seereer, normalement elles auraient dû être 

alors appelées Pad no Kahoon et non Jaami Kahoon (esclave se dit Pad en langue seereer). Cela suppose que la 

dénomination est apparue tardivement, certainement au moment où la wolofisation était déjà avancée. La 

même remarque nous semble valable pour “Jambaari Reew” 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 259 

Ngóyom Saar, Maalig Daraame, et Bàkka Saaxo ; c’est en accord avec 

eux que Mbegaan Nduur a entrepris son action. Quand il l’a réussie 

comme promis, il a fait  du premier le Jaraaf-ju rëy641,  le second est 

resté son seriñ642, et le troisième l’Imam643.   

                L’interprétation que l’on peut faire de tous ces récits, c’est qu’à  l’avènement 

de Mbegaan Nduur, ce sont ces populations seereer des environs de Kawoon d’abord et des 

autres villages, un peu plus éloignés ensuite, qui ont soutenu son combat contre Ely Bana. 

Ceci vient confirmer ce que nous avions dit plus haut à propos du Baak  de Mbegaan. On peut 

penser que ce sont les Jaami Kawoon qui ont assuré la défense de la capitale alors que les 

autres familles se sont attelées à consolider le nouveau pouvoir. Les sources orales du Saalum, 

contrairement à celles du Siin, parlent rarement des laman trouvés en place644. Ceux qu'’elles 

désignent sous ce terme étaient en fait les chefs des populations musulmanes (Tukulër, Soose, 

Soninke) installées parmi les Seereer. Leurs propos suggèrent cependant que Mbegaan a 

bénéficié du soutien de ces derniers dans son combat contre Ely Bana. Le titre de Laman ne 

paraît d’ailleurs pas être très important dans cet espace où les villages semblent avoir été assez 

éloignés les uns des autres. Comme le souligne Charles Becker,  

les localités sereer ont souvent été commandées par le chef d’une des 

familles maternelles qui fondèrent le village, s’assurèrent les droits 

fonciers et dirigèrent les cultes de la religion traditionnelle. Les 

                                                            
641 Jaraaf, qu’on trouve aussi au Kajoor, était le titre porté par le représentant des intérets des populations.  

Pour Jean Boulègue (op.cit., 1986), le Grand Jaraaf  secondait le souverain dans la direction du royaume   

642 Seriñ est un terme wolof qui désigne une personne versée dans le savoir ésotérique islamique et qui, par ses 

pratiques mystiques, peut être d’une certaine utilité pour la personne qui se met sous sa protection, tandis que 

l’Imam est dans la religion musulmane, désigne  celui qui est habilité à diriger la prière et par ce fait, occupe 

une position importante dans la communauté. 

643 Samb J., Radio Gambia, juin 1966  

644Dans son récit, Elhadj Diouf cite les Laman qui avaient rallié Maïssa Waali. Il note : Mbiisel  la ñu fale Maïssa 

Waali buur. Te booba, fekk na fa ay laman. Booba, Lang Sogo Jowaalo (nga Jowaalo.  Jàmmee nga Faajal, Wal 

Saatim ma nga Ndokk, Jokol Jarno ma  nga Ndimaag. Ñoom ñépp foofu la ñu leen fekk. Traduction : C’est à 

Mbissel que Maïssa Waali fut proclamé roi. Il avait trouvé des Laman comme Lang Sogo Juwaalo à Juwaalo, 

Jamme à Faajal, Wal Saatim à Ndokk, Jokel Jarno à Ndimaag.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 260 

implantations ont fréquemment été réalisées par un chef de famille dont 

le nom a été retenu par la tradition et qui acquit pour cette famille un 

terroir délimité par droit de feu ; le détenteur de ce droit, appelé Laman 

ou Yaal o ñaay, commandait un village ou un groupe de localités et se 

trouvait chargé de la répartition des terres.645  

On peut supposer que c’était la conséquence d’une implantation précoce de l’Islam dans cet 

espace où nous trouvons, à la fin du XVe siècle, les deux formes de pouvoir, avec cependant 

la prédominance de celui mis en place par les tenants de la religion musulmane. En effet, si on 

suit Abdoulaye Sokhna Diop, 

 Au Saalum, la région a été très tôt soumise aux influences de l’Islam qu’y 

ont apportées les Peul du Futa toro et les Soninke du Goy et du Bundu. 

L’Islam y était implanté à tel point que vers la fin du XIVe siècle, période qui 

a coincidé avec la venue des Gelwar, des principautés à allure théocratique 

y existaient et étaient dirigées par des marabouts qui guerroyaient en 

permanence contre les Serer et les wolof animistes des zones 

limitrophes….Dans le Siin, les Laman détenaient la réalité du pouvoir 

politique dans leurs principautés ou lamanats. Dans le Saalum, c’étaient des 

almami, ou des élimanes ou alfâ qui détenaient l’autorité politique 

conformément aux principes de l’Islam. 646 

                 A la différence du Siin647, le pouvoir gelwaar s’est imposé au Saalum par la 

violence et le pouvoir des Laman s’est très vite confondu avec celui des représentants du 

nouveau pouvoir central. Au Siin, quand le pouvoir gelwar, consolidé par Wagaan Tenning 

Joom a commencé à structurer l’espace, il a été contesté par des Laman comme Pangha Yaay 

Saar648alors qu’au Saalum, même si dès la mort de Mbegaan, on a décèlé un moment de 

                                                            
645 Becker CH., « Essai sur l’histoire du Saalum », Revue Sénégalaise d’histoire, n° 2, 1981, p.8 

646 Diop A.S.,  op. cit., BIFAN, série  B, T. 40, N°4, oct. 1978, p. 690                                                     r 

647 Les Gelwaar ont pris le pouvoir au Siin grâce au consensus des Lamaan seereer trouvés sur place, autour de 

la personne de Maïssa Waly dont la science a été reconnue. Ce fait a-t-il été le seul facteur de ralliement ? Nous 

ne nous y étendons pas, car c’est une page de l’histoire du Siin. 

648 Gravrand  H.,  La civilisation sereer, Cosaan, NEA, 1983, p. 318-319 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 261 

trouble au niveau du pouvoir central, ce ne fut pas une contestation menée par les anciens 

Laman, mais plutôt une crise de succession au sein des familles gelwaar649. 

          Ely Bana défait, le troisième acte de Mbegaan fut son alliance avec Saalum Suare, 

un autre marabout qui laissa son nom à la nouvelle entité créée. C’est grâce à cette alliance 

que le pouvoir de Mbegaan au Saalum fut consolidé et qu'’on put, à partir de ce moment 

parler, non plus du Mbey, lequel n’était qu’une unité territoriale sans pouvoir politique 

centralisé, mais, d’un royaume en constitution et dont le territoire était pré-délimité à partir 

d’un noyau central abritant le siège du pouvoir politique. 

Ainsi, aux origines de l’émergence du royaume du Saalum, nous avons :  

• La politique expansionniste du Jolof au cours de la première moitié du XVe siècle, 

avec comme conséquences : des troubles entrainés par les nombreux mouvements de 

populations en Sénégambie et, à la fin du siècle, par l’ébranlement de la puissance du Grand 

Jolof.649bis L’affaiblissement de cette entité a entrainé des restructurations en Sénégambie 

septentrionale qui a vu ainsi l’émergence de deux nouvelles forces socio-politiques dans ses 

parties extrêmes. Dans la moyenne vallée du sénégal, il y a eu le processus de formation de ce 

qui devint le royaume denyanke du Fuuta650, tandis qu’entre les fleuves saloum et gambie, ce 

fut la structuration d’un nouveau royaume à partir de la fin du XVe siècle.  

• Le duel entre forces politiques sous le couvert de l’Islam et valeurs religieuses du 

terroir.  

La question de l’expansion musulmane dans l’espace sénégambien ne se posait pas encore en 

terme conflictuel au XVe siècle. Hormis l’épisode du mouvement almoravide qui s’est passé 

sur la vallée du fleuve  Sénégal au XIe siècle, aucune source orale ne mentionne un conflit 

ayant pour base une opposition entre des musulmans et des  non musulmans avant le XVIIe 

                                                            
649 Voir infra (succession de Mbegaan). 

649bis Le rôle du Siin, spectateur ou catalyseur n’apparaît nulle part 

650  Kane O., op. cit., 2004 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 262 

siècle651. Cela ne signifie cependant pas une absence sur le champ politique de la religion 

musulmane puisqu’au milieu du XVe siècle, Da Mosto parlant de la foi des habitants du 

royaume de « Senega », signale que  

La foi Mahométane est observée par ces premiers noirs non pas si 

étroitement comme des Mores blancs et mêmement par le populaire. Les 

Seigneurs tiennent l’opinion des Mahométans pour ce qu’ils ont auprès 

d’eux de ces Azanaghes ou Arabes (dont aucuns se voyent acheminer en 

ces païs) et leur donnent des préceptes leur mettant au devant qu’il seroit 

mal séant d’avoir la jouyssance de grandes seigneuries sans avoir 

semblablement la cognoissance des loix et commandemens du seigneur et 

ne diferer en rien à la mode de vivre du peuple infime qui n’a aucune 

loy.652  

           Si les limites de ce royaume de Senega données par A. Da Mosto653 font penser à 

celui du Jolof, on peut se demander pourquoi il ne lui a pas donné le nom sous lequel il est 

connu par tous c'est-à-dire celui de Jolof ? Ici, il peut s’agir d’un amalgame effectué par 

l’auteur qui décrit le Waalo, entité sociopolitique établie sur le bas sénégal, mais dont les 

habitants sont wolof. « Le pays de ces noirs sur le fleuve Sénéga est le premier royaume des 

noirs de la basse Ethiopie et les peuples qui habitent aux rivages d’iceluy, s’appellent Gilofes 

[Wolof]»654. Le pays qu’il décrit à l’entame de la partie de sa relation, et qui couvre l’espace 

entre le sénégal et la gambie, est, à n’en pas douter, celui du  Waalo, première entité politique 

située sur le bas-sénégal. Quand il parle du royaume de Senega, il faut donc comprendre celui 

                                                            
651 Il s’agit de ce que les historiens ont appelé la  guerre des marabouts et qui concernait  ce mouvement de 

contestation des pouvoirs locaux. Parti du Sud de l’actuelle Mauritannie, il  s’est étendu dans tous les états de 

la sénégambie du Nord. (Cf : Barry B., op.cit., 1988)  

652 Da Mosto A., op. cit., Publié par Schefer, Ch., Paris, Ernest Leroux, 1895, p. 98 

653 A la page 74 de sa relation, A. Da Mosto écrit , « Selon ce que j’ai pu entendre, ce royaume de Senega 

confine du côté de levant avec un païs nommé Tuchusor, devers Midy, avec le royaume de Gambra, de la partie 

de Ponant, avec la mer Oceane et du côté de Tramontane, se joint avec le fleuve sus-nommé, qui sépare les 

Bazanés d’avec ces premiers noirs ». 

654 Da Mosto A., op.cit., p. 73 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 263 

du Waalo qui, à l’époque de son passage (au milieu du XVe siècle), était dirigé par Cukuli 

Mbooj655.  

                        Aussi bien au Waalo qu’au Kajoor, qu’il présente comme le royaume de 

Budomel [Buur Dammel], A. Da Mosto mentionne la présence de l’Islam, religion qui, même 

si elle ne bénéficiait pas d’une grande ferveur populaire, était acceptée et pratiquée par le 

souverain.Jusque là propagé par ceux que le voyageur Vénitien appelle « Azanagues » ou 

Arabes, l’Islam était toléré dans les différentes formations socio-politiques sénégambiennes.  

                    A l’époque, il ne semble pas y avoir eu de conflits ouverts entre l’Islam, 

(cette foi nouvelle pratiquée par une minorité de la  population) et les croyances religieuses 

qui avaient cours en Sénégambie. Il faut souligner d’ailleurs que dans les cours royales, les 

conseillers musulmans étaient pour la plupart d’origine arabe ou Berbère.655bis. Ely Bana, le 

Hal pulaar chassé de la moyenne vallée du Sénégal à la suite de certains évènements 

(expansion du Grand Jolof au sommet de sa puissance au milieu du XVe siècle) qui ont 

entrainé l’émigration des vagues de populations Pël, faisait partie des premiers musulmans 

sénégambiens qui ont voulu se tailler un espace d’évolution propre, structuré autour des 

valeurs de la religion musulmane. En s’installant dans une région non encore politiquement 

structurée, il rompait avec ce qui était devenu une tradition en Sénégambie du Nord, où les 

marabouts, généralement des étrangers à la société qui les accueillait, se mettaient sous la 

protection des souverains et « travaillaient » pour eux sur le plan mystique.  

                      L’initiative du marabout Tukulër peut alors être interprétée comme une 

volonté de créer un dhar al Islam, loin des turbulences des formations sociopolitiques dont le 

fonctionnement n’était pas basé sur les préceptes de la religion musulmane. Les sources 

concernant Ely Bana sont rares et les seules informations dont nous disposons à son sujet font 

références à son statut de migrant Tukulër et de  musulman, originaire de Guédé 656 qui s’était  

installé à l’endroit devenu Kawoon. La tradition recueillie par J. Bourgeau note qu’au moment 

de l’arrivée de Mbegaan, « le Saloum se trouvait, en effet, sous la domination d’un marabout 
                                                            
655 Nous sommes d’accord avec la suggestion par ailleurs bien argumentée de J. Boulègue qui pense que le 

Brack Cukuli Mbooj, « prédecesseur du Brak Natago Taañ qui, selon Yoro Diaw, était l’oncle de Bummi Jeleen, 

le prince du jolof qui vint au Portugal en 1488, ….peut fort bien avoir régné vers 1455-1460 » 

655bis Les sources arabes rapportent une situation pareille à la cour du royaume du Ghana (cf., Cuoq  

656 Ba A.B., op.cit. p.18 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 264 

Toucouleur, guerrier : Ely Bana ; c’est lui qu’il convenait de chasser de là ».657 E. Noirot 

rapporte que  «  Mbégann s’établit avec sa mère à Tiofatt, à quelques kilomètres de Kahone, et 

engagea la lutte avec le marabout. Ely Bana était invincible par les armes, dit la chronique, mais la 

mère de Begann vint au secours de son fils. A l’aide d’un maraboutage, elle se changea en serpent et 

se refugia dans la pantoufle d’Ely Bana, elle fit à celui-ci une piqure mortelle. Le coup fait, Bégann, 

transformé en chat, aurait saisi le serpent entre ses dents et, franchissant le sagné (palissade en bois) 

aurait sauvé sa mère d’une mort certaine »658. 

                      A quelques variantes près, nos informateurs ont restitué les mêmes 

données, montrant par là qu’elles sont l’essence de ce que la mémoire collective a 

retenu.659. Sans chercher à démêler les différentes contradictions que l’on trouve de l’un à 

l’autre, ce qu’il faut y souligner, c’est la constance de  

1) la présence d’un immigrant tukulër en provenance de la vallée du fleuve Sénégal, 

Ely Bana, marabout et musulman pratiquant avec ses taalibé 

2) l’arrivée d’un groupe de populations avec, à sa tête, Mbegaan Nduur. Ce dernier 

est présenté comme appartenant, par sa mère gelwaar, à la classe dirigeante du  royaume 

du Siin. Du fait des attaches paternelles qu’il avait dans son espace d’accueil, Mbegaan 

avait la ferme volonté de s’y installer, de le conquérir et de l’organiser. 

3) la confrontation entre les deux groupes et la victoire de Mbegaan sur les 

musulmans. 

4) l’âpreté de cette lutte qui n’a  trouvé son dénouement qu’avec l’utilisation, par 

Mbegaan,  de forces occultes, savoir qu’il a hérité de son père Mari Nduur. Les mêmes 

sources ont présenté ce dernier comme un homme détenteur d’une science provenant d’une 

connaissance profonde et utile de  son environnement.   

                          En somme, ce que l’historien peut tirer de ce genre de sources bâties 

autour de la narration d’évènements difficiles à accepter dans leur totalité par un esprit 
                                                            
657 Bourgeau  J., « Coutumes des Sérères du Sine et du Saloum », Bulletin du Comité d’Etudes Historiques et 

Scientifiques de l’Afrique Occidentale Française, T.XVI, n°1, 1933, p.8 

658 Noirot  E., « Notice sur le Saloum » Journal officiel du Sénégal et Dépendances 1892, p. 444-445 

659 La trame évènementielle du texte est la même chez tous nos informateurs, aussi bien chez Mamadou Ndao 

Sëën de Kafrine, Elhadj Diouf de Thiakalar, Mamadou Maar et Farba Malick Sarr de Kawoon. (cf. Annexes) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 265 

cartésien, ce sont les différentes occurrences dans les multiples récits parlant des mêmes 

faits. L’analyse des différents récits autour de la manière dont Mbegaan s’est imposé au 

marabout tukulër fait ressortir, même si ce n’est pas de manière explicite, les éléments 

d’une lutte entre deux ambitions portés par des populations aux croyances religieuses 

différentes, pour un espace convoité du fait de sa position stratégique et son environnement 

favorable à une implantation humaine. Si on en croit les informations recueillies par 

Demba Sarr, Kahone était une zone de peuplement par son relief, la fertilité de son sol. 

Une vaste forêt couvrait le Saloum. Elle présentait une variété d’essences : Cadd (Acacia 

albida), Sump (balanites aegyptia), Mboul (celtis integrifolia), Dakhar (tamarindus indica), 

gouye (Adansonia digitata) etc.. ; et une faune riche : éléphants, caïmans, antilopes, 

hippopotames, autruches, etc.. Cette forêt avait trois fonctions : comme zone de refuge et 

surtout de chasse et de cueillette. Ainsi, elle contribuait largement à l’alimentation de la 

population locale660. 

                      Que dire, sinon qu’Ely Bana et ses compagnons avaient voulu 

organiser un territoire où les musulmans pouvaient, sans dépendre de quelques souverains 

que ce soit, exercer le culte lié à leur foi. Dans un espace politiquement non organisé, le 

prosélytisme qu’il a tenté s’est heurté à la solidité des croyances religieuses des 

populations seereer trouvées sur place. Ces dernières, si on en croit les informations 

recueillies par A.B. Ba, refusaient de répondre à ses sollicitations les priant de rejoindre sa 

religion. 661 C’est au cours de cette période de conflit latent et non ouvert entre Ely Bana et 

les populations seereer qu’apparut la figure de Mbegaan Nduur qui, s’appuyant sur les 

forces hostiles aux musulmans, arriva à s’imposer comme force dominante dans cet espace 

qu’il allait conquérir. L’alliance avec Illo, l’autre Hal pulaar non islamisé, lui permit de 

choisir une capitale (Peey) et de fonder ainsi son nouveau pouvoir. C’est à partir de Njoob, 

localité qui existait, mais qu’il renomma (Njoob prit le nom de Kawoon662) que le nouveau 

pouvoir réorganisa la conquête  du territoire du Saalum.     
                                                            
660 Informations recueillies  par Demba Sarr auprès d’EL. Modou Mar à Kawoon (cf., « Problèmatique de la mise 

en place de la population de Kahone, du 8e siècle à l’avènement de Mbegaan Ndour » (1493-1513), Mémoire de 

D.E.A.,  1993-1994, UCAD, p. 25 

661 Ba  A.B., op.cit;,  p. 18 

662 Selon Farba Malick Sarr et Elhadj Diouf, c’est grâce à l’aide d’Illo le Pël qui utilisa son savoir occulte, que 

Mbegaan put trouver la place publique autour de laquelle devait s’ériger  la nouvelle capitale. (cf : Annexe n° 1)  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 266 

                Après la mort d’Ely Bana et le choix du lieu d’exercice du pouvoir, le 

processus entamé par Mbegaan se poursuit. Là aussi, l’examen des sources montre encore 

l’omniprésence de l’Islam. En effet, Mbegaan eut aussi à affronter, avant de le vaincre au 

village de Ngacc,  un autre marabout Soninke cette fois-ci, répondant au nom de Diatara 

Tambedou663. A cette phase, la nouvelle entité comprenait Kawoon et environs, ainsi que 

les villages de  Mbudaay, Seelik, Ngapaax, situés à quelques encablures de la rive gauche 

du saloum, terroir de la famille paternelle de Mbegaan.  

La conquête de cet espace qui jusque là portait le nom de Mbey s’acheva avec la victoire de 

Mbegaan sur les musulmans. La dimension et le déroulement des combats, s’ils ont eu lieu, 

n’ont pas été retenus par les traditions.  

2. Le Saalum de Mbegaan Nduur                   
Ayant débuté par un conflit avec des musulmans, la dynamique de conquête 

entamée par Mbegaan Nduur s’était pourtant poursuivie, selon une tradition largement 

partagée, grâce à une alliance avec des musulmans.663bis C’est avec un certain Saalum Suwaré, 

marabout mandeng ou Soninké/Jaxanke, originaire du village de Suware Kunda sur la rive 

droite de la gambie, que l’alliance se fit664. 

a. L’élargissement du territoire  

Relatant cet épisode de l’histoire du Saalum, Jabel Samb dit que lorsque Mbegaan tua 

Elimane et monta sur le trône, la nouvelle entité qu’il mit en place porta le nom de Saalum en 

hommage à Saalum Suwaare. Ce dernier, tout comme Malick Daraame originaire de 

Guidimakha et Baka Saaxo originaire de Gadiaga,  était marabout de Mbegaan. Saalum 

Suwaare aurait prononcé les recommandations suivantes : « Si tu veux que ce royaume ne soit 
                                                            
663Une de nos sources note  que quand il a voulu élargir l’espace conquis sur Ely Bana, Mbegaan s’était allié 

avec Diattara Tambedu, un marabout soninke à qui il donna sa sœur en mariage. Cependant, la majorité de nos 

sources  relèvent  seulement le conflit qu’il eut avec ce dernier et l’affrontement qu’ils eurent au village de 

Ngacc. Il est possible qu’il y ait eu allaince, ensuite discorde. 

663bis Cela montre d’ailleurs qu'’il s’agissait moins d’un conflit au nom de principes religieux, que la rencontre 

conflictuelle entre deux ambitions politiques. Nous avons évoqué l’idée qu’après une escale à Jaxaw, Mbegaan 

Nduur a dû entreprendre une seconde pérégrination pour se constituer des forces. Dans celles-ci, figuraient 

des musulmans. Cf : note 616bis] 

664 C’est la verson rapportée par Abdou Boury Ba, op.cit., p.19 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 267 

jamais razzié et que la paix y règne il faut lui donner mon nom ; je vais travailler pour toi. Le 

safara665 que je vais te donner, trempes-y un balai et projette l’eau ».  

Commentant ces propos, Jabel fait remarquer que  

partout où l’eau toucha terre, il y’eut un feu et c’est ainsi que les limites 

de la nouvelle entité furent Santhie Gnalabana, Buntu Ferlo, Xuru 

Mbaye-Mbaye, Deemag Fara Paafa, Deegal Coksiin, Kadd Balooji et 

Guy Sandé. Durant les règnes des 58 rois du Saalum que je connais, le 

royaume n’a jamais été razzié 666.  

 Ouvrons ici une parenthèse. Les repères donnés par Jabel Samb pour matérialiser la 

frontière du Saalum sont situés au Nord (Guy Sande = frontière avec le Siin), au 

Nord-est, (Deemag Fara Paafa et Kadd Balooji = frontière avec le Jolof), et à l’Est, 

(Xuru Mbay-Mbay, Buntu Ferlo et Deegal Coksiin = frontière avec le Wuli). Farba 

Malick Sarr donne aussi une délimitation du Saalum qui, selon lui, était limité par le 

Jolof (village de Tal-Tal), par le Siin, à (Babog) et par Kung sur la frontière de  la 

Gambie actuelle. Pour El hadji Diouf, de Kadd Balooji, à Kung en passant par Guy 

Sandene derrière Gandiaye, tout cet espace allait répondre à Kawoon667.  

                                                            
665 Safara signifie eau bénite en Wolof. 

666 Samb  J.,  Radio Gambia, 06 juin 1966. On remarquera que c’est surtout les frontières situées à l’Est du 

Saalum qui sont mentionnées. Buntu Ferlo (littéralement  “portes du Ferlo”) fait référence à l’entrée du Ferlo  

avec des points de repère comme  Xuru Mbay-Mbay), terme  qui renvoie à un marigot ( dépression : Xur en 

wolof) situé dans la localité de Mbay-Mbay, village du Ñaani.  Deegal Coksiin semble être une mare (deeg) 

localisée dans le Wuli, puisque dans ce royaume, nous avons un village portant le nom de Siin. Un peu plus au 

Nord-est, c’est la végétation qui sert de repère  avec le Jolof : Kad balooji (Kad est l’acacia Albida), deemag Fara 

Paafa  (deem sert à désigner le jujubier en wolof) est le jujubier de Fara Paafa, (Fara étant le représentant du 

souverain dans la localité de Paafa, située à la frontière avec le Jolof). La frontière avec le Siin est matérialisé 

par le baobab appelé Guy Sande (le Baobab de Sa Ndene) qui se trouve à quelque kilomètres de l’actuelle ville 

de Fatick en venant  de Gandiaye. 

667 Kàdd-Balóoji la Kawóon emoon, dem ba gannaaw Ganjaay fa ñuy wax Guy-Sandene, dem Kuŋ, dugg Ripp 

ndax Buur-Ripp Kawóon a ko daa fal. Traduction : Kawoon (sous entendu le Saalum) allait de Kad-Baloji [c’est la 

frontière avec le jolof],à Guy-Sandene [frontière avec le Siin] de là il allait jusqu’à Kung, entrait dans le Ripp 

parce que Buur Ripp dépendait de Kawoon. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 268 

 Nous n’insistons pas sur les limites données par nos interlocuteurs dans la mesure 

où, les frontières ne sont que la matérialisation du rapport de force d’un moment entre entités. 

Cette délimitation des frontières du Saalum que nos informateurs essaient de donner dès la 

prise du pouvoir par Mbegaan, est cependant importante. C’est comme si la maîtrise de 

l’espace, la délimitation de la région à conquérir, a devancé la prise en possession du 

territoire. Ce qui fut, plus tard, connu sous le nom de Saalum a été délimité avant d’avoir été 

conquis. Saalum dañu ko gall disent les sources. Pathé Diagne avait déjà fait remarquer que,  

La maîtrise de l’espace est première en Afrique Noire par rapport à celle 

du pouvoir. La primauté du « chef politique »sur le chef foncier est le 

fruit d’une évolution parfois tardive, qui a différencié progressivement, 

parmi les instances, celles du «lamanat » ou maîtrise de l’espace 

territorial, de celles du mansaya, ou maîtrise de l’espace politique.668  

L’exemple du Saalum semble confirmer cette thèse avancée par P. Diagne, en ce 

sens que Mbegaan Nduur est présenté comme le chef d’un espace territorial bien délimité, à 

charge pour lui de conquérir et d’organiser tout ce qui s’y trouve, pour en faire un espace 

politique. Cette délimitation était-elle une interdiction d’aller au-delà ? Parce qu’au-delà, il y 

avait des terres amies (Mandeng) ou alliés(Jolof). Rien dans les sources ne nous permet d’en 

parler.  

Nous fermons la parenthèse.  

  D’autres informations concernant Saalum Suwaare sont données par Maget 

Ngom du quartier Saara, à Kaolack. Selon lui, le Saalum est très ancien. On raconte que 

Saalum Suwaare portait le patronyme Suwaare, mais il n’avait pas pour nom de famille 

Suwaare ; c’est son village d’origine qui s’appelait Suwaare669. Certes, y habitaient des gens 

qui se nommaient Suwaare, mais lui avait pour nom Lum670 quand il quittait ce village. C’est 

                                                            
668 Diagne P., « Le Concept de pouvoir en Afrique »,  in, Unesco, Introduction à la culture africaine par,  Unesco, 

1ere édition 1981, p. 31 

669 D’après Jabel Samb, Suwaare Kunda (le village des Suwaare), village d’origine de Saalum Suwaare se trouve 

sur la rive droite de la gambie. 

670 Le patronyme Lum semble effectivement être très ancien dans cet espace. Nous l’avons retrouvé dans 

beaucoup de terroirs où ceux qui le portent occupent toujours une fonction importante dans l’organisation 

ancienne de ces villages, c’est le cas à  Kaccot, Colobane, Peec (à Jilor), et Buc.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 269 

lui qui est l’ancêtre de tous ceux qui se nomment Lum ici. A son arrivée, il n’était pas un roi, 

mais un marabout qui s’était installé provisoirement….. C’est Eli Bana Moussa qui l’a 

chassé671. A propos du même Saalum Suwaare, Abdoulaye Sokhna Diop rapporte une version 

assez proche (cf., notes 113, supra).   

                     Les trois versions concernant le personnage de Saalum Suwaare mentionnent 

toutes son statut de marabout soninke installé non pas dans les environs de Kawoon, mais plus 

à l’Est,  autour de l’actuelle ville de Kaffrine. D’ailleurs une tradition parlant de la fondation 

de Kaffrine en attribue la paternité à Saalum Suwaare. Selon Mamadou Ndaw Sëën, Kaffrine 

n’a pas été fondé par les Ndaw, mais par  le marabout Saalum Suwaare, en compagnie de ses 

talibes dont Albine Lo, Alfaxe Jaane, Juwaake Call. Ils étaient à la recherche de point d’eau 

car l’eau était  un élément rare à  cette époque. Au niveau de l’actuel quartier des HLM de 

Kaffrine, ils trouvèrent un cours d’eau et il dit à ses talibes : Ikafridja,  ce qui veut dire, dans 

leur langue, « étendons les peaux » (pour la prière). C’est de là que viendrait le nom de 

Kaffrine. Par la suite, Saalum Suwaare continua sa migration jusqu’à Kawoon où il trouva 

Mbégaan Nduur. En ce moment le royaume du Saalum s’appelait Mbêy. Mbégaan lui 

demanda de lui faire des prières pour la prospérité du royaume. Il lui répondit favorablement 

et après une retraite spirituelle, il dit au roi qu’il devait faire un feu de brousse. Là où 

s’arrêtera le feu, s’arrêtera son royaume. Alors on fit un feu qui brûla jusqu’à Paafa672 .A 

quelques 20 mètres de l’entrée de cette localité, se trouvait un jujubier dont les seuthe 673[sic] 

sont avec moi. Ce jujubier on l’appelle déemu674 Fara Paafa.  Fara Paafa était le chef de 

province de Paafa. Ainsi, lorsque le feu s’arrêta, Mbegaan constata que l’espace pré-délimité  

de ce qui allait devenir le royaume du Saalum s’était agrandi. Il demanda au marabout ce qu’il 

réclamait en retour et celui-ci répondit qu’il devait changer le nom du royaume qui à l’époque 

était Mbey, par celui de Saalum, nom que lui-même portait. Ainsi dit, ainsi fait. Alors le 

                                                            
671 Maget Ngom a été animateur d’une émission culturelle à la chaine 5 de la RTS (Kaolack). Sa version a été 

recueillie en septembre 1996 par seynabou Mbaye dans le cadre de sa thèse qui porte sur « L’héritage de 

Mbegaan Nduur, fondateur du Royaume du Saalum ».  (cf., note 623, supra). 

672 Paafa est une localité située à l’Est de Kaffrine 

673 Seuthe est un terme wolof qui  désigne l’odeur de poisson frais. Dans le contexte présent, il doit s’agir de 

l’écorce ou des graines dudit jujubier. 

674 Le jujubier  (Ziziphus mauritania) est appelé Deem en wolof 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 270 

marabout lui dit : S’il y a la disette, les gens viendront des autres royaumes pour te demander 

de la nourriture. C’est pourquoi, jusqu’à présent, en période de disette, les gens viennent du 

Bawol, du Kajoor pour demander du mil et jamais l’inverse ne s’est produit675.      

Ces différentes versions parlant de Saalum Suwaare montrent à suffisance que, 

non seulement l’espace qui fut le royaume du Saalum, dans sa partie orientale, n’était pas un 

no man’s land, mais que pour y asseoir sa légitimité, Mbegann Nduur a dû procéder de la 

même manière que les Laman. Pour être maître d’un espace, il faut que celui-ci ait été 

délimité par un feu, après consultation de forces mystérieuses perçues ou érigées en génies 

tutellaires. Ici, c’est grâce au savoir ésotérique d’un musulman, dont le détenteur est 

représenté par le marabout Saalum Suwaare, que Mbegaan a pu accéder au titre de Laman de 

cette  vaste zone qui, jusque là, n’était pas encore territorialisée. Ces récits ne sont certes que 

des interprétations élaborées pour rendre intelligibles des  faits dont l’agencement véritable 

échappe à ceux qui tentent de les restituer. Cependant, la présence constante de certains 

éléments (le feu, les populations à la recherche de terre d’installation, la religion musulmane), 

aide  l’historien dans sa tentative de reconstitution et d’analyse. 

          Sur cette base, nous pouvons dire que le Saalum en tant qu’espace territorial, a 

résulté de ce compromis établi entre d’une part, 

- Mbegaan, ses parents gelwaar et les paysans seereer  

- les Pël trouvés sur place, et les populations islamisées provenant de plusieurs vagues de 

migrations (Soninke, Mandeng) qui s’étaient installées et organisées en petites structures 

entre les fleuves saloum et gambie, d’autre part.  

b. Alliance avec le Jolof  
               Un autre acte du nouveau pouvoir relaté par les sources orales fut son alliance avec 

le Jolof. LatTradition rapporte que Mbegaan proposa sa nièce Menge comme épouse au 

onzième Buurba Jolof Biram Njeeme Kumba Njaay qui aurait régné au cours de la première 

moitié du XVIe siècle676. En fait, Mengue finit par être l’épouse de Jelen um Ñul Njaay, fils 
                                                            
675 Entretiens avec M. Ndaw (Kaffrine, Avril 2004). Cette version, différente sur le procédé qui a présidé à la 

pré-délimitation  du Saalum, confirme cependant que le territoire a été délimité avant (Gal), avant d’être 

conquis. 

676 Biram Njeeme Kumba semble t-il, a été le dernier  roi  ayant dirigé le Jolof avant les évènements qui ont 

secoué ce royaume vers le milieu du XVIe siècle. Il semble avoir été, lui aussi un contemporain de Koli Teñella. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 271 

de ce dernier. Ici se pose la question de savoir si cette alliance avec le Jolof, a été  postérieure 

ou antérieure à l’acte fondateur de Mbegaan ? A la base de cette question, se trouve le 

patronyme Njaay qui est accolé à Kawoon, capitale du Saalum. Il est courant d’entendre nos 

informateurs, parlant de Kawoon, lui attribuer le nom Njaay comme si celle-ci a été fondée 

par des populations wolof de patronyme Njaay. Si on prend en compte, l’importance du 

sant677 dans la culture des sociétés sénégalaises, on a comme l’impression que Kawoon est 

une localité qui a été fondée par des Wolof.  Nous pensons que même s’ils n’en ont pas été les 

fondateurs, il y a eu, malgré tout, une certaine influence wolof qui s’y est fait sentir à cause 

peut-être d’une collaboration avec le Jolof. Nous avons déjà souligné que les mouvements de 

populations de cette période ont été pour beaucoup dans la reconfiguration du peuplement de 

l’ensemble de la Sénégambie du Nord, avec à la clé, une recomposition des forces des 

différentes entités sociopolitiques. Dans la moyenne vallée du sénégal, quand le royaume 

denyanke se mettait en place, plus au Sud, entre les fleuves saloum et gambie, à partir du 

Mbey, dont il réunit les différentes localités, Mbegaan Nduur aboutissait, en les confédérant, à 

faire coincider cet espace territorial jusque là sans pouvoir politique centralisé, avec  un 

espace politique.  

                  Cependant, Mbegaan apparaît dans les différentes traditions  comme un 

conquérant dont le nom est cité dans l’ensemble de l’espace d’évolution des Seereer, à savoir 

le Bawol, le Siin, le Saalum et même sur une partie de la rive nord de la gambie678. Ces textes 

nous incitent à penser que l’arrivée de Mbegaan au  Mbey, suivie de son affrontement avec 
                                                                                                                                                                                          
Certaines sources disent que c’est  suite à un affrontement avec ce dernier, avec la complicité des descendants 

de Bummi Jelen qui s’étaient refugiés  à Hore Fonde dans le Fuuta, que Biram Njeme fut assassiné. (Bummi 

Jelen fut ce  prince wolof qui s’était rendu au Portugal à la recherche d’alliance lors de la guerre civile qui avait 

opposé ses partisans à ceux de Bukari Biige, le père de Biram Njeme Kumba).    

677 Le terme Sant renvoie au nom que portent tous les descendants ,par la branche paternelle, d’un même 

ancêtre. 

678 Selon Cornélia Giesing (« Fari Sangul, sankule Faring, Migrations et Intégration politique », in, Migrations 

anciennes et peuplement actuel des Cötes guinéennes, p. 291), Le nom de Mbegaan Nduur apparaît dans l’arbre 

généalogique des Sonko du Ñoomi Bereding. Le Ñoomi se trouve sur la rive nord de la basse gambie. De son 

côté, Ernest  Noirot cite « une tradition qui fait venir Begann Ndour de Kaour, près de la Gambie, à l’époque où 

Ely Bana installé à Kahone dominait tout le pays environnant » (« notice sur le saloum » in, Journal Officiel du 

Sénégal, 1892, p.444). Situé sur la rive nord de la moyenne gambie, Kawur était à la fin du XVIe siècle, le 

principal port  de commerce du roi du Saalum. (cf., A. Almada & A. Donelha, op.cit.,) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 272 

Ely Bana, a constitué la fin de ses pérégrinations dans l’espace mouvementé de cette 

Sénégambie de la fin du XVe siècle. Il est probable que l’alliance avec le Jolof se soit nouée 

au moment des difficultés qui ont secoué ce royaume. Mbegaan a dû incarner la figure du 

guerrier offrant ses services à une des parties en conflit dans ce royaume du Jolof en proie 

depuis l’épisode de Bummi Jelen à des guerres civiles récurrentes. Le conflit qui, au début du 

XVIe siècle au Jolof, a opposé le Buurba Biram Njeme kumba à Mbañ Danti, fils de Bummi 

Jelen679 avait été l’occasion saisie par Mbegaan pour prêter main forte au Buurba. Le fait que 

le nom de Mbegaan soit associé à la fondation, au Jolof, de plusieurs localités  au moment où 

le pouvoir central du Jolof était en proie à des contestations internes, nous fait penser à une 

alliance qu’il aurait nouée avec le Buurba pour sécuriser la partie occidentale du Grand Jolof. 

Ce qui lui facilitait une mainmise sur le Siin. 

Le texte de  Jabel Samb qui relate les pérégrinations de Mbegaan, restitue cette atmosphère 

d’errance dans les « gestes » des héros (ou aventuriers !) chantés dans les épopées  en 

Sénégambie. A travers les alliances de Mbegaan qu’il cite680, il le présente comme un guerrier 

qui, après s’être présenté devant de multiples champs de batailles, décida de retourner vers 

une terre promise : Le Saalum aurait pour lui,  été comme une destination finale. C’est comme 

si après avoir rempli une mission bien déterminée, Mbegaan avait reçu comme récompense la 

possibilité d’aller se tailler un “fief“ un peu plus au Sud, dans un espace non encore 

territorialisé, mais où il ne se sentirait pas étranger puisque sa famille paternelle y résidait. Les 

relations matrimoniales entre la famille de Mbegaan et celle du Buurba Jolof viennent ainsi 

                                                            
679 Pinet Laprade fait une confusion quand il dit que « Biram Diémé-Coumba régnait sur le Djolof lorsque 

Guélem-Boumi [Bummi Jelen], c'est-à-dire le second chef du pays, soutenu par les Lébou qui formaient, une 

partie importante de la population ouolof, éleva des prétentions à la couronne ». En fait, il s’agit de Bukar-i- 

Bigue Sangule, père de Biram Njeme Kumba. C’est lui qui est contemporain de Bummi jelen. La généalogie de la 

famille Njaay du Jolof parle de Biram Njeme Kumba fils de bukar-i- Bigue et de Kumba Ndaw, comme le buurba 

qui est entré en conflit avec Bummi Mbañ Danti (appélé aussi Mbañ Jelen) fils de Danti Samane et de Bummi 

Jelen. C’est ce Bummi Mbañ Danti, battu par Biram Njeme Kumba qui s’est refugié à Hore Fonde dans le Fuuta 

et qui est la souche des Njaay de cette région. C’est grâce à son alliance que Koli est parvenu à tuer le Buurba 

biram Njeme Kumba. Ces informations sont reprises dans le manuscrit inédit de Babacar Ndiaye 

intitulé Histoire du Jolof qu’il a gracieusement mis à notre disposition. Qu’il trouve ici nos remerciements. 

679bis Nous avons suggéré plus haut ((cf. note 599) qu’il peut s’agir de Mexe du Baol.    

680 Samb J.,  Archives culturelles de la Gambie. [cf., note 616bis supra] 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 273 

renforcer l’idée de l’existence d’une alliance scellée au moment des perturbations du Grand 

Jolof. L’émergence du Saalum et sa consolidation comme nouvelle entité politique participe 

ainsi de la restructuration spatiale et politique de la Sénégambie entamée, non pas comme les 

historiens ont tendance à l’écrire, au milieu du XVIe siècle avec le démantèlement complet du 

Grand Jolof, mais dès la fin du XVe siècle.    

3. La territorialisation du Saalum entamée par Mbegaan Nduur 
                Dans la présentation qu'’il fait des Etats composant le Grand Jolof, J. Boulègue 

rappelle les différentes entités politiques que l’on trouvait le long de la côte681. Il s’agissait, 

entre autres, 

- du Waalo que les sources de l’époque, notamment Diogo Gomes, désignent sous le 

nom de son souverain à savoir Burbruck (on reconnaît par là le titre de Brack, porté 

par le roi du Waalo avec la redondance Buur),  

- du Kajoor, mentioné lui aussi comme étant la terre de Budomel (terme à travers 

lequel on voit le Buur Damel, Damel étant le titre donné au souverain du Kajoor)  

par Da Mosto,  

- du Bawol qui peut être identifié, grâce à la relation d’Alvares Almada qui parle du 

royaume de Bala dont le roi régnant avant la dislocation du Grand Jolof, était 

Ñoxor Njaay682 et  

- du Siin mentioné par D. Gomes par le titre de son roi Barbacin (buur-ba-Siin ou roi 

du Siin).  

         Aucune source ne fait état de l’existence du royaume de Saalum. C’est seulement  à 

cette époque, soit au début XVIe siècle, que V. Fernandes, dans sa compilation, parle d’un 

bras du saloum qu'’il désigne par le nom de « Broçalo », terme à travers lequel, les 

                                                            
681 Boulègue J.,  op.  cit.,  p.16 

682 Comme le précise J. Boulègue, « le Bawol n’apparaît pas dans les textes les plus anciens, mais seulement  au 

XVIe siècle chez A. de Almada, sous la forme de « royaume de Bala, pays séparant le Kajoor du Saalum. Mais les 

sources orales du Bawol permettent de repérer sur les listes dynastiques, le souverain cité par Almada sous 

l’appellation de  Nhogor. Il s’agit de Ñoxor Njaay (Niokhor Ndiaye) de la tradition orale. On peut voir ainsi que 

la formation du royaume lui [le XVIe siècle] était bien antérieure ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 274 

commentateurs ont vu la désignation du Buur Saalum, le titre porté par le souverain de ce 

pays. (Sur les variations du terme Saalum et Buur Saalum, cf.,  tableau, supra) 

        Si on suit J. Boulègue qui, par une analyse, très fine du reste, des différentes 

sources orales, situe la fondation du Saalum par la dynastie gelwaar à la fin du XVe ou au tout 

début du XVIe siècle, on peut dire que c’est Mbegaan Nduur qui a entrepris la 

territorialisation du dernier espace politiquement non structuré de la Sénégambie du Nord. 

Comment dans ce cas, comprendre l’émergence, dans cette région, d’une entité politique dans 

le contexte précis où le Jolof, sorti des guerres civiles qui depuis le milieu du XVe siècle 

sapaient la puissance de sa classe dirigeante, tentait de se restructurer grâce à la forte 

personnalité du Buurba Biram Njeme Kumba683 ? 

         Dans l’état actuel de la documentation, les confrontations et recoupements des 

récits, chants populaires (ces textes qui ont été inventés par des poètes inconnus et qui 

s’ignoraient eux-mêmes) toponymes, anthroponymes et textes portugais, permettent de dire 

qu'il y a eu une sorte de compromis entre le Jolof et les nouvelles forces qui se sont signalées 

autour de la personne de Mbegaan Nduur pour que ce dernier puisse s’imposer dans ce reste 

de l’espace sénégambien. Nous n’avons pas de sources parlant de manière claire de cette 

alliance. Cependant à travers les récits  autour de la personne de Mbegaan et de ses 

périgrinations dans cette zone dont la partie orientale était théoriquement sous influence du 

Jolof à la fin du XVe siècle, il est tentant de faire une corrélation entre ses présences signalées 

aussi bien au Siin, au Bawol qu'au Kajoor avec une relation bâtie autour d’une offre de 

service à un souverain (celui du Jolof) en proie à l’action des forces centrifuges de son 

royaume. 

Dans sa « Notice sur les Sérères », Pinet Laprade note que  

Les principales conquêtes des Ouolofs sur les sérères sont antérieures au 

démembrement de l’empire du Djolof. Nous allons raconter leurs 

progrès en commençant par le nord. Biram Diémé-Coumba régnait sur 

                                                            
683 Il n’y a pas beaucoup de renseignements sur ce souverain du Jolof, mais la mémoire collective a retenu son 

nom et les griots le chantent comme la figure symbolisant  un renouveau de  pouvoir et la puissance.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 275 

le Djolof lorsque Guélem-Boumi684, c'est-à-dire le second chef du pays, 

soutenu par les Lébou qui formaient une partie importante de la 

population ouolof, éleva des prétentions à la couronne. Mais il fut battu 

et ses partisans se dispersèrent dans les provinces les plus reculées de 

l’empire……d’après la tradition, l’autorité des rois du Sine s’étendait 

autrefois, mais bien imparaitement sans doute, sur tous les pays sérères. 

C’est sous le règne de Béga-Ndour [Mbegaan Nduur] que le Djolof 

envahit la partie orientale du Baol.685 

         La tradition recueillie par P. Laprade est en fait une synthèse de plusieurs 

évènements relatifs aux problèmes internes du Jolof dans la seconde moitié du XVe siècle. Il 

est très difficile de démêler l’enchevêtrement des évènements de cette période trouble du 

Jolof. Cependant, la version donnée par Babacar Ndiaye peut aider à y voir plus clair, même 

si les faits qu'’il relate, rappelons-le, sont pris à partir de sources qu'’il ne prend 

malheureusement pas soin de citer. 

 Nous restituons in extenso, le passage dans lequel il parle de ces évènements.  

Le prince, Boumy Djélène, était ainsi de la famille des « Lôggar » du 

Wâlo, de par sa mère Yatta Tagne MBôdj, fille du premier Barâck 

« Tédjêck », Tagne Yâcine MBôdj, et sœur alors du nouveau Barâck 

Nâtago Tagne qui venait de succéder au Barâck Thî-Kouly Djélène, à 

NDiourbel capitale du Wâlo. Ainsi chargé du Gouvernement du 

Royaume par son oncle le Roi Biram Koura Gâne, Boumy Djélène 

instaura une politique de centralisation, en instituant des préfets ou 

Alkâti (du portugais Alcade) dans tous les comptoirs côtiers, en charge 

de percevoir alors, au nom du Roi, des taxes sur les produits du 

commerce maritime qu’il développa avec le Portugal, cela 

concurremment avec l’ancien commerce transsaharien tenu 

traditionnellement par les caravanes Maures. 

                                                            
684 Il s’agit de Bummi Jelen,  prince wolof qui s’est rendu en 1488 au Portugal pour demander l’appui du 

souverain de ce pays dans le conflit qui l’opposait au Buurba (Voir Gonçalves J., « Textes portugais sur les 

wolofs », BIFAN, T. XXX, n° 3, 1968, pp823-825 

685 Laprade P. , « Notices sur les Sérères », Annuaire du sénégal et Dépendances pour l’année 1865, p.136-139. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 276 

Mais le Roi Biram II [Biram Kura Kan], assassiné à la suite d’un coup 

d’Etat effectué par les fils de son homonyme, l’ancien Roi conquérant 

Biram NDiémé Elêr, le prince Boukar [bukar-i-bige] dit Sitakh, né de 

Bîgué Sangoulé NDaw, …s’empara du trône et entra en guerre ouverte 

contre le Boumy qu’il parvint à chasser du Djolof (1487). Ce dernier, qui 

avait perdu entre temps son oncle maternel, le Barâck Nâtago MBôdj, se 

réfugia sur la côte mauritanienne d’où il gagna le Portugal pour y 

solliciter l’appui militaire de son ami le Roi Jean II (1488). …..Puis, au 

terme d’une réception somptueuse, il rentra au Djolof à la tête de 20 

caravelles armées de soldats portugais, avant de finir assassiné peu 

après, suite à une altercation avec son Capitaine de frégate (1488-89). 

Boukar-i-Bîgué conforta alors son pouvoir au Djolof, en association 

avec son frère Samba Bîgué, nommé Toubé [vice-roi], et son fils aîné 

Biram-NDiémé Koumba, qu’il institua héritier présomptif Boumy. A la 

mort de son père, survenue vers 1508, le Conseil s’étant divisé sur le 

choix d’un nouveau Roi, il [Biram Njeme Kumba] entra en lutte de 

succession contre son cousin, le prince MBagne Djélène, fils aîné du 

Boumy Djélène Tassé. Biram-NDiémé Koumba ayant alors pris le dessus 

sur son compétiteur MBagne Danty, celui-ci se réfugia au Fouta, à Horé-

Fondé, où il fut reconnu comme Boumy, tandis que ses partisans, les 

Lébou, allèrent s’exiler au Cayor sous la conduite de leur Lamâne, le 

Mafâne Biram Djolof NDoye, qui y fit alliance avec le Lamâne de 

Pâllène-Dêdd, Damel Dê-Thié-fou-NDiogou Fâll. Dès lors, celui-ci entra 

en dissidence contre l’autorité du nouveau Roi du Djolof, Biram III, qui 

entreprit à cet effet de restaurer son pouvoir en procédant à certaines 

réformes dans l’administration territoriale du pays. 

C’est alors qu’il reçut, dans cette politique, l’appui d’un de ses Grands 

vassaux, le Bour-Sîne MBégâne NDour, (1493-1513), qui s’était emparé 

alors de la province secouée du Saloum, après y avoir vaincu le 

marabout , Ely-Bânna Sall, et étendu les frontières méridionales au-delà 

de la Gambie...... MBégâne NDour, promu roi (Bour) de cette vaste 

contrée méridionale s’étendant du Baol à la Casamance, en passant par 

le Sîne-Saloum, plaça alors ses nouvelles conquêtes sous la suzeraineté 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 277 

nominale du Bourba-Djolof Biram-NDiémé Koumba, qui fut reconnu de 

ce fait sous l’appelation officielle de « Roi des rois ». MBégane fit alors 

sceller l’union entre les deux entités du Grand Royaume, par le mariage 

conclu entre sa nièce Mîngué, fille de sa sœur la princesse « Guélewâr » 

NDoumbé NDour, qu’il offrit au prince héritier du Djolof, Djélène-oum-

Gnoule, fils aîné de Biram-NDiémé Koumba. De cette union allaient 

naître les souches des futurs princes du Saloum établis à Kahône.686 

         Ce long passage du texte inédit de B. Ndiaye est une interprétation faite à partir de 

sources écrites portugaises et des traditions orales concernant l’histoire politique du Jolof 

ainsi que la généalogie des familles de ses différents souverains. Ce que l’historien peut en 

tirer se situe autour de l’éclaircissement de certains points relatifs aux homonymies et aux 

relations de parenté entre les différents protagonistes. Ainsi, on peut voir, dans cette logique 

des évènements, que le souverain auquel Bummi Jelen s’est opposé était non pas Biram 

Njeme Kumba comme le dit P. Laprade dans la tradition qu’il restitue, mais plutôt son père 

Bukar-i-Bige. L’analyse montre aussi qu'’on ne peut pas saisir la trame d’évolution de ces 

différents états en les isolant les uns des autres et que c’est par une étude d’ensemble qu'on 

peut arriver à comprendre ce moment de l’histoire de cette partie de la Sénégambie. Les 

dynamiques internes y ont toujours été initiées en référence à un ensemble avec sa diversité et 

n’ont jamais été centrées uniquement autour d’une appartenance identitaire tournée vers un 

seul élément. Ainsi, on voit que les problèmes du Jolof, du fait des alliances matrimoniales 

par exemple, touchent aussi bien le Waalo que le Saalum émergent. Vues sous cet angle, les 

études monographiques ne peuvent alors faire voir qu'’un aspect d’un ensemble sans lequel on 

ne peut comprendre les tenants et les aboutissants des faits retenus par la mémoire.  

      L’émergence du Saalum ne peut alors se comprendre qu'en se referant à l’histoire 

de l’ensemble qu'est l’espace sénégambien, lequel, à partir du milieu du XVe siècle, était 

comme pris en tenaille aussi bien à l’Est qu'à l’Ouest. A l’Est, les répercussions de 

l’affirmation de la nouvelle puissance du Songhay et les soubressauts du Mali déclinant 

entrainaient une nouvelle recomposition des forces politiques. Cette dynamique a boosté 

les mouvements de populations dont les conséquences ont ébranlé la puissance du Jolof 

dans sa partie orientale. A l’Ouest, la côte devenant très attractive à cause de la 

fréquentation des vaisseaux européens, les forces centrifuges se mirent à saper les bases du 
                                                            
686 Ndiaye B., Histoire du Jolof, texte inédit.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 278 

pouvoir central du Jolof. Le voyage entrepris par Bummi Jelen et relaté par un texte 

portugais de l’époque le montre clairement.  

Il [Bummi Jelen] était assez intelligent pour voir que les vaisseaux 

portugais qui venaient trafiquer le long de la côte enrichissaient le pays 

en y introduisant des chevaux et d’autres marchandises qui y 

manquaient, et il comprit que l’aquisition de toutes ces choses pourrait le 

rendre plus puissant. Il quitta donc l’intérieur du pays et se rendit dans 

les ports où nos vaisseaux allaient faire leur trafic.687  

                  Il nous apparait que cette période, propice aux vélleités autonomistes, a 

permis à Mbegaan de s’imposer au Bawol, après son accession au pouvoir dans le Siin où il 

assurait en fait une régence. Il est difficile de dater ces évènements et nous nous contentons de 

les mettre dans une fourchette chronologique allant de 1489 à 1494. L’an 1489 est la date de 

la mort de Bummi Jelen qui, au retour du voyage qui le mena jusqu’au Portugal, fut 

finallement tué par Pêro  Vaz Da Cunha, commandant de la flotte de caravelles qui le 

ramenait en Afrique688, tandis que l’an 1494, représente la date retenue par la tradition comme 

étant celle de la fondation du royaume du Saalum par Mbegaan Nduur689. Entre ces deux 

dates, la guerre civile qui minait le Jolof avait continué, mettant aux prises le Buurba Jolof et  

Mbañ Danti le fils de Bummi Jelen. Il est plus que probable que c’est pendant cette période 

que Mbegaan, ayant pris le pouvoir au Siin, a tenté aussi de s’imposer au Bawol.                                             

Cependant, aussi bien au Siin qu'au Bawol, son pouvoir a dû être contesté, même si aucune 

source ne le confirme. Au Siin, son statut de Gelwaar lui permettait d’avoir certaines 

prétentions au titre de Buur Siin, mais la modestie des origines de son père lui a toujours été 

reprochée690, alors qu'au Bawol, ce sont les Laman descendant des Wagadu691 qui ont toujours 

                                                            
687 Gonçalves J.,  « Textes portugais sur les wolof au XVe siècle. Baptême du prince Bemoi, 1488 », BIFAN, série  

B, T.XXX, n°3, 1968, p. 825. 

688 Id., Ibid., p. 846 

689 Boulègue  J., « Contribution à la Chronologie du royaume du Saloum », BIFAN, Série  B, T.XXVIII, N° 3-4, 

1966, P.661 

690 Cf., L’ annexe relatif à la naissance de Mbegaan Nduur. 

691 Jusqu’à l’avènement d’ Amari Ngoné Sobel, c’est de la famille meen Wagadu qu’étaient issus les dirigeants 

du Bawol. Amari lui-même a essayé de perpétuer cela en faisant de son petit fils Mamalick Coro , issu du 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 279 

été choisis comme Teeñ. Ainsi, Mbegaan le Gelwaar, était parvenu à diriger le Bawol, c’est 

surement qu'il avait dû s’y imposer par la violence et soutenu par le pouvoir central du Jolof 

dont il représentait les intérêts dans cette région. C’est comme cela qu'on peut comprendre le 

passage de P. Laprade qui signale que « c’est sous le régne de Mbega- Ndour que le Djolof 

envahit la partie orientale du Baol »692.   

           Le régne de Mbegaan au Siin a dû être très troublé. Aussi, les sources orales de 

ce royaume et celles du Saalum ne sont pas prolixes sur cet épisode, se contentant de le 

mentioner sans plus. La liste dynastique donnée par Niokhobaye Diouf le cite comme dixième 

souverain du Siin, après Diessanou Faye, mais le présente comme un régent qui a été choisi 

du fait de la minorité de Wagane Mahé, l’héritier légal.693 Telle qu'elle ressort des différentes 

sources orales, la figure de Mbegaan Nduur est présentée comme celle d’un « héros » qui, 

utilisant avec une stratégie bien huilée les difficultés du Grand Jolof, a d’abord tenté de 

réunir, en un seul tenant, l’espace allant du Bawol au Mbey, occupé majoritairement mais pas 

uniquement par les populations seereer. L’échec de cette entreprise l’amèna à donner à son 

initiative une dimension plus modeste, puisqu’il se contenta dès lors de conquérir l’espace 

qui, jusque là était encore politiquement non organisé : Le Mbey dont l’extension allait 

donner le Saalum. 

                La formation « tardive » de ce royaume, au regard de celle de l’ensemble des 

autres constructions politiques de la Sénégambie, permet de suivre le processus de sa mise en 

place et d’analyser la stratégie utilisée par Mbegaan Nduur son initiateur.693bis Nous sommes 

au début du XVIe siècle. A ce moment là, la présence des Européens sur la côte avait 

commencé à provoquer une sorte de déconstruction du travail d’intégration qu'une longue 

évolution, dans un espace commun, avait permis de réaliser.Cette œuvre de construction 

territoriale doit être comprise comme l’ultime sursaut de la part d’acteurs en passe de perdre 

l’initiative qu'’ils avaient jusque là eue sur les évènements qui avaient jalonné le cours de leur 

destin. 

                                                                                                                                                                                          
mariage de sa sœur (Wagadu comme lui ) avec Massamba Tako son propre fils, son successeur au Bawol 

(disent les source orales du Bawol). Cf., Fall R., Le royaume du Bawol, Thèse de Doctorat de Troisième cycle  

soutenue  à l’Université Paris 1, en 1983). 

692 Laprade P., op.cit. , p. 139 

693 Diouf N., op.cit.,  p. 709-710 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 280 

                    Les alliances diplomatiques nouées entre le Jolof etMbegaan, le chef de la 

nouvelle entité en construction sont à ranger dans ce régistre, de même que cette sorte de 

compromis qui semble être établi avec ses « parents » du Siin. Tel que présenté par les 

sources orales, (un prince Gelwaar descendant du fondateur de ce royaume), Mbegaan y avait 

bien des droits. Cependant, s’il y est cité parmi les souverains ayant régné, son passage n’y a 

laissé aucune trace (pas de descendant direct et aucun fait mémorable ne lui y est attribué). 

C’est comme si la « Tradition » a voulu gommer une partie peu glorieuse de l’histoire 

partagée entre le Siin et le Saalum émergeant et en phase d’ascension. Devant ces trous de 

mémoire ou « oublis » de la « Tradition », nous formulons l’hypothèse que l’initiative de 

Mbegaan a  eu, entre autres soubassements, une frustation qui l’aurait poussé à se tourner vers 

cette terre située au Sud du Siin et qui, jusqu’alors n’était pas encore poliquement organisée. 

La devise de Mbegaan prend alors tout son sens :  

 Il ne sert à rien [disait-elle], d’ériger une barrière pour retenir un 

singe ; si tu ériges un rempart pour le retenir, il peut toujours y grimper, 

sauter et le franchir. Nduur Nduur, A singe, point de rempart.694  

         Pour des raisons que nous ne sommes pas encore arrivée à cerner, faute de 

documents, Mbegaan semble avoir été éloigné du Siin, sinon chassé vers le terroir d’origine 

de son père. Dans la stratégie qu'il a utilisée  pour s’y implanter, il a actionné, grâce à son 

génial esprit de compromis dynamique, à la fois la croyance autour des valeurs religieuses du 

terroir et l’Islam pour atteindre le but politique qu'il s’était fixé. L’aide qu'’il reçut de la part 

de ceux qui se présentaient comme les Jaami Kawoon refusant de suivre Ely Bana le 

                                                            
693bis Nous voilà, dans l’œuvre d’élaboration des savoirs, au cœur de l’étude  des dynamiques et des facteurs 

de la genèse des constructions sociopolitiques. 

694cf. these de Amath Faye) )En seereeer, le texte  est  Nduur! A ndunduur a koy dingar, a koy dingar. A 

ndunduur a koy dingar. A ndunduur a koy dingar. An Waagu dam a golo Nduur? Kaa foolaa, 

Mbiit ta ñoy, Nduunduur a koy dingar. (La traduction est d’Amade Faye, cf., A., La Littérature Orale 

Seereer, Typologie des Genres et Problématiques d’Analyse, Thèse de Doctorat d’État, UCAD, 2011-2012, Vol.I, 

p.193) 

694bis Il semble que dans l’entourage primitif de Mbegaan au Mbey, il y avait des musulmans dont Bakka Saaxo 

(futur Imam et ou Seriñ) et d’autres personnes dont les noms ont une résonance arabo-islamique comme 

Maalik Daraame. (cf., Texte de J. Samb au niveau de l’appel 616bis) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 281 

musulman et plus tard l’alliance avec Saalum Suwaare, un autre musulman, montrent qu’en 

fait le conflit qui se déroulait n’était pas un conflit religieux, mais plutôt d’ambitions 

politiques694bis. 

                   En fait les traditions parlant de Mbegaan insistent non pas sur son identité 

gelwaar, mais sur sa maîtrise de l’art militaire et sa profonde connaissance du savoir occulte 

endogène. Tout cela nous amène à penser que même s’il était un descendant par les femmes 

des  Gelwaar du Siin695, ce statut ne lui permettait certainement pas d’accéder à la tête de ce 

royaume. La stratégie qu'’il utilisa alors pour accéder au pouvoir aussi bien au Siin qu'au 

Mbey, est faite d’alliances militaires (avec le Jolof et les cercles musulmans) et de compromis 

(avec le Siin). Le dénouement se fit au Mbey où, en mettant en avant les valeurs religieuses 

du terroir, il s’allia aux populations pour venir à bout du Marabout Tukulër Ely Bana, figure 

politique dominante de l’époque.  

          C’est aussi grâce à la consolidation de son alliance avec le Jolof qu'’il put 

renforcer sa position et parachever la construction territoriale entreprise. Cette omniprésence 

du Jolof dans les entreprises de Mbegaan fait penser que la signification de son action ne doit 

pas être analysée en mettant en avant son appartenance au groupe ethnique seereer. En 

utilisant les canaux que lui offraient les relations matrimoniales pour chercher à s’allier au 

Buurba Jolof, Mbegaan a tenté d’assurer les bases de la puissance du nouvel Etat qu'il venait 

de mettre sur pied. Si le Mbey a été une unité territoriale à dominante seereer, le Saalum n’a 

jamais été un royaume seereer. La stratégie de conquête territoriale de Mbegaan avait pour 

finalité, non pas la mise sur pied d’un royaume seereer au Sud de celui du Siin, mais plutôt 

d’ériger une entité politique dans l’espace non encore troublé par les conflits consécutifs à 

l’entrée de la Sénégambie dans la dynamique atlantique. Le Saalum est aussi né du  processus 

du développement endogène des forces sociales présentes dans ce qui a été l’espace 

d’évolution politique de ses futurs dirigeants. Son émergence sur la scène régionale 

sénégambienne comme allié du Jolof doit cependant être comprise comme une ultime 

tentative de ce dernier de faire face aux forces centrifuges nées à la fois des contre coups du 

développement du Songhay à l’Est et de l’ouverture de l’Atlantique à l’Ouest.  

                                                            
695 Dans un des textes du corpus sur lequel il a travaillé, un informateur d’Amath Faye signale que Mbegaan 

Nduur était de la lignée Taaboor. (cf., Faye A., op.cit., p. 193) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 282 

    En dehors de l’œuvre de territorialisation, la « Tradition » prête à Mbegaan une 

tentative réussie de mise en valeur. Il aurait, par des procédé magiques, détourné le cours du 

saloum pour l’amener jusqu’à Kawoon. La plupart de nos informateurs ont répété que c’est 

sous le règne de Mbegaan que le cours du saloum est arrivé jusqu’en face de Kawoon. Une 

des versions, la plus complète, a été publiée dans la thèse d’Amade Faye. Selon Mamadou 

Maar, son informateur, Mbegaan a réuni son peuple et s’est adressé à lui en ces termes :  

Dites-moi ce qui manque ici depuis que je me suis installé et que je règne. 

Alors dites - moi ce qui manque ici ». Ils lui répondirent : « A, Nduur ! Ici, 

Dieu merci, nous avons assez de nourriture. 

Nous avons du mil, nous avons de l’arachide [sic],  Nous manquons 

cependant, de quoi les accompagner. Nous n’avons pas de quoi assaisonner 

nos plats ». Mbegaan leur dit : Dans ce cas, je vous fournirai de quoi 

assaisonner vos sauces, je vous apporterai  une ressource abondante et 

inépuisable ». Il se rendit, par sa science, à Sangamaar L’on raconte qu'’à 

Sangamaar, chaque nuit de vendredi, quand on passe dans les environs, on 

entend le son des Junjung. Car, quand un roi Kelwaar [sic] trépassait, c’est 

là-bas qu'’il se retirait. 

Mbegaan se rendit donc à Sangamaar, et il demanda au Fangool de lui 

donner le fleuve. Celui-ci exigea quelque chose en échange. Ils discutèrent 

du prix et le fangool lui réclama sa tête.Gêné de revenir bredouille à 

Kawoon, de faillir après une promesse ferme faite à son peuple, il accepta 

le marché et donna sa propre personne en échange. Alors l’esprit lui dit : 

« Plante ton bâton sur le sol et pars ». Il planta son bâton sur le sol et prit 

le chemin de retour. 

Il traça un sillon sur le sol et le fleuve le suivit avec ses poissons. Le fleuve 

et les poissons le suivirent. Ils passèrent par ici [Kawoon] et poussèrent 

jusqu’à la frontière entre Palado et Maka Kawoon. Ils rencontrèrent là un 

homme nommé Jaraaf Ndup Seeñoor. Jaraaf Ndup Seeñoor habitait ici. Il 

était le préposé à la distribution de la poudre. En période de conflit à 

Kawoon, il était chargé de distribuer la poudre. A cette époque là, l’on se 

battait avec des fusils à poudre. Il était le distributeur habituel. Il était 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 283 

Jaraaf ici. Il rencontra Mbegaan occupé à tracer un chemin pour le fleuve, 

lui dit :  

« Passe par ici et va vers Latminge céder une part à tes parents ». Là bas 

du côté du Lageem. [il s’agit du terroir autour des villages de Mbudaay, 

Seelik et Ngapax] Il avait raison. C’est là bas que le père de Mbegaan a ses 

racines. Voilà qui est à l’origine de ce bras de mer de Kawoon, ce bras de 

mer qui a bifurqué pour donner celui de Latminge.696 

                    Ce texte est une tradition largement partagée par nos informateurs697. S’il 

est difficile de croire, à la lettre, à une telle assertion, une interprêtation possible pourrait faire 

de Mbegaan un souverain dont le règne a correspondu avec une certaine prospérité. C’est 

peut-être le sens de cette célèbre expression 0 Maad refkatee Mbegaan698 pour dire qu' « il n’y 

aura plus jamais un roi pareil à Mbegaan ». Il est célébré par les sources orales du Saalum 

comme un souverain dont le règne a coincidé avec une grande prospérité et il est perçu 

comme le  protecteur du royaume qu'il a fondé699. Nous n’avons malheureusement pas de 

sources variées pour donner une consistante base historique à ladite prospérité de cette 

période éloignée du début du XVIe siècle, mais si nous essayons de nous appuyer sur les 

textes oraux (mythes, légendes et dictons) qui relatent des faits liés au personnage de 

Mbegaan, nous pouvons alors, grâce à une interprétation serrée de ces textes, avoir au moins 

une idée non seulement de son œuvre territoriale et de l’efficacité de la stratégie qu'il a 

utilisée dans cette entreprise, mais encore nous y percevons une certaine tentative de mise en 

valeur économique et écologique . En guise d’illustration faisons une incursion dans  les 

légendes de l’île de Kuyong.  

 

                                                            
696 Faye A., op.cit.,  p. 225 

697 Selon ELhadj Diouf, C’est Mbegaan qui a amené le bras de mer jusqu’à Kawoon pour permettre aux 

habitants de profiter des poissons qui s’y trouvaient.  

698 Cf. Texte recueilli par Seynabou Mbaye auprès de Maari Nduur, le 07/02 1997. (cf., Mbaye S., op.cit., p.125). 

699 Selon Maari Nduur, informateur de Seynabou Mbaye, quand le Buur Siin a demandé à Marka Caaj pourquoi 

il a donné à son fils le nom de Mbegaan? Il répondit :  s’il vit, il protégera le Siin et le Saalum. C’est pourqupi je 

l’ai appelé Mbegaan Nduur : le protecteur. Mbegaan signifie [en seereer] « le protecteur ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 284 

4. L’île de Kuyong et le mythe de Mboose : des textes à la gloire du 
fondateur du Saalum 

                     Si nous allons par exemple au-delà de la signification qui est donnée à 

l’existence du Mboose,700 le génie des eaux ou du moins d’une partie des eaux du saloum, 

nous retrouvons tout de suite une interférence avec Mbegaan et son règne. Il est vrai que tous 

les éléments constitutifs d’un texte qui véhicule une légende ne doivent pas être compris dans 

le sens primaire que leur donne le récit. La trame principale du récit renvoie souvent à des 

faits dont la réalité, amplifiée et enjolivée, semble relever du surnaturel. Il faut malgré tout se 

dire que ces récits ont un soubassement historique et même si pour l’historien, il peut être 

difficile de les utiliser pour argmenter certains de ses hypothèses, il n’en demeure pas moins 

qu'’ils le plongent dans l’environnement qui les a fait naître. Ainsi, dans le texte, d’Abd-El 

kader Mbaye sur Mboose, génie des eaux, la légende se présente sous la forme d’un concentré 

de faits dont la déconstruction permet une certaine compréhension du contexte de son 

élaboration. On y apprend  

-que cette île du nom de Kuyong, que la tradition présente comme mystérieuse et 

ayant été habitée par un immigrant mandeng du nom de Kuyong Keita, ne s’est pas 

toujours présentée comme une île.  

-que c’était un emplacement avec beaucoup d’arbres où le migrant mandeng s’était 

installé.  

 -que c’est du temps de Mbegaan Nduur, donc vers la fin du XVe siècle, que cet 

espace est devenu une île lorsqu'’il y’eut une rupture importante au niveau de la 

pointe de Sangaamar.  

On constate ici que la mémoire a retenu un des épisodes  du processus, encore dynamique (cas 
de l’île de Jifer), par lequel une pointe de terre devient  une île ; pour dire qu’il y a de 
l’historique dans toutes ou certaines légendes. La légende de l’île de Kuyong,  telle que 
relatée par A.K. Mbaye, restitue les évènements ainsi qu’il suit:  

Mbegaan tue Ely Bana et, à la tête d’une immense armée, quitta le Sine et vint 

s’installer à Coyon.C’est pendant une de ces nuits d’orgie au milieu des danses  

                                                            
700 Mboose est le génie considéré comme le protecteur de la ville de Kaolack. (cf. Kestelloot L., Veirman A., 

SENEGALIA, Novembre 2006 et Mbaye A.K., Mbosse, génie des eaux, Ecole normale William Ponty (Cahiers 

de),1945-1946) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 285 

et des festins qui suivaient la nouvelle conquête qu’un guerrier, s’adressant à 

son roi Mbégane Ndour lui dit : « Seigneur, nous avons assez de viande de 

bœuf ; donnez-nous en une autre…. ». Le souverain piqué par son orgueil et 

craignant de paraître faible, promit de leur en donner dès le lendemain….. 

Alors dans la nuit, un grand bruit se fit entendre ; il réveilla  et inquiéta tout le 

monde ; un véritable déluge !.... C’était la pointe de Sangomar qui, débordant 

tout à coup étalait ses eaux, et les flots tumultueux traversant les vastes plaines 

du sine et du Saloum, se creusaient un chenal -sur les bords duquel est bâti 

aujourd’hui Kaolack- et entourant de tout côté la grande forêt de Coyon…. Et 

le lendemain, les habitants de la nouvelle île purent bien manger de la«  viande 

autre que celle du bœuf » en pêchant les poissons entrainés par l’eau.701 

            Ce passage permet de comprendre la tradition citée plus haut et qui rapporte que 

Mbegaan a été celui qui a fait venir le cours du saloum jusqu’à Kawoon. C’est selon toute 

probabilité, une allusion faite à une rupture de la pointe de Sangamaar702, phénomène 

résultant de l’érosion naturelle, mais dont l’ampleur a du entrainer, à l’époque, une inondation 

ayant abouti à la formation de la fameuse île de Kuyong. La constitution de l’île, en relation 

avec le raz de marée qui a accompagné la rupture de la bande de terre qui séparait le cours du 

saloum de l’océan, ont du constituer, à l’époque, un phénomène spectaculaire qui a frappé les 

esprits des témoins. Il est probable que tout le mystère qui entoure l’île de Kuyong703 remonte 

à cette période, de même que l’élaboration du mythe de Mbosse, génie des eaux qui protège la 

ville de Kaolack.Tel que relaté par A.K.Mbaye,  le texte du mythe de création poursuit :  

  Et l’année suivante, [l’année ayant suivi le débordement des eaux 

depuis la pointe de Sangamaar] les habitants de Coyon, soucieux non 

seulement d’avoir toujours du poisson mais surtout de garder le cours 

                                                            
701 Mbaye A. K., op .cit. , p. 8-9.     

702 Nous utilisons le terme Sangamaar comme le font les populations Seereer qui ont nommé ainsi cette bande 

de terre. La rupture de la pointe de sangamaar a été signalée à plusieurs reprises au cours du XXe siècle. Celle  

du 27 février1987 au lieu dit « Lagoba » a eu une très grande ampleur et a donné naissance à l’île de Sangomar. 

(cf. , presse écrite du Sénégal) 

703Kastiambé est l’autre nom de cette île, laquelle n’est pas habitée car les populations pensent qu'elle est 

hantée. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 286 

d’eau qui leur a été donné si miraculeusement, décidèrent d’en confier la 

surveillance à un esprit –Mbossé- qui, du sein de l’eau, symboliserait le 

bienfaiteur et serait entouré de toute la reconnaissance et de tout le 

respect dus à ce dernier ».704 

                 Tout comme Mbegaan, Mboose est perçu par les populations comme leur 

protecteur. Cependant, à la différence du premier qui est bien un personnage historique, 

Mboose est  un mythe. Son culte est pratiqué pour la protection de la ville de Kaolack. Mais, 

on ne peut s’empêcher de constater que  les explications qui accompagnent l’émergence de ce 

culte mettent en place des éléments qui tous renvoient à la période d’exercice du pouvoir 

politique par Mbegaan Nduur au Saalum. D’après Adji Fatou Fall, actuellement chargée du 

culte dédié à Mboose,  ce dernier vient du Bawol. Selon elle, 

Lorsque mes grands parents sont arrivés au Saalum et que le Buur Mbegaan a 

donné ordre pour trouver une place plus vaste pour ma grand-mère, ils ont longé 

le fleuve jusqu’à la mer. C’est là qu’elle a trouvé la place idéale. Elle a ensuite 

semé des graines. On a trouvé une plante (le Mbanxanase) et des varans, elle a 

demandé aussitôt à occuper les lieux et à en faire sa résidence principale. Ceux 

qui [il faut préciser que selon elle, c’est sa grand-mère Ngira qui dirigeait la 

migration et qu’elle était accompagnée de beaucoup de personnes] 

l’accompagnaient lui ont dit ici c’est la brousse et elle a insisté pour occuper les 

lieux. Lorsque le Bour Mbegaan a eu écho de cela, il a donné un avis favorable 

pour qu'’on l’installe là où elle a voulu. C’est devenu Kaolack Ndangane, à 

l’emplacement de chez keur compagnie.704bis C’est son premier lieu de 

résidence……C’est par la suite que le Buur Saalum a épousé Ngira, mon aïeule et 

ils ont eu une fille. Le buur Saalum lui a fait cadeau de toute la partie du port 

jusqu’à Koundam, donc de tout l’usufruit, que ce soient les poissons ou les 

produits de la terre. L’autre moitié c’est pour le roi. Cette partie de l’eau c’est 

                                                            
704 Mbaye A.K., op.cit., p. 10 

704bis il s’agit du lieu qui, plus tard,  abrita les locaux de commerce de la compagnie française d’Afrique 

occidentale (CFAO), d’où le nom de « Kër » (chez) compagnie 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 287 

depuis la mer jusqu’à Koudam, c’est Kaolack Ngalick705 que le roi lui a donné 

comme cadeau706.  

                      Il est difficile d’avoir une trame logique et cohérente du récit de 

l’élaboration de ce mythe d’émergence du culte du Mboose. Cependant, les références à la 

zone de départ (le Bawol), à l’arbuste (Mbanxanase/ Icacina senegalensis), ainsi qu'’au Varan 

dont le double est un serpent (Jambooñ), de même que le matrilignage (Jegandum au Saalum 

mais segment du Tim707 Wagadu ailleurs en Sénégambie) de celles qui sont chargées de 

l’exercice du culte, sont autant d’indices qui nous mettent sur les traces de Mbegaan Nduur.  

-Nous l’avons déjà évoqué, le Bawol est omniprésent dans les traditions relatives à 

Mbegaan. En dehors de sa présence sur les listes dynastiques de ce royaume, il y a aussi  des 

cultes qui lui sont liés dans un certain nombre de villages.708 

-Le Mbanxanase fait partie, selon A.B. Ba, des arbres considérés comme marqueur de 

l’espace saalum-saalum.  Selon cet auteur, « cette plante n’existe que dans le Saloum. Partout 

où il se trouve, on peut considérer l’endroit ou la localité comme appartenant au Saloum »709. 

-Le Varan représente la version pacifique de son double qui est le serpent. Dans les 

explications d’Adja Fatou Fall, celui qui s’attaque à Mboose (il est représenté sous la forme 

d’un varan) a de fortes chances d’être piqué par un serpent. Dans la tradition qui relate 

l’affrontement entre Mbegaan et le marabout Ely Bana, le dénouement se fait grâce à 

l’intervention du serpent qui signe l’arrêt de mort du marabout. 

  Comme le souligne Lilyan Kesteloot,  

                                                            
705 Ngalick est en réalité, un  bord de mer. A l’époque, ce sont des pêcheurs Ñominka qui y établissaient des 

campements. C’est en référence à l’un d’eux, Ngalick Saar, que  l’endroit a été ainsi  désigné.  Plus tard on l’a 

appelé Ndangane qui signifie rivage en langue seereer.  

706 Enquête effectuée par Verman Anja et Ousseynou Barr auprès de Adja Fatou Fall le 25/01/1994 

707 Le Tim représente chez les Seereer  les descendants, par les femmes, d’un même ancêtre. Chez les Wolof, 

on parle de Meen. 

708 Mbaye S.,  op.cit., 2010-2011  

709 Ba A. B., op.cit., p.15,  Il y a peut-être une certaine exagération de l’auteur, mais c’est peut-être pour insister 

sur le caractère de marqueur identitaire revêtu par cette plante au moment de l’émergence du Saalum.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 288 

les historiens ne parlent jamais du Mboosé, même si [dit-elle], Oumar 

Kane signale que Koly Tenguela, passant par le Saloum, épousa une 

certaine Mboosé, au fils de laquelle, il donnera le Bossea lorsqu’il aura 

vaincu Ali Elibana (fils d’Elibana Sall) et pris sa place, fondant ainsi le 

royaume dénianké.710  

Pour celui qui veut cependant travailler sur les périodes reculées de l’histoire des sociétés 

sénégalaises, il est nécessaire d’essayer de comprendre tout ce qui se cache derrière ces textes 

qui sont constitués de multitudes de « fagots » que la mémoire y range parfois dans un 

ordonnancement assez difficile à démêler. Ces textes (mythes, légendes etc…) sont les centres 

de documentation qui permettent de conserver les faits dont les enchevêtrements ont fini par 

dessiner la trame historique des populations qui les ont produits. La mission que la société 

leur assigne est celle d’être comme des archives mais aussi de préservateur de la cohésion 

sociale. A partir de ce moment, leur contenu a une dimension quelque peu ésotérique qui n’est 

pas à la portée du premier venu.  

         Le mythe de Mboose, qui se traduit par la pratique d’un culte qui est encore 

pratiqué dans la ville de Kaolack (ville principale de notre zone d’étude) doit, en ce sens, être 

exploré pour voir ce qu'’il peut nous donner comme éclairage concernant le passé de cette 

région. Analysant la dimension historique et archéologique de ce mythe, L. Kesteloot et A. 

Vierman notent que « les diverses traditions de  famille des prêtresses le rattachent, avec 

raison semble-t-il, à l’histoire de Mbegane Ndour. »711 Nous épousons parfaitement la 

conclusion à laquelle ces deux auteurs  sont parvenus. L’émergence de Mboose, aussi bien la 

légende que le culte, a coincidé, selon notre interprétation, avec la formation du royaume du 

Saalum, au moment où Mbegaan, après s’être imposé par la force, se mit à élargir la base de 

son pouvoir en s’alliant à d’autres familles et initia la « construction religieuse » de son 

nouveau territoire. Les officiantes du culte lié au mythe n’appartenaient pas à la famille 

maternelle de Mbegaan qui est supposé être gelwaar. C’est dire que ce dernier prit soin d’en 

faire des alliés en prenant femme dans cette famille Jegandum, famille à laquelle il attribua 

une section du bras de mer du saloum qui, à partir de ce moment, entrait sous son autorité. 

                                                            
710 Kesteloot L. & Veirman  A., Le Mboosé, mythe de fondation et Génie protecteur de Kaolack, SENEGALIA, 

Novembre 2006, p.25 

711 Id., Ibid., p.29 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 289 

Dans la version du mythe recueillie par A.K. Mbaye, il y a une hiérarchisation des 

génies qui surveillent le bras de mer du saloum, lequel est partagé en trois secteurs à  savoir :  

• Mama Youngoume dont le secteur se limite à l’estuaire du saloum 

connu sous le nom de Sangomar. Il passe pour le chef suprême parce que 

tenant « la tête » (estuaire). Nous trouverons à partir de l’estuaire 

• Laga, maître de la région de Foundiougne et au culte somptueux 

• Mbossé qui fait l’objet de notre étude, est  subordonné immédiatement 

de Mama youngoume, il commande le dernier secteur du saloum. En 

outre deux auxiliaires lui sont attachés, ce sont : 

 a) Lambor Coumbadjiguène : résidant à Latmingue (en amont de 

Kaolack)  

  b) Mbeloubac Couimbadjiguène : à Lyndiane en aval de Kaolack.712 

            Si nous sommes d’accord sur le fait que les populations qui s’installent dans un 

espace prennent toujours le soin de s’atteler à la maîtrise mystique de leur nouvel 

environnement, on peut comprendre cette hierarchisation des génies chargés de surveiller le 

bras de mer saloum.  

-Mama Youngoume, le génie de l’estuaire,  est considéré comme le chef suprême, 

puisqu’étant à la porte de Sangamaar, lieu de passage des morts dans l’imaginaire seereer. Il 

n’est pas considéré comme un fangool, mais sa position de gardien du passage vers l’au-delà 

en fait le chef suprême des génies de l’eau du saloum. C’est grâce à lui que la migration 

gelwaar, dirigée par Masa Waaly Jon, a pu passer sur l’autre rive du saloum.  

 Laga  est maître de la région de Foundiougne. Il faut signaler que Foundiougne se 

trouve dans le Loog, terroir occupé par des Seereer avant l’arrivée des Gelwaar. En fait Laga 

est un ancêtre de la famille maternelle des Taaboor713 devenu fangool. L’ancienneté de la 

formation de ce terroir du Loog se perçoit à travers le fait que Laga soit considéré comme le 
                                                            
712 Mbaye, A. K., op.cit., p.15 

713 Pour H. Gravrand, « le Tabor est l’homme du feu.Le lien du feu avec l’appropriation  lamanale est sous-

entendu dans ce mythe[le mythe des Rabor]. Les rabor [singulier : tabor], eux aussi représentent un des 

groupes les plus anciens. » (Gravrand H., op.cit., 1983, p.197) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 290 

roi des Pangool, chargé de surveiller la deuxième section du bras de mer du saloum. 

L’occupation de cet espace s’est faite durant un temps assez long qui a permis le retour d’un 

ancêtre sous forme de fangool. Laga, fangool des Raaboor (pluriel de Taaboor), peut 

d’ailleurs être considéré comme le fangool le plus ancien. Aussi, est-il toujours invoqué 

comme le roi des Pangool.  

A la différence de ces deux premiers, Mboose intervient non pas comme fangool, mais 

plutôt comme génie protecteur, chargé de maîtriser mystiquement l’environnement de la 

troisième section du saloum, laquelle englobe les terroirs de Njoob (devenu Kawoon) et  ceux 

de la rive gauche du saloum, terre de la famille paternelle de Mbegaan Nduur. On voit ainsi 

que  le mythe de Mboose est intimement lié à l’histoire de Mbegaan Nduur. De quelque côté 

qu’on le prenne, il renvoie toujours à ce dernier. Il y a d’ailleurs une des versions714 du mythe 

qui attribue à Mboose, considérée comme femelle, un mari se trouvant à Mbudaay, localité 

d’origine du père de Mbegaan.  

                En somme, on peut dire que si Mboose est le mythe de fondation de la ville de 

Kaolack, comme suggéré par L. Kesteloot et A. Vierman, il n’en est pas moins, dans ce qu'’il 

nous révèle du passé, un moyen de revisiter le contexte dans lequel a vécu le fondateur du 

royaume du Saalum et de réduire les incertitudes qui entourent les commentaires des faits qui 

s’y sont déroulés. C’est pris dans ce sens que les textes et explications qui accompagnent ce 

mythe peuvent être utiles à l’historien. Nous y percevons une tentative d’expansion et de  

développement entreprise par Mbegaan dans le  royaume qu'’il venait de fonder. C’est la 

cristallisation de toutes ses actions qui se retrouve dans le mythe, tandis que la disparition, 

dans les eaux de Sangamaar relatée par les traditions, consacre la dimension héroïque du 

fondateur du Saalum. 

                Il est cependant probable que l’espace directement commandé par Mbegaan 

Nduur lui-même n’ait pas dépassé le Mbey, circonscrit aux terres entourant la capitale à 30 

kms à la ronde, (ce que les wolof appellèrent Këlu Kawoon). Cet espace d’exercice du pouvoir 

de Mbegaan se retrouve en filigrane dans le mythe de Mboose quand le texte parle des 

auxiliaires de ce dernier qui se sont dispersés dans la zone. Selon Momar Gaye Sène, c’est 

                                                            
714 Version du mythe de Mboose recueillie le 16/12/1993 par Vierman Anja et Ousseynou Barr auprès de Ibou 

Badiane délégué de quarier de Ndorong. (Texte conservé au Laboratoire de Langues et Civilisations de 

l’IFAN.CAD) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 291 

Mboose Coumba Djiguène qui est resté à Kaolack et qui est devenu le génie protecteur de la 

ville. Ndéné Coumba Djiguène s’établit à Korky parce qu'’il y a un varan à Korky que l’on 

appelle Ndéné Coumba Djiguène alors que Lambor Coumba Djiguène s’établit à Keur 

Laïty….. Ensuite, il y a Ñaxabaan qui est allé à Gandiaye. L’animal protecteur de Gandiaye 

s’appelle Ñaxabaan.715 Tous ces dérivés de Mboose sont des varans chargés de protéger les 

localités citées. On remarque cependant que celles-ci sont des centres d’un espace 

essentiellement peuplé par les Seereer.  

Korky est l’une des dernières localités habités par eux aux portes du Saalum oriental, tandis 

que Kër Laïty, appellé aussi Latmenge, se trouve sur la rive gauche du saloum, dans le fief de 

la famille paternelle de Mbegaan. Ñaxabaan dont on nous a parlé lors de nos enquêtes, se 

trouve effectivement à Gandiaye. Mais présentement, il désigne un baobab situé à côté du 

marigot Ndama. Selon Seyni Diouf, c’est à cet emplacement que les premiers migrants de la 

famille Diouf se sont installés après le conflit qui les a opposés à Wassila Faye, le neuvième 

souverain du Siin. C’est d’ailleurs cette famille Diouf qui, jusqu’à présent, porte le titre de 

Jaraaf à Gandiaye. De toutes les  façons, cela nous ramène toujours au contexte du règne de 

Mbegaan Nduur, si on prend en considération la liste dynastique de Niokhobaye Diouf.  

          En somme, on peut dire que le premier roi du Saalum a exercé directement son 

pouvoir politique sur Kawoon et ses environs. Mais puisque certaines  sources rapportent que 

son autorité s’étendait jusqu’à Kung716 sur la rive droite de la gambie, on en déduit que le 

fondateur du Saalum a entamé la territorialisation de cet espace sans l’achever. C’est le 

caractère « aventurier » du personnage et l’efficacité de sa stratégie de conquête du pouvoir 

qui en ont fait le « héros » fondateur du Saalum dont il représente le premier Buur sur la liste 

dynastique. 

De ces traditions à travers lesquelles nous avons essayé de traquer des indications, si 

minimes soient-elles, pour nous éclairer sur le contexte qui a vu émerger le royaume du 

Saalum, il ressort que   

                                                            
715 Momar Gaye Sène, informateur de Vierman Anjja et Ousseynou Barr, Ndorong, le 16/12/93 

716 Kung fait partie des localités fondées par des Seereer, mais elle a appartenu plus tard au territoire du 

Ñoomi. Cependant, Mbegaan figure sur l’arbre généalogique des souverains de ce royaume si on en croit les 

sources de Cornélia Giesing ; (Cf., «  Fari Sangul, Sankule Faring, Migrations et intégration politique », 

in, Migrations anciennes et peuplement actuel des Côtes guinéennes, L’Harmattan, 2000, p. 291). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 292 

1-L’espace entre les cours d’eau du saloum et de la gambie a été, jusqu’à la fin du XVe 

siècle, la zone de convergence de populations venant d’horizons divers (Nord de la 

sénégambie et soudan occidental).  

2-C’est dans un contexte troublé par les problèmes internes du Grand Jolof que cet 

espace, jusque là politiquement non organisé, commença à devenir le territoire d’une entité 

politique sous le nom de Saalum. 

3-Le Saalum n’a jamais été un royaume seereer, même si celui qui est à l’origine de sa 

première structuration se réclame de ce groupe. Les relations de parenté que la tradition met 

en relief entre la classe politique du Siin et celle du Saalum ne sont pas aussi évidentes. 

Mbegaan Nduur était certes un descendant des gelwaar mais qui, après avoir mené une vie 

« d’aventurier » a pu saisir l’opportunité que lui offrait cette période trouble pour s’imposer 

d’abord au Saalum et ensuite, dans une certaine mesure, au Siin.  

4-Les relations entretenues par le nouveau royaume avec le Siin n’ont pas été aussi  

étroites que celles tissées avec le Jolof puisque c’est vers celui-là que les fondateurs du 

Saalum se sont tournés pour la consolidation de la nouvelle entité. 

Zone de convergence de la plupart des mouvements migratoires de l’espace sénégambien, le 

Saalum peut ête considéré comme le premier royaume multiethnique de la Sénégambie du 

Nord, puisqu’aussi bien les Seereer, les Soninke, les Mandeng que les Wolof ont contribué à 

la structuration et au  façonnement de son identité culturel et politique. 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 293 

 Chap. 3 : L’œuvre des Buur Saalum ou approche   
évènementielle de  l’évolution du Saalum  

 

- Rappels 

              Mbegaan Nduur a entamé la territorialisation de l’espace entre saloum et gambie 

mais l’exercice effectif de son pouvoir politique s’est arrêté au Mbey. C’est au début du XVIe 

siècle que le Saalum apparaît dans les sources écrites comme un royaume. C’est à la même 

date que les traditions orales font remonter sa formation même si c’est progressivement que sa 

structuration s’est faite et a du obéir à un processus qui, comme sa formation, s’est  inscrite 

dans une certaine durée. Comparée à celle des autres royaumes de la Sénégambie du nord, 

l’évolution du Saalum au cours des XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles n’a pas été bien étudiée. 

Ceci est une conséquence de son attestation « tardive, due, entre autres 

-à sa situation géographique qui ne lui permettait pas un contact direct avec les 

puissances occidentales qui, pendant longtemps se sont cantonnées sur la côte atlantique717, 

ensuite,  

-à l’orientation des recherches historiques avec une utilisation presqu’exclusive des 

sources écrites. A l’exception des documents produits par les voyageurs portugais et cap-

verdiens, c’est seulement à partir du XVIIIe siècle, au plus fort du trafic négrier, que le Saalum 

est attesté, à profusion, dans les sources européennes. Et, sur la base des sources orales, 

maintes sources imprimées ont retracé son évolution historique.  

                 Ainsi, dans  son article sur la chronologie du royaume du Saalum, Jean 

Boulègue718, après recoupement des données prises aussi bien dans les sources orales719 

qu’écrites (françaises,720 cap-verdiennes721 et anglaises722),  a confirmé la solidité de la liste 

des Buur Saalum établie par Abdou Bouri Ba.  

                                                            
717 Il faut cependant signaler que les Portugais, Cap-verdiens et plus tard les Anglais qui ont longé les rives de la 
gambie ont mentionné la partie de la rive nord de ce fleuve qui relevait du Saalum. 

718 Boulègue  J., « Contribution à la chronologie du royaume du Saloum », BIFAN, ser.B, n°3, 1966 

719 Sow  S-A,  Chronique du Fouta Sénégalais, Traduction de Delafosse et Houdas, 1913 

720 Laprade  P., « Notice sur les Sérères », Annuaire du Sénégal, 1865.  Golberry  X., Fragments d’un voyage en 
Afrique,  Paris, 1802. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 294 

                   En faisant la synthèse des connaissances sur l’histoire du Saalum, Charles Becker 

accepte cette chronologie proposée par la tradition orale qui dit-il, « s’avère remarquablement 

sûre pour le Saalum, mais mériterait d’être contrôlée à partir des sources anglaises qui 

pourraient en confirmer d’avantage la fiabilité »723. Nous n’avons pas trouvé d’autres sources 

pouvant conduire à une modification profonde de cette liste établie par Abdou Bouri Ba et 

acceptée par ceux qui ont travaillé sur le Saalum. C. Becker a, dans son travail, fait une 

comparaison entre cinq listes qui ne font « apparaître que quelques divergences mineures… 

les données des sources écrites confirmant dans une large mesure la grande valeur de la 

chronologie traditionnelle d’A.B.Ba »724.            

La liste d’A.B.BA est, nous semble-t-il, une solide base. La raison est qu’elle  la source de la 

liste de F.Brigaud725 (sur laquelle J. Boulègue a travaillé pour vérifier la chronologie des 

règnes et aboutir à la validation de la date d’émergence du royaume fixée à la fin du XVe ou 

au début du XVIe siècle726) mais encore parce qu'elle recoupe la liste fournie par Jabel 

Samb727 que nous avons trouvée dans les Archives culturelles gambiennes. C’est donc sur elle 

que nous nous sommes appuyée pour analyser les faits que les sources orales attribuent à tel 

ou tel autre souverain. En dehors d’une connaissance de l’histoire politique, ce procédé, 

combiné avec une étude de la formation des différents terroirs et le processus de leur 

peuplement, permet d’appréhender les périodes de césure dans l’évolution de cet espace ainsi 

que les forces profondes qui en ont orienté la dynamique.        

L’étude de cette évolution appelle une grande question :  

                        Comment s’est effectué le processus de territorialisation du Saalum ?  
                                                                                                                                                                                          
721 D’Almada  A., Tratado Breve dos rios de guiné, Lisbonne, 1916 

722 Moore  F., Travel into the Inland of Africa, Londres, 1738 

723 Becker  Ch., « Essai sur l’histoire du Saalum », Revue sénégalaise d’Histoire, n° 1,1981, p 17 

724 Id., Ibid. p. 19                  

725C. Becker, à la note 27 de son article, signale qu'.A.B.BA a donné la liste qu'’il a recueillie auprés de Fodé 
Diouf qui l’a lui-même communiquée à  F. BRIGAUD. 

726 Boulègue, J., « Contribution à la chronologie du royaume du Saloum », BIFAN, Ser. B, T. XXVIII, 1966, p.662       

727 Samb J., “cassette n° 4803“  du Research and documentation division, National Council for Arts and Culture 

(N.C.A.C), 31 08 72,  Gambia 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 295 

Pour répondre à cette question il a fallu revisiter la thèse de l’interaction entre le peuplement 

et les formes de l’appareil politique. Grâce à une approche évènementielle, l’analyse de 

l’action de certains souverains permet de comprendre les différents jalons qui ont permis 

l’accaparement de l’espace et de l’Etat. La réponse à ces questions passe par la mise en 

lumière de la trame chronologique suivie par ce royaume depuis sa formation à la fin du XVe 

siècle, jusqu’au moment de la conquête coloniale du XIXe siècle 

1. Du Mbey au Saalum : l’émergence du pouvoir ceddo                   
A  partir de la liste dynastique recueillie par A.B.BA, tentons de voir, sur la base des 

renseignements fournis par les sources orales et écrites, comment progressivement, cet espace 

a été modelé aux plans politique, administratif, économique et social depuis le XVIe jusque 

vers la fin du XIXe siècle au moment où il tombe dans l’escarcelle de la France coloniale. 

               Si l’on en croit A.B.BA, il y’a eu de Mbegaan Nduur à Fodé Ngouye Diouf, 

quarante neuf (49) souverains qui ont porté le titre de Buur Saalum. Nous reproduisons in 

extenso la liste  qu’il a  proposée728            

Nom du souverain       Durée du règne (en années)         Début de règne 

1. Mbégan Nduur 20 1493 

2. Guiranokhap 

Ndong 

7   1513 

3. Latmingé Diélèn 

Ndiaye 

23 1520 

4. Sàmba Lambour 

Ndiaye 

4 1543 

5. Séni Ndiémè 

Diélèn Ndiaye 

3 1547 

6. Lat Thilor Badiane 9 1550 

7. Walboumy Diélèn 

Ndiaye  

8 1559 

8. Maléotane Diouf 45 1567 

                                                            
728 Becker Ch., op.cit., p.13 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 296 

9. Sambaré Diop  2 1612 

10. Biram Ndiémè 

Koumba Ndiaye 

23 1614 

11. Ndéné Ndiaye 

Marone Ndao 

2 1637 

12. Mbagne Diémel 

Ndiaye 

6 1639 

13. Waldiodio Ndiaye 9 1645 

14. Amakodou Ndiaye 35 1654 

15. Amafal Fall 6 mois 1689 

16. Amadiouf Diouf 6 ans 1690 

17. Sengane Kéwé 

Ndiaye 

30 1696 

18. Lat Thilor Ndong 4 1726 

19. Amasiga Seck 

Ndiaye 

2 1730 

20. Biram Khourédia 

Tiék Ndao 

2 1732 

21. Ndéné Ndiaye 

Bigué Ndao  

19 1734 

22. Mbagne diop 7 1753 

23. Mbagne Diogop 

Ndiaye Mbodj 

7 1760 

24. Sandéné Kodou 

Bigué Ndao 

2 1767 

25. Sengane Diogop 

Mbodj 

7 1769 

26. Ndéné Diogop 

Mbodj 

2 1776 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 297 

27. Sengane Déguèn 

Ndiaye 

6 mois 1778 

28. Sandéné Kodou 

Fall Ndao 

9 ans 1778 

29. Biram Ndiémé 

Niakhana Ndiaye 

16 1787 

30. Makoumba 

Diogop Mbodj 

7 1803 

31. Ndéné Niakhana 

Ndiaye 

7 1810 

32. Biram khourédia 

Mbodj Ndiaye 

6 1817 

33. Ndéné Mbarou 

Ndiaye 

1 mois 1823 

34. Balé Ndoungu 

Khourédia Ndao 

 

 

 

28 ans 1823 

35. Bala Adama 

Ndiaye 

3 1851 

36. Socé Bigué Ndiaye 16 jours 1854 

37. Koumba Ndama 

Mbodj 

4 ans 1855 

38. Samba Laobe Fall 5 1859 

39. Fakha Fall 7 1864 

40. Niawout Mbodj 5 1871 

41. Sadiouka Mbodj 3 1876 

42. Guédel Mbodj 17  1879 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 298 

43. Sémou Djimit 

Diouf 

3 1896 

44. Ndiémé Ndiénoum 

Ndao 

3 1899 

45. Ndéné Diogop 

Diouf 

1 1902 

46. Sémou Ngouye 

Diouf 

10 1903 

47. Gori Tioro Diouf 6 1913 

48. Mahawa Tioro 

Diouf 

16 1919 

49. Fodé Ngouye 

Diouf 

34 1935-1969 

   

                     Cette liste dynastique est utile non pas pour la chronologie des règnes qu’elle 

déroule, mais parce qu’elle permet, grâce à une analyse et interprétation des faits retenus par 

la bibliothèque mémorielle, de retracer le processus d’évolution suivi par le royaume. Ici, 

nous n’avons pas de chronique écrite par des lettrés relatant, de manière cohérente, les 

évènements qui se sont succédé de telle date à telle autre729. Cependant, il y a ce que nous 

appelons des règnes significatifs, ou plus exactement des règnes repères. Si des évènements 

importants ont eu lieu au cours du règne d’un souverain, la mémoire populaire les associe à 

son nom. La liste dynastique joue alors le rôle d’un aide mémoire et il suffit de s’y  référer 

pour faire ressurgir une multitude de faits dont les informateurs ne se seraient pas rappelés 

sans ce support. Comme le fait remarquer,   

[Chronology] is merely the framework for our understanding of the past. 

The essential task of the historian is not to uncover a list of dates, but to 

                                                            
729 A la manière des Tarikh de Tombouctou par exemple. 

729bis Klein M. A., Sereer Tradition and the Development of Saalum Document inédit, Dakar, UCAD, 
Département d’Histoire, 2008, p.15,  http://tekrur-ucad.refer.sn (Traduction) :  La chronologie n'est que le 
cadre de notre compréhension du passé. La tâche essentielle de l'historien n'est pas de découvrir une liste des 
dates, mais à discerner les processus de changement et de développement dans le passé. Il  donne un sens à ce 
passé.] 
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 299 

discern processes of change and development in the past. It is to give 

meaning to the past729bis  

Ainsi, de l’avènement de Mbegaan Nduur (à la fin du XVe siècle), jusqu’au règne de Gedel 

Mbodj (1879-1896), il ya une succession de quarante-deux souverains. Nous nous arrêtons à 

Gedel Mbodj, parce que nous considérons que tous les souverains qui sont venus après lui ont 

été obligés de composer avec la France dont les velléités de conquête étaient devenues 

manifestes. Le projet politique du fondateur du Saalum arrivait ainsi à son essoufflement  sous 

Gedel, dès l’instant où, les forces qui le portaient tout au long de presque quatre siècles 

perdent toute initiative face à la puissance militaire française.  

                      Comment pendant quatre siècles, cet espace a-t-il été façonné ? Du Mbey, unité 

territoriale essentiellement mais non exclusivement peuplée de Seereer, à partir duquel a 

débuté la centralisation du pouvoir politique à la fin du XVe siècle, le Saalum, tel que décrit 

par E. Noirot, se présente comme   

un royaume …à l’aspect d’un polygone irrégulier dont le grand axe entre 

Sokone à l’ouest, et Ouarneo à l’est, a environ 200 kilomètres de long et 

dont la plus grande largeur est d’environ 80 kilomètres.730  

                   En fait, entre le Mbey, petite unité territoriale englobant deux terroirs (Gañik et 

Mbudaay/Seelik) de part et d’autre du cours du saloum, et le royaume du Saalum dans ses 

limites données par E. Noirot, il y a une très grande différence, du point de vue de la 

présentation physique. Mbegaan a régné sur le Mbey et a rêvé de gouverner l’espace Saalum 

tel que délimité au moment de sa victoire sur Ely Bana. Ce rêve a été réalisé par ses 

successeurs.  

                Cependant la particularité du schéma qu’il avait mis en place a résidé dans le fait 

que ni lui ni ses successeurs immédiats n’ont exercé un contrôle direct sur l’espace pré-

délimité. Il faut alors se tourner vers l’analyse des différents évènements qui ont jalonné 

l’évolution du royaume pour comprendre comment, progressivement, se sont mis en place les 

éléments qui ont participé au façonnement de cet espace et qui, à la fin du XIXe siècle, lui ont 

donne l’identité qu'on lui connaît. 

                                                            
730 Noirot, E., « Notice sur le Saloum », Journal Officiel du Sénégal et Dépendances, 1892, P.404 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 300 

                 Comme évoqué plus haut, le Mbey a représenté, jusqu’à la fin du XVe siècle, un 

espace habité de façon très lâche par des populations venues d’horizon divers : Seereer 

descendus de la vallée du fleuve Sénégal, Soninke en provenance des zones soudano-

sahéliennes, et colons Mandeng arrivés suite à l’expansion de l’empire de Sunjata.731 

 A l’opposé du Siin qui, dès le XIVe siècle,  devint un espace territorialisé et organisé autour 

d’un pouvoir politique avec  l’arrivée des Gelwaar, la dernière vague de migrants mandeng, le 

Mbey était resté une zone agricole où ne s’étaient installées, autour de quelques villages, des 

populations pratiquant l’agriculture et/ou la chasse. Tout se passe comme si cet espace qui 

avait accueilli des éléments avancés de la migration gelwaar bien avant le Siin, avait été laissé 

par ceux-ci pour qu’il leur serve d’arrière pays. Au Siin, la monarchie s’est constituée dès le 

milieu du XIVe siècle. Au Saalum, il a fallu attendre la fin du XVe siècle pour assister à 

l’émergence de la monarchie. Le noyau spatial du nouveau pouvoir s’est constitué au Mbey, 

désignation d’un espace géographique, le transformant en territoire d’une entité politique. 

 Nous avons déjà parlé du Mbey dans la présentation de ce qu’a été le Saalum (cf., Première 

partie). Cependant, il faut préciser qu’à l’avènement de Mbegaan, c’était juste une zone 

composée de deux terroirs (Gañik et Mbudaay/Seelik), en plus de quelques îlots de villages 

habités par des Tukulër, Mandeng et Soninke. Dans un travail portant sur la problématique de 

la mise en place de la population de Kawoon, les informateurs de Demba Sarr mentionnent 

l’installation d’une première vague de populations dirigée par un gelwaar. C’était  

Yombé Kamane [qui] s’établit à Kaour (actuellementen Gambie) et 

installa Ngouyone sarr à Thiofack732, Ouf Diabong à Ndiébel, Sine 

Menguène à Mbissel (dans le Sine), Thioro Diomaye à Laa (vers Ndoulo 

dans le Baol) et Kéno Mbeye à Ndiob (actuel Kahone)733.  

Cette tradition qui procède à la répartition des populations dans l’espace  occupé pour 

l’essentiel par les Guelwaar seereerisés, met en exergue le rôle joué par Njoob, comme centre 

                                                            
731 Cf. chapitre sur le peuplement 

732 Cette localité, qui, aujourd’hui, se trouve à l’intérieur de la ville de Kaolack, a été le premier point de chute 
de Mbegaan au Saalum. Aussi les Sarr peuvent –ils être considérés  comme les premiers alliés de Mbegaan. 
C’est peut-être la raison pour laquelle ils ont eu la fonction de Farba dans le Saalum. 

733 Mamadou Ndiaye, informateur de Demba Sarr, (le 11/07/1993). C’est dans le cadre de son mémoire de 
D.E.A. que Demba Sarr avait interrogé cet informateur qui  ne verse pas toujours dans  l’hagiographique. Ses 
propos semblent être ceux d’un fin connaisseur des traditions reculées du Saalum  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 301 

de polarisation. « Quand les installations furent achevées, Yombé décida que malgré la 

dispersion, tous viendraient à l’endroit où habitait Kéno Mbèye pour discuter des problèmes 

du clan et de la région. Il disait « Filagui diobé », lieu de concentration, de là le nom de 

Ndiob »734. Cette tradition montre l’importance précoce de Njoob,735 peut-être en relation 

avec la position géographique du site qui en faisait un lieu de rencontres, de concertation et 

peut-être même un centre de prise de décisions communes. Là résiderait le choix de Mbegaan, 

d’en faire sa résidence principale. A partir de Mbegaan, Njoob qui était le centre du Mbey 

devint Kawoon. Comme écrit plus haut, le toponyme Kawoon aurait été donné à la localité 

par Ilo le pël, allié de Mbegaan au moment de son conflit avec Ely Bana.  Selon la tradition, 

après la victoire de Mbegaan sur Ely Bana, son allié Ilo l’a aidé à trouver le centre à partir 

duquel il devait structurer sa nouvelle entité politique. Il lui aurait dit  « voici ton Penc »736. 

Dans une autre tradition rapportée par F. Brigaud dans son ouvrage  « Etudes Sénégalaises » 

(1962, 274) le conflit737 ainsi que l’épisode qui permit à Mbegaan de se rendre maître du 

Saalum sont  relatés. Ainsi, concernant Kawoon, village où habitait Ely Bana mais qui ne 

portait pas encore ce toponyme, il est dit 

Il y’avait un arbre qui apparaissait la nuit mais disparaissait le jour. Or 

il était dit que celui qui empêcherait cet arbre de disparaître serait le roi 

incontesté du pays. Mbégane eut, pour cela, recours aux services d’un  

                                                            
734 Idem. Il faut cependant préciser que pour Mamadou Maar, Njoob renvoie à Soob, terme qui,  en seereer,  
signifie tamarinier (tamarindus Indica). (informateur de Seynabou Mbaye,, version recueillie le 14/04/2006 à 
Kawoon). 

735. Selon Farba Malick Sarr, la localité était située là où se trouve l’actuel village de Sibassor ; c’st là où on se 
regroupait avant le choix de Kawoon par Mbegaan. 

736 Penc  en wolof signifie le lieu à partir duquel on administre une entité politique, mais c’est aussi le lieu de 
rencontre de tous ceux qui gravitent autour du pouvoir.( lieu de rencontre des pouvoirs aussi bien exécutifs 
que législatifs). Comment expliquer  la présence d’Ilo à côté de Mbegaan et son statut ? (connaissances 
mystiques, stratégiques, astrologiques, etc.)  

737Brigaud F., Histoire traditionnelle du Sénégal,  Saint Louis, CRDS,-Etudes Sénégalaises n°9, 1962, p.274. Il 
s’agit d’une autre variante des multiples textes oraux, parlant de la légende de Mbegaan, vainqueur d’Eli 
Banna. Ici, « Khadiome, (une des sœurs de Mbégane), voyant l’insuccès de son frère dans le saloum (le saloum 
se trouvait sous la domination d’un marabout toucouleur, Ely banna ; Mbégane avait lutté contre lui pendant 
dix ans sans succès), lui conseilla de recourir à un stratagème magique. Une nuit, elle se changea en chat, tandis 
que son frère se transformait en serpent. Le serpent se cacha dans la babouche d’Ely Banna, qui fut piqué quand 
il enfila sa chaussure et mourut aussitôt. Le chat prit alors le serpent dans sa gueule et l’emporta. Puis tous les 
deux reprirent leur forme humaine. Dès que le jour fut venu, Mbégane se lança à la poursuite des talibés d’Ely-
Banna et les extermina jusque dans le Pakala ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 302 

peul nommé Illo. Une nuit, il guetta la sortie dudit arbre. Lorsque celui 

apparut, il  se précipita et l’entoura de ses bras en criant : « Kahone na 

gui », c’est-à-dire «  -c’est celui là- depuis, l’arbre ne disparut plus et le 

village qui fut toujours le siège des Bours saloum, fut appelé Kahone, 

nom qu’il porte encore.738  

                          La tradition rapportée par Elhadj Diouf739 recoupe un peu celle de F. Brigaud 

et spécifie le nom de l’arbre qui aurait été un Celtis integrifolia (Ngaan en seereer et Mbul en 

wolof). Sur la base desdites versions, Kawoon n’est donc pas, comme relaté par G. A. Diouf, 

« le singulier de Kahel qui signifie petits caïlcédrats (Khaya senegalensis) en Pulaar .»740 Ici, 

ce n’est pas l’arbre qui a donné son nom à la capitale comme cela se rencontre fréquemment 

en Sénégambie741 même si la présence et l’importance des arbres qui se trouvent dans les 

environs de Kawoon ne sont pas étrangères au choix de cette localité comme lieu d’exercice 

du pouvoir par Mbegaan. Le royaume, dont le noyau central était,  à l’époque, largement 

habité par des populations seereer, par son nom, renvoie à l’univers Soninke ou Mandeng 

(Saalum Suwaare est considéré comme appartenant à l’un de ces groupes ethnolinguistiques 

par les sources orales). La dénomination de la capitale (Ko’oon qui devient Kawoon) fait 

intervenir la langue pulaar, tandis que l’alliance avec le Jolof lui donne son nom de 

patrilignage wolof (Kawoon Njaay). Il y a là autant de symboles qui nous incitent à dire, 

comme F. Braudel742 le fait pour la France et l’Europe, que le Saalum est un résumé de la 

Sénégambie.  

                                                            
738 Ibidem. 

739 Pour El hadj Diouf, ce n’est pas l’expression wolof Kawoona ngi( voilà ce qui était) qui est à l’origine du nom 
de la capitale, mais celle pël Ko’oon (c’est celui-là) utilisé par Ilo pour permettre à Mbegaan de retenir l’arbre. 

740 Diouf, G.A., op.cit., p.131 

741 Mbul, (Celtis integifolia) a été aussi le nom de la première capitale du Kajoor . Nguiguis qui est aussi le nom 
d’unarbre a été capitale du Kajoor. 

742 Parlant des « trois types d’organisation familiale qui divisent l’Europe en zones relativement nettes : la 
famille nucléaire [qui] s’étend sur toute l’Angleterre ; la famille-souche qui domine le monde germanique ; la 
famille patriarcale ,reine en Italie». F. Braudel se rend compte que « seule la France les abrite largement toutes 
les trois » et pour cela, il pense qu' « une fois de plus, elle réunit, elle résume l’Europe » (cf., Braudel, F., 
« L’identité de la France. Espace et histoire, Flammarion, 1990, p.99). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 303 

                        A la mort de Mbegaan,743il y avait un royaume dont le territoire était 

circonscrit autour de la capitale Kawoon, et dont le souverain, grâce à une politique 

d’alliances, pouvait se prévaloir d’être à la tête d’un espace allant des rives nord du saloum 

jusqu’à la localité de Kung sur les berges de la gambie et de là jusqu’à la frontière avec le 

Ñaani -Wuli. Comme le dit F. Braudel, « le remplissage de [cet] espace par le travail de 

groupes humains, par leur obstination, leur stabilisation, leur enracinement au terme de siècles 

d’errance 744», c’est cela qui constitue la radiographie qui permet de comprendre l’évolution 

suivie par l’entité sociopolitique fondée par Mbegaan Nduur et les migrants qui se sont 

installés entre les fleuves saloum et gambie. 

2. La difficile succession de Mbegaan Nduur 
            La mort de Mbegaan selon toute probabilité se situe dans la seconde décennie du XVIe 

siècle745. Les sources orales ne sont pas très prolixes sur la période qui suit immédiatement la 

disparition du fondateur. Entre Mbegaan et Lat Menge, considéré comme le troisième 

souverain du Saalum, il y a, dans les sources, un silence qui suscite des interrogations. La 

succession du fondateur du Saalum semble avoir posé un problème dont l’importance et le 

dénouement ont été à l’origine de son classement au sein de la bibliothèque mémorielle, dans 

le registre des faits indicibles. Il est bon de rappeler que dans la société seereer, comme 

d’ailleurs de manière générale, dans l’ensemble des sociétés sénégambiennes, les faits et 

évènements dignes d’être retenus par la mémoire, sont rangés dans des placards mémoriels. 

Quand ce sont des évènements dont les conséquences ont profondément secoué et perturbé la 

société, il n’est pas donné à tout le monde d’accéder aux clefs qui les ouvrent. Ils sont 

suggérés ou présentés dans les textes oraux sous forme de paraboles, ou même d’interdits.  

                       Ainsi, dans le terroir de Jokul où se situe le village de Ngap, la tradition veut 

que les souverains ne voient jamais cette localité, et cela depuis le temps de Giran O Ngap, 

présenté comme le premier successeur de Mbegaan. Quand un souverain est obligé de passer 

                                                            
743 Les différentes traditions ne s’accordent pas sur la mort de ce « héros » fondateur du royaume du Saalum. 
Pour Mamadou Maar, Mbegaan est allé à Sangomar discuter avec le génie pour amener la mer jusqu’à 
Kawoon, en échange de sa vie. C’est pourquoi on dit qu'’il a disparu, qu'’il est simplement parti ; il a amené la 
mer pour ensuite partir ». Cette version participe de l’élaboration du mythe à  la gloire du « héros ». Pour El 
Hadj Diouf par contre,  Mbegaan serait mort dans l’unité territoriale du Mbadaan qui faisait partie du Siin et 
plus précisément dans la localité de Fiisel (cf. corpus dans la thèse de Seynabou Mbaye).   

744 Braudel  F.,  op. cit., 1990,  p. 94 

745 Nous nous référons à la liste d’A.B. Ba  pour les raisons évoquées plus haut  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 304 

par le village de Ngap, il se couvre la tête et le visage et ce n’est qu'’à la sortie de la localité 

qu'il se découvre746. Qu’est-ce à dire sinon que, selon toute probabilité, un évènement 

important touchant le cœur du pouvoir  a eu lieu dans ce village au temps de Giran O Ngap.  

Ce dernier apparaît dans les listes dynastiques comme le successeur de Mbegaan dont il était 

le parent du côté maternel. Tous les deux sont liés aux Gelwaar de Jiloor dans l’unité 

territoriale du Joñik. Dans la tradition recueillie à Jokul, nos informateurs disent que Giran est 

le frère747 de Sira Bajal. A.B. Ba dans son « Essai sur l’histoire du Saloum et du Rip » attribue 

à Mbegaan l’annexion du Joñik, puisque,  dit-il, « Peu après son accession au trône, Mbégan 

annexa le royaume de Djilor créé par la princesse gelwar Sira Badiar, en faisant la guerre à 

ses parents serer habitant la région. Il rencontra peu de résistance, car les Serer n’étaient guère 

organisés. Il eut pour auxiliaires des troupes venues du Djolof sous la conduite de Wali Mbéru  

Mbaké Ndao qui reçut  alors,  en récompense de ses services,  la principauté du 

Ndukuman »748.  

 

               Dans le texte de Coly Sarr  recueilli et publié en 1946 par Le Mire749, Mbegaan ne fit 

pas la guerre à Djilor, mais c’est plutôt par la persuasion qu'’il parvint à l’annexer à son 

nouveau royaume. Ainsi, « ayant réglé au mieux cette question [celle du conflit qui l’opposait 

à Ely Bana], Mbégane dépêcha un messager auprès du M’Bour-Djilor, le priant de lui envoyer 

les « Dioum-dioum » ou tam-tams royaux. Il lui fit dire : « Accèdes [sic] de bon gré à mon 

désir.  Ma mère est née à Djilor, et je ne voudrais pas porter la guerre dans son pays natal »750. 

                                                            
746 Dëkk bi, buur daawu ko woon gis. Su buur doon dem Kawlax, su ñówee ci dëkk bi, dafay muuru ba dem Diya 

sooga mureeku. Bi Ngirano Ngap deewee, buur yi ñemeetuñu Ngap. (Traduction : Le roi ne devait jamais voir ce 

village. Quand il se rendait à Kawlax, avant de passer dans la localité, il se couvrait et ce n’est qu'en arrivant à 

Diya  qu'’il se découvrait. Depuis la mort de Girano Ngap, les rois ont peur de Ngap. (Entretiens  avec un groupe 

d’informateurs à Jokul, novembre 2007) 

 

747 Il ne s’agit pas d’une parenté directe puisque Sira Bajal est d’une époque antérieure à Giran, mais c’est pour 
dire que ce dernier est de la même lignée (maternelle ou paternelle) qu'’elle.  

748 BA,A.B., op.cit., p.19 

749 Coly Sarr est le père d’Alioune Sarr qui a publié une « Histoire du Sine-Saloum » dans le Bulletin de l'IFAN, 
Tome 46, Série B, n° 3-4, 1986-1987 

750 Le Mire  P., « Petite chronique du Djilor », BIFAN, T.VIII, n° 1-4, 1946, p. 57-58 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 305 

Là aussi, il est probable que Mbegaan a usé de la stratégie d’alliance qu'’il avait déjà 

expérimentée avec le Grand Jolof et que, contrairement à ce que rapporte A.B. Ba, il n’y a pas 

eu, de son temps, conflit armé entre le Joñik et le Mbey. A. B. Ba semble avoir fait une 

certaine confusion dans l’interprétation de ses sources, en attribuant à Mbegaan des faits qui 

se sont passés après sa mort, dans la période troublée de sa succession. Les traditions relatées 

par deux de nos informateurs751 habitant la localité de Jiloor, disent de manière claire que les 

 tambours royaux étaient d’abord à Jiloor, mais que c’est par la ruse que Kawoon s’en est 

emparé. La compréhension qu’on peut avoir de cette affirmation, c’est qu'’en fait, Jiloor a 

connu un pouvoir centralisé avant Kawoon, même si cette dernière a fini par la supplanter. 

Mbegaan n’eut donc pas à combattre ses parents du Joñik puisqu’il a mis en avant les 

relations de parenté qui le liaient à cette entité dont les dirigeants ont pu continuer à garder 

leur autonomie, tout en reconnaissant son leadership. 

 

                      L’ébranlement de l’équilibre de cette première construction semble avoir eu lieu 

dès la mort de Mbegaan. Dans le texte recueilli par Martin Klein auprès de  Ndiack Samb de 

Latmenge,  il est noté que,  

 quand Mbégane Ndour est décédé et que les Saalums [Saalum] 

voulaient nommer Lat Mengué Diélène, alors les vieillards disent (sic)  

[dirent] que le père de Lat Mengué Diélène est Buurba Jolof  Diélène 

Munyool , [mais] sa mère habite Saalum [et] est une gelwaar de Saalum, 

mais étant donné que son père est Buurba Jolof Diélène Munyool, il faut 

le garder dans le Saalum pendant quelques temps pour connaître son 

caractère avant de le nommer tout de suite comme ça(sic). Alors on lui a 

fait comme village Latmingué. Il restait (sic) [est resté] là bas. On a 

confié, par intérim, le Saalum à un nommé Guiranokhap pendant six ans. 

Alors le Saalum était d’accord, maintenant de nommer Latmingé 

Diélène. Alors, ils sont allés voir Guiranokhap pour lui dire maintenant 

                                                            
751 Il s’agit de  

-Ndiaye Modou né en 1944 et appartenant à la famille Ndiaye de Kër Mbañ Kangu qui fournissait les  Farba de 
Jilor  

-Senghor Coly, né en 1922, de la famille patrilinéaire Senghor qui, avec celle des Diouf  donnaient les Jaraaf. 
(entretiens du 28/12/2002 à Jilor) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 306 

qu’il a donné (sic) [il faut qu'’il donne] le royaume à Latmingé Diélène. 

Celui-ci refuse. Alors, on a déclaré la guerre ; tous les deux ont préparé 

la guerre.752 

                    Cette tradition montre clairement que la succession de Mbegaan ne s’est pas 

déroulée sans problème. Les sources ne disent rien sur Giran O Ngap son successeur 

immédiat, mais c’est pour cacher la tragédie qui a marqué la fin de son règne : la guerre civile 

entre gelwaar du Mbey/Joñik et les troupes Jolof Jolof, partisans de Latmenge, présenté par 

les traditions du Saalum comme petit neveu de Mbegaan et prétendant au pouvoir. Cette 

période importante des débuts de l’évolution du royaume est assez mal connue et c’est 

seulement des bribes d’informations qui nous permettent de reconstituer les évènements. Si on 

suit la liste dynastique, c’est en 1513 que disparaît Mbegaan. Latmenge Jeleen, fils de sa nièce 

Menge, accèdait au pouvoir (c’était vers 1520), après une guerre civile au cours de laquelle le 

premier successeur du fondateur du Saalum meurt, par empoisonnement, dans la localité de 

Ngap753 qui du coup, devient un lieu tabou et interdit aux Buur Saalum. La mémoire ne 

voulant plus se rappeler de cet épisode douloureux, Giran O Ngap est présenté comme un roi 

obscur et sans envergure. Selon A.B.Ba,  

 il fut un prince obscur et médiocre, au sujet duquel on connaît peu de 

chose. Cependant il serait réputé pour avoir mené une vie de débauche. 

Sous son règne, il installa à Maka Kahone le fameux marabout socé 

Katim Diouma Liba Touré, fondateur de cette famille paternelle au 

Saloum. Soutenu par les Toucouleurs, anciens compagnons d’Ali 

Elibana, Katim se révolta contre le roi en tuant au cours d’une rixe son 

farba Amadi Ndièkh. Le Buur –Saloum écrasa les opposants à 

Diamakolong. Katim et ses partisans furent chassés et partirent créer le 

village de Passy Nguélakh dans le Rip.754  

Giran semble avoir été contesté et son règne troublé par un affrontement avec les musulmans 

(les descendants des familles disciples d’Eli Bana et leurs partisans dirigés par un immigrant 
                                                            
752 Klein  M. A., Sereer Tradition and the Development of Saalum  Document inédit, Dakar, UCAD, Département 
d’Histoire, 2008, p.19  http://tekrur-ucad.refer.sn 

753 Situé dans le terroir de Jokul, pas très loin de Kawoon , Ngap est considéré comme l’un des plus vieux 
villages de ce terroir.  

754 Ba A.B., op.cit., p.20       

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 307 

mandeñ, Katim Diouma Liba). Pour la deuxième fois, ceux-ci furent vaincus et refoulés vers 

les terres contigües au Rip. 

Il est malgré tout important de revisiter cette période de l’histoire du jeune royaume puisque 

c’est à ce moment que se sont mis en place les soubassements qui ont tenu la charpente de 

l’édifice territorial tracé par Mbegaan Nduur.  

Pour accéder au pouvoir du Saalum, Latmenge s’est opposé non seulement au roi 

régnant (Giran O Ngap). Par la suite, il a été contesté par les alliés de celui-ci. En effet, la 

mort de Mbegaan n’a pas défait l’alliance qu'’il avait scellée entre le Mbey et le Joñik. Cette 

alliance s’est renforcée puisque le successeur de Mbegaan avait lui aussi des parents dans le 

Joñik.  

                   Ce qu'il faut surtout retenir, c’est que l’entité territoriale nouvellement  mise en 

place connut, dès la disparition de son fondateur, une instabilité et une fragilité. Les sources 

orales ne le rapportent pas mais apparemment il y a eu une forte opposition à l’accession d’un 

souverain de patronyme Ndiaye au pouvoir du Saalum. Pourquoi les descendants  Jolof-Jolof 

de Mbegaan ont-ils été contestés ?  Ne peut- on pas  penser, comme M. Klein que le lien de 

parenté entre Lat Menge et les gelwaar pourrait bien être une fiction, un effort pour légitimer 

Lat Menge et ses descendants parmi les Sereer de la zone centrale du Saalum. Lat Minge était 

aussi probablement un usurpateur.755 

            Nous n’avons pas encore réussi  à rassembler tous les éléments d’informations 

permettant d’infirmer ou de confirmer cette hypothèse de M.Klein. Cependant, dans sa 

relation du conflit qui a opposé Lat Menge au Jooñik, Modou Ndiaye parle des gelwaar qui 

ont été chassés du pouvoir :  

Lat Menge Jeleen quitta Latmenge, les (Les Gelwaar du Jooñik) attaqua 

et gagna la bataille…. A cette époque, c’est Biram Jikke Ndong qui était 

le buur [Joñik]; les familles Gelwaar étaient celles de Ndong, Sane, 

Sonko, Mane. Lorsque le roi Biram Jikke perdit la bataille, Mbagne Diop 

fut nommé roi. Les Gelwaar se sont réorganisés  pour l’attaquer et 

                                                            
755 Selon cet auteur (op. cit., p.9),  « The kinship tie between Lat Minge and the gelwaar may well be a fiction, 

an effort to legitimate Lat Minge and his descendants among the Sereer of the Saalum core area. Lat Minge 

was also probably a usurper»   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 308 

reprendre le trône, mais pas pour longtemps…..Lorsque les guelwaar ont 

été chassés du trône, c’est à cette période, avec Mbagne Diop, que les 

Ceddo ont commencé à régner. Malgré cela, Jooñik était une province 

qui avait son autonomie. On ne leur imposait pas un chef.756 

             Si Lat Menge était gelwaar puisque sa mère, Menge était la nièce de Mbegaan, 

pourquoi alors spécifier cette défaite comme étant celle des gelwaar ?  Il est difficile de 

clarifier et rendre intelligible la situation. Cependant, avec les bribes d’informations qui 

filtrent à travers les réminiscences de nos informateurs, on peut tenter la reconstitution 

suivante.  

La question concernant la légitimité de Lat Menge ne peut être tranchée.  Mais ce qui ressort 

aussi bien de la tradition recueillie par M. Klein au village de Latmingue que des informations 

que nous même avons pu avoir auprès de Modou Ndiaye de Djilor, c’est qu'’après la 

disparition de Mbegaan, deux camps se sont formés et opposés au sein du nouveau royaume. 

La guerre civile qui s’en est suivie a consacré la victoire des partisans de Lat Menge et a été 

tellement féroce qu'’elle a été à l’origine de l’interdit qui entoure la fréquentation de la localité 

de Ngap par tout souverain du Saalum. Cela nous fonde à dire que c’est par la violence que 

les Gelwaar wolofisés se sont emparés du pouvoir au Saalum. Il est d’ailleurs tentant, au vu 

de cette opposition farouche à leur intronisation, de se demander si les descendants jolof jolof 

de Mbegaan n’étaient pas considérés comme des étrangers au Saalum ? Le récit de Modou 

Ndiaye qui parle du début du règne des ceddo nous incite à penser que cette opposition était 

sou tendue par une différence de conception de l’exercice du pouvoir politique. L’assertion de 

Modou Njaay selon laquelle - lorsque les gelwaar ont été chassés du trône, c’est à cette 

période, avec Mbagne Diop, que les Ceddo ont commencé à régner- introduit une donnée 

nouvelle : la notion de Ceddo.  

                 Dans les royaumes wolof, hal pulaar et seereer, le règne des Ceddo est associé à la 

violence. Et, c’est surtout à partir de la fin du XVIIe siècle, au moment où la traite négrière 

commença à prendre le pas sur toutes les autres transactions qui se faisaient avec les 

commerçants européens, que l’essence du pouvoir politique  changea. C’est ce tournant que 

les historiens de la Sénégambie ont caractérisé comme étant celui consacrant l’avènement des 

                                                            
756 Entretiens avec Ndiaye  M.  (Djilor, 28/12/2002) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 309 

aristocraties militaires757. Terme pulaar à l’origine, Ceddo758 tout comme le terme Soninke759 

en Sénégambie méridionale, a fini par désigner les dirigeants de l’époque (XVIIIe-XIXe 

siècles) quand les aristocraties en place se sont opposées, aux leaders musulmans. 

Actuellement, Ceddo et Soninke renvoient à la période de l’histoire des sociétés 

sénégambiennes durant laquelle l’Islam n’était pas encore solidement implanté. Ainsi, depuis 

le milieu du XIXe siècle, c’est en référence à l’Islam que le pouvoir Ceddo est défini.  

           Il faut cependant souligner qu’il n’en a pas toujours été ainsi. L’émergence du terme 

transcrit ceddo doit être liée à l’expansion du Jolof dans toute la Sénégambie du Nord. 

Principale puissance dans l’espace sénégambien, le Jolof, dominait, au milieu du XVe siècle, 

la moyenne vallée du sénégal habitée par les Halpulaar’en. L’installation de la plupart des 

Wolof, en milieu halpulaar, a dû se faire dans la foulée de ces relations heurtées entre le 

Grand Jolof et le Fuuta. Si on suit O. Kane, au milieu du XVe siècle, le « souverain [du Jolof] 

a partagé le Fuuta entre les farba qui administraient les différentes provinces au nom du 

Buurba et prélevaient sur les populations un tribut en nature (bestiaux, mil).Cette politique 

n’est assurément pas étrangère aux migrations des Fulbe du Fuuta vers le sud et le Sahel au 

milieu du XVe siècle. À la suite de la conquête du Fuuta par Koli sur les Faren et les farba, ces 

derniers ont été associés à nouveau au pouvoir deenyanke qui mit à profit leur force militaire 

non négligeable »760. Le terme de guerrier qui se dit ceddo en pël, utilisé probablement pour 

                                                            
757 Cf., entre autres, Barry B., La Sénégambie du XV au XIX siècle : traite négrière, Islam,conquête coloniale,  
Paris, L’Harmattan, 1988 ; Kane O., op.cit., 2004 ; Diouf M., Le Kajoor au XIXe siècle, 1990. 

758 Loin des querelles politico-linguistiques, le fait que c’est uniquement dans la langue pulaar qu'on trouve le 
pluriel de Ceddo (Sebbe) nous incite à lui attribuer  une origine hal pulaar. Le Fuuta partageant une frontière 
aussi bien avec le Jolof qu’avec le Waalo, des mouvements de populations ont eu lieu de part et d’autres des 
différents royaumes ; aussi  les wolof installés dans l’espace fuutanke sont appelés des Sebbe ou guerriers. 
Selon O. Kane, « la majorité des groupes des Sebbe est d’origine wolof, en particulier ceux de Ngenaar : Ñang, 
Faal, Joob, Jaak, Njaay, Jeng. La plupart des grands farba du Fuuta (farmbal, farba waalalde, farba Erem, farba 
Njum, etc..) sont des wolof d’origine ».( Cf., Kane, O., op.cit., p 64). 

759 Cornelia Giesing donne une signification dynamique du terme Soninke. Pour elle, « Soninke et Mandinka 
sont des termes complémentaires et polyvalents. Ils peuvent, selon les contextes, ou fusionner sous la forme 
de Mandinka Soninke, ou être opposés dans le sens d’une différence fondamentale d’ordre culturel et 
philosophique. La dernière interprétation dualiste prime dans l’actualité et traduit l’échelle de valeurs de ceux 
parmi les narrateurs [ses informateurs] qui insistent sur l’opposition entre Mandinka en tant que représentant 
d’un mode de vie en accord avec les valeurs de l’Islam et Soninke (« sacrificateurs ») en tant que représentants 
de la soninkeyaa, l’époque héroïque des monarchies et du paganisme. Soninke désigne alors ceux qui 
défendent l’idéologie et la pratique des jalang [sanctuaire des soninke, là où ils versent des libations], des 
« serviteurs des jalang » (jalang- batula) et des esprits qui y habitent. (Cf.,  Giesing, C., op.cit., p.248) 

760 Kane O., op.cit., p.65 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 310 

caractériser ceux qui ont représenté le pouvoir des Buurba (farba),  avait fini par désigner 

tous les Wolof, ou les personnes proches.  

                    On peut ainsi dégager au moins trois temps dans l’histoire des évènements qui 

semblent symboliser le pouvoir ceddo :  

-l’émergence du terme au moment de l’expansion du Grand Jolof qui a constitué 

la période de la genèse de l’essence dudit pouvoir.  

-l’entrée des états de la Sénégambie dans la dynamique atlantique accompagnée par 

la victoire et de l’installation des pouvoirs dits ceddo dans l’ensemble de cet espace. 

- la période du XIXe siècle, moment d’affrontement entre des chefs politiques 

locaux incarnant, pour la plupart des pouvoirs religieux et les forces  des puissances 

coloniales. 

Dans ce contexte, la difficile succession de Mbegaan Nduur n’aura été en fait  qu’un moment 

de confrontation entre deux formes de pouvoir dans l’espace délimité par le fondateur du 

Saalum : le pouvoir de celui qui, parce qu'’il a la maîtrise de l’espace, est le maître de terre 

(borom Suuf) et le pouvoir de celui qui, parce qu'’il détient les armes, prétend à la direction 

politique de la communauté (borom nguur)761. 

Au Saalum, c’est à l’époque de Lat Menge Jeleen, neveu de Mbegaan mais dont le père était  

un Wolof du Jolof, (si on se fit à la tradition recueillie à Jiloor et relatée plus haut) que débute 

l’exercice du pouvoir conquis : le pouvoir Ceddo (sous- entendu), celui de l’aristocratie 

guerrière. Ici, on voit nettement que Ceddo n’est pas opposé à Islam, mais qu’il renvoie plutôt 

à un système politique basé sur un pouvoir non pas de compromis comme celui initié par 

Mbegaan, mais de conquête du pouvoir pour être maître  d’un espace territorial.  

 

3. La structuration de Saalum  Ceddo  
              La délimitation de l’espace territorial du Saalum effectuée par Mbegaan et son 

alliance avec les familles du Jolof permirent rapidement au Saalum d’entamer sa mutation. Le 

                                                            
761Parlant du pouvoir en Afrique, Pathé Diagne constate que, « pouvoir sacré, émanant d’une ou des divinités, 

pouvoir de compromis, pouvoir conquis ont coexisté sur le terrain. Ils se sont substitués l’un à l’autre, selon 

l’époque ou le contexte »  (Diagne P., op.cit., 1981, p.50)  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 311 

Mbey disparaît progressivement du paysage politique. Il reste cependant ancré dans les 

mémoires où il est représenté comme la première formation politique élaborée par les 

Gelwaar seereerisés, et qui, très vite, a cèdé la place au Saalum. Si Mbegaan et Guiran 0 

Ngap ont commandé le Mbey, Lat Menge Jeleen qui prit le pouvoir après Guiran a été non pas 

Mad a Mbey762, mais Buur Saalum.  

                Généralement considéré comme le troisième souverain du Saalum763, Lat Menge 

était, selon les sources orales, le fils de Menge (sœur de Mbegaan Nduur) et de Jeleen um 

Nuul, lui-même, fils du Buurba Jolof, Biram Njeme Kumba Njaay. Son règne aurait débuté 

vers les années 1520 à la fin de la guerre civile qui a suivi la mort de Mbegaan Nduur et qui 

l’avait opposé à Giran o Ngap. Nous n’avons aucune source écrite concernant ce souverain, 

mais son nom, Lat Menge, est resté dans les mémoires et revient souvent dans les récits qui 

relatent l’histoire du Saalum. Chose inédite, il a donné son nom à un village qu'il n’a pas 

fondé, mais dont il s’est emparé quand il est arrivé au Saalum : il s’agit du village de 

Latmenge, autrefois appelé « Caaxo ».  

 Selon Sidy Diabong,  

Le village de Lat Menge était habité par un marabout nommé Baka 

Saaxo764 qui s’y était installé avec sa famille. Les membres de celle-ci 

avaient l’habitude de puiser de l’eau dans les puits de seyaane de 

Kasnag765 foré pour les bœufs. C’est en allant chercher de l’eau qu'’un 

jour, les femmes aperçurent des chevaux et rebroussèrent chemin  pour 

alerter le village de l’arrivée des Ceddo. Il y eut une bataille, puisqu’on 

a parlé de morts, parmi les Ceddo et des proches de Baka Saaxo.  

Lat Mengué s’installa à proximité du village et, pour vivre, les Ceddo 

tuaient tous les moutons et toutes les chèvres qui s’aventuraient dehors. 

                                                            
762 Mad a Mbey : terme seereer signifiant roi du Mbey  

763 Cf. les listes dynastiques recueillies par Ch. Becker et publiées dans son article sur le Saalum, in, Revue 
Sénégalaise d’Histoire, 1981, p. (13-14-15).  

764 Dans le texte de Jabel Samb relatant l’arrivée de Mbegaan Nduur au Saalum, un certain Baka Saaxo, est cité 
comme faisant partie de ses premiers collaborateurs. Mbegaan lui aurait permis de s’installer et de pratiquer sa 
religion. S’agit-il du même marabout ? Tout porte à le croire.  

765 Kasnaag, en langue seereer,  signifie le puits des bœufs. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 312 

Ne s’entendant plus avec eux, le marabout alla s’installer à un autre 

endroit qu’il nomma Caaxo. C’est de ce Caaxo là que viennent toutes les 

localités portant ce nom. C’est comme cela que Lat Menge s’est installé 

et Caaxo est devenu Kër Lat Menge (chez Lat Menge).766  

 

                Cette tradition montre à suffisance que les premiers rapports entre les descendants 

wolof de Mbegaan Nduur et les populations du nouveau royaume furent dans un premier 

temps, des rapports conflictuels.  

Il ne faut pas non plus perdre de vue le contexte général de la région nord sénégambienne. 

Koly Teñella, depuis 1512, si on en croit l’analyse d’O. Kane, a entamé sa remontée vers le 

Fuuta.  

 Il aurait passé sept ans de 1512 à 1519, à soumettre le Niaani, le Wuli, 

les Seereer et les Joola, à combattre et battre le Bawol, le Kajoor et le 

Jolof. En effet, rien que la guerre contre Sebitum Muse lui a pris deux 

ans. Son séjour à Deeny a duré entre un et trois ans, pendant lesquels il a 

été roi des Seereer selon la tradition767. Il a séjourné quelque temps à 

                                                            
766 Entretiens avec Sidy Diabong, Fari Sadji, Demba Diop chef de village, Amet Saloum Diouf (Latmingué, 28 
novembre 2007)  

767 Koli est cité dans une tradition  relatant les origines du pouvoir en pays seereer. Il y est présenté comme un 
des protagonistes de la guerre civile qui opposa les Laman et les autorités politiques au Siin à la la mort de 
Wagaan Teening Joom. Dans ce texte, après avoir vaincu les Laman, notamment Panga Yaay Saar, les fils de 
Wagaan « lui déclarèrent : « C’est tout ce que nous te concédons du Sine. [il s’agit de la localité de Gañick]». 
Puis ils reviennent sur leurs pas. Koumba Sandiane, la sœur de Waagaan avait été mariée à un Socé. Le Socé 
eut avec elle Ndiouma Dieng Et Mbissane Dieng, Et Diboo Dieng. A leur retour ils désignèrent l ‘héritier 
présomptif. 

Un de leurs frères paternels  s’appelait Koli Telengé, Ce Koli-là leur dit : 

   - « Intronisons Mbaa –Waagaan, 

        Ou bien intronisons Djidiak 

        Ou bien intronisons Ndar 

        Ou bien intronisons Malick 

        Ou bien intronisons moi.  

        En tout cas aucun membre de la lignée maternelle ne sera intronisé. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 313 

Warxox, dit-on. Mais on peut penser qu'’il a pu y passer un an avant de 

refaire ses forces et marcher sur le Fuuta par la vallée du Pute. C’est 

donc entre 1519 et 1520 environ qu'’il pénètre dans le Fuuta, dont la 

conquête a été plus difficile que prévue, malgré l’état de division qui 

règne dans le pays. »768 

 

                Les pérégrinations de Koly dans l’espace sénégambien au cours de cette migration, 

par le nombre de personnes concernées, ont dû avoir des conséquences certaines sur le 

peuplement des régions traversées. O. Kane, se basant sur les travaux de Sire Abbas Soh, 

Steff et Arcin, a  tenté de retracer cet itinéraire. Notre propos n’est pas de revoir  ou de 

discuter de la solidité de ses hypothèses, mais de voir les conséquences éventuelles de ce flux 

migratoire sur le jeune royaume du Saalum. Même si on n’arrive pas à reconstituer 

intégralement le parcours de Koly Teñella, il est cependant possible, grâce à certains indices 

                                                                                                                                                                                          
        Car quand on se battait contre Panga Yaay Saar,  

        Ils étaient ici et parmi eux, aucun ne nous a  aidés».  

        Le patriclan lui dit : 

    « Le Sine n’est pas la propriété d’un patrilignage, Il est la propriété d’un matrilignage.» 

         Ils s’opposèrent à son option. [Finalement], Koli prit la fuite et pénétra dans le Djolof. 

 Il y trouva le Bourba Djolof et le combattit. Après plusieurs accrochages, il dit que l’endroit n’était pas 
favorable. Il pénétra dans le Walo en début d’hivernage Il pénétra dans le Walo et compromit le déroulement 
de l’hivernage.Il ne put y avoir de travaux champêtres.        Ainsi, pendant qu’il se battait contre le Walo, Les 
Toucouleurs du Fouta … et les Wolofs se mirent à s’exclamer : 

        - «  Ce koli est indomptable ! 

Koli est indomptable! 

       Koli est indomptable! » 

       Et les Toucouleurs entendirent parler de ce « Koli indomptable ». 

. Au sortir de l’hivernage, il pénétra dans le Fouta. 

        Les Toucouleurs s’écrièrent : 

        – « Koli Ba est arrivé!».cf. texte sur les origines du pouvoir en pays seereer, recueilli  et aimablement 
communiqué par notre collègue Amade Faye. 

768 Kane O., op.cit., p.141 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 314 

notés dans les différents textes oraux, de repérer quelques unes de ses étapes. Ce grand 

mouvement de populations a eu des répercutions en milieu seereer puisque dans le texte sur 

les « origines du pouvoir en pays Seereer» on voit nettement une appropriation du « héros » 

qui est considéré comme le fils de Wagaan Teening Joom, le fondateur du Siin. Koly n’est 

peut-être pas contemporain de ce souverain que toutes les sources présentent comme le neveu 

de Maïssa Waly Jon qui, en aucune façon, ne peut ê avoir vécu  au (être du) XVIe siècle. 

Cependant, l’impact de son passage dans la région a dû se faire profondément sentir dans le 

royaume du Siin (même si nous n’avons aucun texte qui en parle de manière directe) et des 

éléments de l’atmosphère conflictuelle de la période, ont été intégrés dans le répertoire des 

textes fondateurs de cette entité sociopolitique 

                 Concernant le Saalum, c’est à partir des alliances matrimoniales de Koly que se 

déduit  son éventuel passage dans ce royaume. Selon O. Kane, Koly « tua le Mad Saalum dont 

on ignore le nom et épousa sa fille Boose, mère de Muse Boose »769. De quel Maad Saalum 

s’agit-il ?  Nous n’avons pu l’identifier avec certitude, mais la tentation est grande de faire un 

rapprochement entre ce souverain (Maad), et Mbegaan Nduur. Premier roi à avoir porté le 

titre de Maad, Mbegaan est très présent dans les traditions qui expliquent l’origine du culte du 

Mboose  au Saalum (voir supra). Cependant, aucune source ne fait état d’un affrontement 

entre le fondateur du Saalum et Koly Teñella et qui se serait soldé par la mort du premier. Il 

est vrai qu’une tradition recueillie au village de Yessew parle d’un certain Koly Sonko qui 

serait venu de Dénia.  

 Il est peul. Il s’établit à Sadialo, puis à Bankire….Le roi de Bakindiki 

[localité où résidait les Jamme, roi du ñoomi], a dit à Koli Sonko de 

l’aider à combattre le Saloum. La guerre éclata ; Koli et ses alliés seuls 

combattirent le Saloum. Ils ont chassé les gens du Saloum jusqu’à Fatta 

près de Missira. Ensuite les trois parents  [Jamme, Mané et Sonko770] 

élargirent la frontière jusqu’à Soutouto près de Néma. Le pays 

s’affranchit ainsi.771   

                                                            
769 Kane O., op.cit., 2004, note 28 de la page 155  

770 Jamme, Mané et Sonko sont les trois familles d’origine mandeng qui  alternaient au pouvoir dans le 
royaume du Ñoomi. 

771 Cissoko S.M. &Sambou K., op.cit. 1974 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 315 

Une autre tradition, sur l’origine des Sonko du Ñoomi recueillie par D.R. Wright, parle de 

Koly Teñella qui serait l’ancêtre des Sonko et qui, parce qu'’il avait aidé les Jamme du Ñoomi 

à se défaire de la domination du Saalum a pu, depuis lors, faire participer les Sonko à 

l’exercice du pouvoir dans le royaume du Ñoomi.772 Dans cette dernière tradition, après la 

défaite du Saalum, un de ses rois qui s’appelait Ndéné Njaay, par ruse,  aurait donné sa sœur 

en mariage à Koly, mais finalement ce dernier la tua pour déjouer le piège qu'’elle constituait.  

                        Dans son ouvrage l’histoire de la guinée française, A. Arcin sur la base des 

sources orales note que « sur les rives de le Gambie et de la Casamance existait une 

confédération Sérères-Diola, dans laquelle s’étaient introduites des familles 

Bagnoun[Baïnounk], Baga-Landouma et Mandé d’origine Soninké…….Koli concentra ses 

forces à Maro (Badiaye) et attaqua la puissante confédération dont ses guerriers eurent bientôt 

raison. Les Sérères furent rejetés dans leur habitat actuel, ainsi que les Diola. Cependant, le 

conquérant traita avec les Sérères-Sine, et devint gendre de leur roi, …Koli traversa le Ferlo à 

la suite d’une perruche et attaqua les Socé qui dominaient le Damga et le Boundou, peuplés de 

nombreux Foula. Ils furent battus et contraints de se réfugier vers la Basse-Gambie.Les 

Yoloffs [Wolof] se soumirent en masse, les réfractaires étant rejetés vers l’Ouest, dans la 

région maritime. Bientôt Koli se trouva à la tête d’un immense empire qui s’étendait du Haut-

Niger au Bas-Sénégal. Ce fut l’empire Dénianké ou des Koliabé »773.   

                  Cette synthèse des traditions qui relatent la remontée de Koly Teñella vers la 

vallée du sénégal, permet de comprendre l’imbrication entre populations d’origines diverses 

dans l’espace sénégambien. Nous ne pouvons pas trop nous avancer sur l’existence effective 

de cette « confédération Seereer/joola » dont parle A. Arcin et reprise par O. Kane, faute de 

sources pour l’étayer. Cependant si, comme la plupart de nos informateurs le disent, 

l’autorité774 de Mbegaan Nduur s’étendait jusqu’à Kung et même au-delà, on peut penser 

qu'’il a pu être au centre d’un vaste réseau alliant des populations culturellement assez 

proches. Comme souligné par Y. Person parlant des groupements de Kafu mandeng, « Ils 

n’ont ni gouvernement ni chefs et les guerres intestines sévissaient en leur sein. Il arrivait 
                                                            
772 Wright D.R., op.cit., p. 66-67 

773 Arcin A., Histoire de la Guinée Française, Rivières du Sud – Fouta Dialo, Région du Sud du Soudan, Paris, 
Augustin Challamel, Editeur, 1911, p.63-64 

774 Par autorité il ne faut pas comprendre un pouvoir politique effectif exercé sur l’ensemble des communautés 
concernées, mais plutôt la reconnaissance d’un primus inter-pare du fait de l’antériorité de l’installation de sa 
famille. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 316 

pourtant, mais assez rarement, qu'’ils reconnussent une primauté d’honneur à l’un d’eux… En 

face d’une menace étrangère ils savaient cependant à l’occasion, faire bloc »775. C’est 

probablement ce réseau que les informateurs d’Arcin appellent « confédération 

Seereer/joola ». Il faut dire que, sans pour autant être une organisation structurée autour d’un 

pouvoir central, il a pu y avoir confédération dans cet espace culturellement très influencé à 

ce moment par la culture Mandeng. 

                    Koly Teñella est un personnage de l’histoire de la première moitié du XVIe siècle 

du Soudan occidental et de sa partie contigüe à l’Atlantique. C’est du fait de l’importance du 

mouvement qu'’il a initié que beaucoup de traditions lui attribuent des faits qui, peut-être, ne 

se sont pas tous passés dans le contexte où il a vécu. Il représente un « point repère » où vient 

s’agréger une multitude de faits à partir desquels  certaines traditions sont élaborées pour 

donner un sens à une histoire ou légitimer des situations776.  

En fait, ce qui est important pour nous, c’est la prégnance dans cet espace entre le saloum et la 

gambie, de cette migration entreprise par Koly Teñella et ses répercussions non seulement sur 

le peuplement, mais encore sur le jeune royaume du Saalum.  

                  Après la guerre civile consécutive à la crise de succession de Mbegaan, Lat Menge 

dut faire face à la coalition des populations du Ñoomi décidées à rompre les liens de 

suzeraineté qui les rattachaient au Saalum depuis Mbegaan Nduur. C’est grâce à l’arrivée 

d’un nombre considérable de migrants (l’infiltration de populations Pël détachées des 

contingents de l’armée de Koly Teñella ? ) auxquels ils se sont alliés que les dirigeants du 

Ñoomi ont pu contester la suzeraineté du Saalum. Ceci aurait eu lieu sous  le règne de Lat 

Menge parce que la tradition recueillie par D.R.Wright qui parle du souverain « Ndena Njie » 

a pratiquement le même contenu que celui qui relate le conflit qui a opposé Lat Menge au 

Joñik. Pour Yunus Jatta, informateur de D.R.Wright,  

Wanting to reinstitue Niumi’s tributary relationship after their initial 

defeat at the hands of Niumi, Ndena Njie, ruler of “sine-Saloum “, sent 

his own sister to marry Koli Tengela, ostensibly to mark the end of 
                                                            
775 Person Y., Samori : Une révolution Dyula. Dakar, Institut fondamental d’Afrique Noire, 1968, p.72 

776 Aussi bien chez les Seereer, les Wolof, que chez les Mandeng, il y a des traditions qui s’approprient le 
personnage de Koli Teñella. Pour les Seereer, Koly est le fils de Wagaan Tenning, pour les Wolof, il aurait 
longtemps vécu au Jolof, comme bouvier du Buurba. Pour les Mandeng de la basse gambie, il est Koly Sonko. 
Selon ceux de la moyenne et haute gambie, il est Koly Sunjatta, fils du grand Sunjatta Keita. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 317 

hostilities. Koli married her and agreed as she wished to let her plait his 

hair to make him distinguishable from the other men in Niumi. Before 

beginning work on his hair, Koli’s new wife secretly cut the leather 

straps of his saddle and bridle, nearly severed the strings holding up the 

pants he wore to battle, and then arranged for her father’s [sic] troop to 

arrive at Bakindiki koto while she was doing the plaiting. When the troop 

arrived, Koli’s wife held him down by a tuft of hair until it was nearly too 

late for him to join the battle, but finally, Koli shook his head and bees 

poured out of his ears, nose, and mouth stinging his wife to death. 

Despite his unusuable saddle and bridle and with a piece of locally 

woven trousers, Koli mounted and drove the invaders to a river on the 

northern edge of Niumi. He wanted to pursue the wolof further, but his 

griot advised him, “return, no man can be master of two bantaba[village 

meeting places]“. Ignoring the advice, Koli plunged in and began 

swimming to the other side in pursuit, but half way across he met a great 

dragonsnake. Koli and the snake had a long fight, at the end of which the 

snake died. Koli swam back to the Niumi side and made it to his 

compound where he too died of his wounds. Thereafter, Niumi was free 

from northern dominance”.777  

                 Dans sa critique de cette tradition, D.R. Wright pense qu’elle a été élaborée pour 

donner une base de légitimité à la famille Sonko, soucieuse de se présenter aux yeux de 

l’administrateur anglais du début du XXe siècle, comme une des familles les plus 

anciennement établies. Cependant les éléments qui structurent le récit étant bien réels (arrivée 

de nouveaux migrants Pël établis sur ce territoire dans le courant du début du XVIe siècle et 

conflit entre Ñoomi et Saalum), nous pouvons y tirer des renseignements sur les relations du 

Ñoomi avec le Saalum, son voisin du Nord. La référence à Koli Teñella montre que, même si 

Koly n’a pas été directement impliqué dans les conflits, c’est malgré tout, dans le contexte de 

la première moitié du XVIe siècle qu’ils eurent lieu, puisque avant la fin du même siècle, A. 

Almada décrit un royaume du Saalum à la tête duquel se trouve un souverain très puissant.  

 à chaque vingt lieues [dit-il], on trouve un autre roi ; mais ils sont tous 

                                                            
777 Wright D.R., op.cit., p.68 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 318 

vassaux778 d’un souverain appelé Faroens779, titre plus élevé chez eux 

que celui de roi. Cependant, celui de  Broçalo [Buur Saalum], dont il a 

été question, étend très loin son autorité sur la rive septentrionale, et en 

compte plusieurs autres parmi ses vassaux. Il est vrai qu’ils se révoltent 

souvent contre lui, surtout à l’époque des changements de règne ; mais 

comme il est très puissant, il les fait promptement rentrer dans le 

devoir ».780   

                Si l’on retient que c’est vers 1566 qu’ Almada se trouvait au Saalum, 781 il est à peu 

près probable que les premières tentatives d’émancipation du Ñoomi vis-à-vis de ce royaume, 

se soient passées dans le courant de la première moitié de ce siècle, quand la puissance de son 

souverain n’était pas encore solidement établie. Le conflit Saalum/Ñoomi est, de ce fait, à 

ranger au sein des multiples guerres que Lat Menge eut à soutenir au  cours de son règne. Cela 

est d’autant plus probable que dans la version d’une  autre tradition, celle ayant trait au conflit 

de ce roi avec le Joñik, le Buur Saalum a, là aussi, usé d’un stratagème à peu près similaire. 

Selon la version recueillie au village de Lat Menge (et restituée par M. Klein)    

The first battle was indecisive. The second time Saalum forces attacked, they 

were routed by bees [l’utilisation des abeilles se retrouve aussi dans le 

conflit contre le Ñoomi]. Finally, Lat Mingué decided to use trickery. He 

gave his niece to the Bur Jilor in marriage [dans le conflit avec le Ñoomi, 

on parle de sa soeur ou de sa fille]. After two years, when a child was born, 

Lat Mingué invited the Jilor ruler to visit. When he came with his army, Lat 

Mingué asked him to come alone. He then had a pit dug, placed stakes in it, 

and covered the hole. When the Bur jilor decided he could trust his father in 
                                                            
778 Il est évident que le concept n’est pas opératoire mais l’auteur (tout auteur en fait) ne pouvait essayer de 
rendre de ce qu’il voyait qu’à partir du bagage conceptuel qu’il détenait.  

779 Faroens (Faring selon toute probabilité), était, si on en croit C. Giesing, le titre que portaient, dans le Soudan 
occidental ( et ce, depuis l’empire du Mali), les gouverneurs qui contrôlaient les unités administratives (les) 
Farinado dans les sources portugaises). En dessous des Faring, étaient placés des sous gouverneurs portant le 
titre de Farang. L’échelon inférieur de la structure pyramidale était occupé par des rois locaux (mansa). Giesing 
C., op.cit. , p. 242 

780 D’Almada A. A. Tratado Breve dos Rios de Guine do Cabo Verde.1594, publié par Diego Kopke, Porto 1841, 
p.100 

781 Selon le traducteur du manuscrit de Porto, « Almada se trouvait en1566, dans le Borsalo [les Etats du Buur 
Saalum] dont le roi était en guerre contre les Jolofes » (cf., Almada A.A., op.cit., 1841, p.85) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 319 

law, he came, fell into the hole and was killed782”.  

                          Nous rejoignons M. Klein quand il dit que le détail du récit qui insiste sur le 

mariage entre la fille ou nièce de Lat Menge avec le roi du Joñik, relève d’une histoire/cliché 

qui revient fréquemment dans les traditions orales. Il faut aussi ranger sous ce registre la 

question des abeilles utilisées comme arme mystique que l’on rencontre dans beaucoup de 

récits. Ce qui retient cependant notre attention n’est pas l’historicité avérée ou non du fait (la 

mais, comme  dit M. Klein, ce que cache cette version/cliché et qui est intéressante. Aussi 

bien dans le Ñoomi que dans le Joñik, le Buur Saalum n’est pas sorti de ces affrontements 

avec une victoire totale. En fait, c’est par des compromis que les deux conflits se sont 

terminés.Celui l’ayant opposé au Ñoomi a permis aux deux entités de délimiter les lignes qui, 

pour un temps, leur ont servi de frontière783, tandis que le Joñik, même vaincu, a conservé une 

grande autonomie dans son fonctionnement. Comme le souligne M. Klein,  

Jiloor was a strong and homogeneous community capable of effectively 

defending itself and that the struggle was the most difficult faced by the 

expanding Saalum state. This is confirmed by the fact that Jiloor 

maintained its autonomy within Saalum. It had its own political 

structure.784  

En fait, Lat Menge n’a pas pu avoir une victoire totale sur ces deux  unités territoriales dont 

l’une (le Ñoomi) reconnaissait du temps de Mbegaan, la prééminence du Saalum, alors que 

l’autre (le Joñik) s’était allié à lui.   

                     Si on se fie aux traditions recueillies par M. Klein, Lat Menge eut à soutenir au 

moins huit guerres contre les chefs locaux établis dans les environs de Kawoon. Ce sont les 

conflits contre Kimbu, Ngapax, Jilaxaar, Tanda Mbaar, Njafe-njafe, Jiloor, Ganjaay, Ngay. Le 

conflit avec Jiloor a  plus retenu l’attention des sources orales, parce que cette localité 

polarisait un ensemble de villages et formait, comme nous avons eu à le dire plus haut, une 

puissante unité territoriale. Mais puisque dans un premier temps,  son pouvoir était contesté 

                                                            
782 Klein M., op.cit. 2008, p.11.  

783“no man can be master of two bantaba[village meeting places]“.,dit le griot de Koly, qui finalement est 
arrêté par  le dragon dans cette rivière. La mare aux dragons (doumbal bolong ou le bolong hanté) est, jusqu’à 
nos jours, un lieu sacré pour les habitants de cette zone. (cf. Djigo A., op.cit. 2001, p.48) 

784 Klein M., op.cit.,  2008, p.11 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 320 

par les populations du Saalum, Lat Menge devait s’assurer l’alliance de l’ensemble des 

terroirs villageois dispersés à travers l’unité territoriale du Mbey. C’est cela qui explique 

l’offensive qu'il a menée vers les villages situés de part et d’autre des rives du saloum, 

villages considérés par M. Klein comme des  royaumes conquis. Pour lui,  

the conquered Kingdoms were: 1) Kimbu. Not on the map, but tradition 

located it near Ker Majabel, 35 to 40 km from Kahoon. The 

Buur Kimbu was in title systems. 

2) Gapax. South of Kahoon, but not located on map. Identified by one 

informant as location of a Mandinka colony. 

3) Guilaxar. 35 km south of Kahoon. Title remained. 

4) Tanda Mbaar. 30 km south of Kahoon. 

5) Njafe-Njafe. About 50 km east of Kahoon. Suggests an important push 

toward the sea. Title remained. 

6) Jiloor. 35 km east of Kahoon. Important title. 

7) Ganjaay. About 30 km north of Kahoon. Title remained. 

8) Ngahay. There is no village of this name, but the title was an 

important one. According to an early French administrator, it involved a 

province northeast of Kahoon, near Kolobaan, about 60 km from 

Kahoon. The original Ngahay may have been somewhat closer. The title 

remained important.785  

Nous nous sommes rendue  dans tous ces villages et l’analyse que nous pouvons déduire des 

informations que nous y avons recueillies, c’est qu'’ils ne peuvent, en aucun cas, être 

considérés comme ayant été  des royaumes. 

  

                                                            
785 Id., Ibid., p. 10 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 321 

                   Selon mes informateurs786, Kembu787, Jilaxaar788, Tanda Mbaar,789 ainsi qu’un 

village appelé Mbuuma,  sont toutes des localités sur la ligne de frontière qui sépare le 

territoire du Saalum à celui du Waalo/ Ripp. C’est cet espace qui a fait l’objet du litige entre 

le Buur Saalum Semu, successeur de Gedel et les héritiers de Maba qui étaient à la tête du 

territoire du Ripp.790  En fait, il s’agit du sud du Laghem, cet espace791 entre le Saalum et le 

Ripp, dont le  Buur Saalum Gedel offrit, au XIXe siècle, la direction à Semu Jimit le chef de la 

famille Kewe Bige792.  

                                                            
786 Entretiens avec Mamadou Diop chef du village de Kembu et d’ un  groupe de    personnes. (Kembu, 

24/02/2006), 

-Thierno Ndiaye chef du village de Tanda Mbaar et un groupe de personnes 

(24/O2/2006)  

-Aliou Kontey (fils du chef du village de Jilaxaar) avec un groupe de personnes 

(24/02/2006)  

 

787 Kembu est actuellement peuplée de populations seereerophones. C’est un petit village qui, selon les 
habitants, avaient été fondé par des soosé (Kembu, dans la langue mandeng signifie charbon). Habité par la 
suite par des populations seereer, le village a été abandonné (probablement pendant les conflits religieux du 
XIXe siècle), puis refondé, sur les ordres du Buur Saalum, par une famille Joob qui, suite à une frustration 
résultant d’un conflit autour du pouvoir politique au Kajoor, est venu s’installer au Saalum.( cf., entretien avec 
Mamadou Diop, kembu, 24/O2/2006)  

788 Jilaxaar, comme Kembu et Mbumma (village seereer actuellement peuplé par des wolof mourides) sont 
aussi des localités fondées par des Soose, puis habitées par des Seereer lesquels, finalement, ont été 
submergés par les migrants wolof. 

789 Tanda Mbaar, autre localité fondé aussi par des Soose, et plus tard peuplée de Seereer.  

790 A.N.S., 11D 3.0004, Rapport de l’interprète Ibrahima Ndao, sur son voyage dans la partie du Saloum 
avoisinant le Ripp, occupée par des habitants de ce pays.. 

791 C’est le Laghem occupé par les musulmans wolof  à la faveur des guerres religieuses déclenchées depuis le 
milieu du siècle par Maba Jaxxu Ba.   

792 Au cours du XVIIIe siècle, l’exercice du pouvoir et les conséquences néfastes de la participation des 
dirigeants  Gelwaar à la traite négrière, entrainèrent des dissensions au sein des membres de cette famille 
maternelle qui se scinda en trois groupes avec leurs clients. C’est ce que les traditionnistes spécialistes de 
« l’histoire » du Saalum désignent par : Kër Kodu bige, Kër Kewe Bige et Kër Xoreja Bige.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 322 

                 Selon A.B. Ba, «auparavant, le nom de Laghem existait et il y avait un nombre de 

villages, essentiellement peuplés par les Seereer qui occupaient cette région ; ceux-ci 

dépendaient directement du Buur-Saloum »793.    

Tous ces villages/terroirs qui se sont opposés et ont été vaincus par Lat Menge, ont eu, par la 

suite à leur tête, un administrateur qui portait le titre de Buur. C’est un indice (sans être 

absolument affirmatif), qui montre que cette période a été le moment où les Wolof, sans être 

encore majoritaires dans cet espace, voyaient leur influence politique devenir prépondérante. 

Lat Menge était, comme le disent les sources orales, petit fils de Mbegaan Nduur, donc 

seereer par sa mère, mais, il n’en était pas moins un souverain de culture wolof, puisqu’étant 

né d’un père wolof et ayant grandi au Jolof.  

 

                 La prise du pouvoir par Lat Menge s’est faite par la violence, même si les sources 

orales ne le disent pas clairement (comme l’épisode du conflit avec Guiran 0 Ngap) et c’est 

aussi par la violence qu’il s’était attelé à la consolidation de ce pouvoir. C’est comme cela 

qu’on peut comprendre les multiples conflits qui lui sont attribués et qui ont été autant 

d’étapes dans l’unification du royaume. A chaque fois qu’il était venu à bout d’un 

village/terroir, il plaçait à sa tête, un chef qui prenait le titre de Buur. 

                -Vers le Sud, l’affrontement avec le Ñoomi permit la délimitation de la frontière 

entre cette formation sociopolitique et le Saalum, même si, tout au long de son évolution, ce 

dernier a toujours cherché (et a réussi, selon les périodes), à remettre à l’ordre du jour les liens 

de suzeraineté que Mbegaan avait établis avec le territoire du Ñoomi. 

-Avec Jiloor, localité qui polarisait tous les villages du Joñik, Lat Menge arrive à un 

compromis : le Joñik accepte qu’il lui envoie un dirigeant de son choix, mais à la condition 

qu'’il y ait un consensus sur la personne désignée.   

Selon El hadji Diouf, quand Buur Saalum choisissait son représentant, (le Buur Joñik) les 

habitants se concertaient et consultaient leurs cauris. S’ils trouvaient que celui qui était 

nommé n’était pas chanceux, alors ils appelaient le griot qui devait battre le tambour pour lui 

signifier que les anciens n’étaient pas d’accord, et il était obligé de repartir. Généralement, il 

passait par Mbam Veloor et de là il allait s’établir au village de Njatang. Si par contre, il était 

                                                            
793 BA A.B., op.cit., p.11 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 323 

accepté, on lui donnait une femme gelwaar comme épouse et il allait s’établir entre Pecc et 

Jiloor. C’est cet endroit qu'’on désigne actuellement sous le nom de Gentu Lingeer794.  

                  C’est par le biais des alliances matrimoniales que les nouveaux venus parvenaient 

à s’intégrer progressivement dans les familles Gelwaar/seereerisées du Joñik, même si on peut 

dire qu'’au début ils ont été considérés comme étrangers. Pour Ch. Becker, « C’est à l’époque 

du roi du Saalum Lat Menge Njaay que Samba Saar fut installé à Djilor. Lat Menge nomma 

Mbañ Joop Mbaco comme Buur Jooñik et fit venir Samba Saar pour être son Jaraaf. Samba 

Saar venait du Jolof comme Lat Menge lui-même qui était  né et avait été élevé au Jolof».795 

C’est cela qui explique la devise de Samba Sarr qui stipule que : « les étrangers ont leurs 

foyers au Djoloff »796, ainsi que la chanson/repère de l’arrivée de ces populations de culture 

wolof : « Diognik Samba Sarr, fal wé ngara ba acké bora té (les wolof sont arrivés et les 

Mbakhanassés [Icacina senegalensis] ne murissent plus)»797.   

         -Les localités listées par M. Klein et dont chacune  était dirigée par une autorité portant 

le titre de Buur sont autant de villages/terroirs qui, à l’époque de Lat Menge fonctionnaient 

comme des démocraties villageoises. La remise en cause de l’autorité du nouveau souverain 

porteur d’une conception plus centralisatrice du pouvoir a certainement été la cause 

immédiate de leur affrontement. Lat Menge ayant entamé le parachèvement de l’unification 

du Saalum, il lui fallait une organisation plus rationnelle de tous les lieux de pouvoir. Les 

villages/terroirs  situés autour de la capitale furent, à ce moment, là intégrés dans le domaine 

de commandement direct du souverain. C’est la constitution de l’espace  que les sources 

orales désignent sous le terme de Këlu Kawoon (littéralement, la cuvette de Kawoon avec ses 

nombreux Buur (buur Ngapax, buur jilaxaar, buur Kembu, buur Tanda etc...) ; ce qui fait dire 

à M. Klein qu’il s’agit de petits royaumes conquis par Lat Menge.  

 

                                                            
794 Entretiens avec Elhadj Diouf (Thiakalar, le 27 / 11 / 2007).  

795 A. Sarr, op.cit., p.229, ( commentaire de Ch. Beckerà la note 4 de la présentation). 

796 Id., Ibid., p.231 (traduction  par  l’auteur de l’expression « dokhandème sène keur Djoloff  (doxandeem, seen 
kër Jolof) ».   

797 Ibidem. Toutes les deux sont rapportées par A. Sarr.  

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 324 

                          La localité de Ngahay que M. Klein n’arrive pas à situer est cependant bien le 

village de Ngay dans le Siñi. La famille Njaay est bien installée dans cette unité territoriale du 

Siñi qui semble avoir été très tôt sous l’autorité de ses membres. Selon A.B. Ba, le Ngay/Siñi 

« était la plus grande des principautés du pays où commandait en général l’héritier présomptif 

du royaume, appelé Ba-Ngaye (Buur Ngaye). De nombreux souverains y ont préparé leur 

avènement au pouvoir »798. En fait ce sont surtout les princes de patronyme Njaay qui 

commandaient le Siñi. Dans le village de Kolobane (les habitants parlent de Kolobane Njaay, 

comme les sources qui disent Kawoon Njaay), autre localité du Siñi, Ibrahima Kandji rapporte 

que « les Njaay qui sont les « propriétaires » de Kolobane étaient ceux qui pouvaient 

prétendre au trône du Saloum. C’est la famille de Wal Bummi Jeleen »799. Ce souverain, 

souvent présenté comme le frère de Lat Menge Jeleen eut « un règne difficile, marqué par de 

nombreux conflits »800 selon A.B. Ba qui situe le règne de Wal Bummi entre 1559 et 1567, ce 

qui, selon J. Boulègue confirme les informations d’A. A. Almada qui fait de ce souverain 

celui qui gouvernait le Saalum quand il s’y était rendu en 1566 et qui était le successeur de 

Lat Ciloor Bajan.801.  

                    On peut être .d’accord avec J. Boulègue quand il identifie le souverain du nom de 

Lagatir Balhana au Lat Ciloor Bajaan des listes dynastiques du Saalum. Cependant le 

« Bomuim » du texte d’Almada peut ne pas être Wal Bummi Jeleen, puisque Bummi était un 

titre porté par celui qui, dans la famille des Njaay, était susceptible de succéder au roi régnant. 

Une fois intronisé, il n’était plus connu que par le titre de Buur Saalum. Il est difficile de 

démêler l’ordre de succession pour cette période, mais il est probable que, même si ce 

« Bomuim » qu’Almada présente comme le cousin de Lat Ciloor Bajaan, était le même que le 

Walbummi des listes dynastiques, il était, non pas le frère de Lat Menge, comme rapporté par 

A.B.Ba, mais son neveu. En effet, selon aussi bien Jabel Samb qu'’El hadji Diouf, outre Lat 

Menge, les enfants issus de l’union de la nièce de Mbegaan Nduur et Jeleen mu Ñuul, fils de 

                                                            
798 Ba A.B., op. cit., p.8 

799 Kandji I. Entretiens avec  I. Kandj, (Kolobane Signi le 20/ 11/ 07)       

800 Ba A.B., op.cit., p.20 

801 « When a ruler of this kingdom was dying, a king called Lagatir Balhana, who was a great friend of ours and a 
great war-captain, as soon as he realized from his symtoms that he was suffering from a fatal illness, he called 
to him the cousin who was to succeed him in the kingdom at his death. And when this man –who was called 
Bomuim- came before …..”(cf., A. A. De Almada, op.cit., 1984, p.31).  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 325 

Biram Njeeme Kumba, étaient Saabur Menge, Jeleen Mengue et Kassa Menge802. Sur les 

listes dynastiques du Saalum803, Saabur Menge apparaît juste après Lat Menge, sous le nom 

de Samba Lambour804. Il  aurait régné, selon A.B. Ba, pendant quatre ans. Aucun fait ne lui a 

été imputé par la tradition qui semble n’avoir rien retenu de son règne. On peut retenir donc 

que ce sont les deux fils de Menge qui ont succédé, après l’intermède de Guiran 0 Khap, à 

leur oncle Mbegaan Nduur. Il est cependant difficile de déterminer jusqu’à quel niveau ils 

étaient (même s’ils ne l’ont pas été tout de suite) acceptés au Saalum. La raison est qu’en 

dehors de la violence qui a accompagné le règne de Lat Menge et qui semble caractériser la 

nouvelle forme de pouvoir, les alliances matrimoniales établies avec les Gelwaar ont aussi 

permis au patrilignage Njaay de prendre  progressivement de l’importance au Saalum et par 

delà ce patrilignage, on peut voir l’influence des wolof s’accroitre.  

                        Les enquêtes que nous même avons menées dans le Siñi, plus  précisément à 

Kolobaan, montrent que très tôt, l’influence des Wolof s’y est fait sentir. Il y a la prégnance 

de la présence précoce des descendants de patronyme Njaay parmi les Buur Saalum, aussi 

bien à Ngay qu'’à Kolobane. Quand A.Donelha, parlant du Saalum, note que « Plus au sud, 

tout contre le Rio de Gambea, se trouve un autre royaume, un peu plus grand, et également de 

Berbessis. Il appartient au roi Borbuanam. Passé ce royaume, on arrive au grand et beau rio de 

Gambea »805, A.T. Da Mota, dans le commentaire qu’il fait de ce passage, pense 

qu'effectivement, il s’agit du Saalum et que le roi Borbuanam serait Eli-bana.806.  

 

                     Nous disons qu'’il ne peut en aucune façon s’agir de Eli Bana si on est d’accord 

comme nous l’avons déjà fait savoir avec la validité des repères fournis par A.B.Ba  pour la 
                                                            
802 Samb J.,  21 10 76, N.C.A., cassette n° 4801 

803  Becker Ch., op.cit. 1981, p. 13-14-15 

804 Peut-être était-il le même personnage que, dans son texte sur l’histoire du Jolof, B. Ndiaye mentionne sous  
la dénomination de  « Samba Djélène, appelé par ailleurs Samba Lamdou ou Sa-Bour Mîngué, ou encore Mâlick 
Mîngué, frère cadet de Lat-Mîngué, né de Djélène-oum-Gnoule par Mîngué ». (Cf., Ndiaye B., op.cit., p. 18) 

805 Donelha A., op.cit., p. 137 

806 Selon Da Mota, « le royaume un peu plus grand est celui du saloum. Quant au roi en question, on doit noter 
que la relation anonyme, relative à D ? Tomas Lamba (c.1600), indique, parmi les royaumes dépendant du grao 
– Fulo, celui de « Baruanam », ou Bar. Peut-être corruption de « Bor » roi en pays wolof. Il semble plausible que 
le « Borbanam » soit le marabout Eli- Bana, qui à la fin du 15e siècle et au début du 16e siècle dominait la partie 
orientale du Saloum ». (Cf., Donelha A., op.cit., p.137) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 326 

chronologie des règnes au Saalum. En fait, le deuxième document sur lequel s’appuie Da 

Mota et qui est celui de Thomas Lamba, date du début du XVIIe siècle807 et  le Baruanam 

dont il parle est certainement un souverain du milieu du XVIe siècle. Le souverain, à qui 

Donelha donne le nom de Borbuanam, était plutôt Lat Ciloor Bajaan, celui-là même qu'A. 

Almada appelle Lagatir Balhana. J.Boulègue, dans les notes qui accompagnent la traduction 

du chapitre 1 et 6 du texte d’A. A. Almada faite par P.E. Hair, mentionnent que  

Balhana est la forme portugaise de Bajan (français Badiane)….Notons 

[dit-il] que Lat est l’abréviation de Latir et qu’une forme plus ancienne 

Lagatir est possible. Le successeur de ce roi est Wali Bumi. On retrouve 

le Bomuin d’Almada. Enfin, en un autre passage, (ch.1), Almada dit qu’il 

se trouvait en 1576 dans le Saalum, ce qui correspond à peu près au 

règne de Wali Bumi, dont il fait le roi régnant aujourd’hui. Il faut sans 

doute comprendre aujourd’hui comme correspondant à la date de ses 

dernières informations et non 1594808. 

Notons que, premier et unique roi de patronyme Bajaan, Lat Ciloor appartenait à la famille 

Bajaan que les sources orales font venir du Bawol. Très tôt, cette famille s’était liée au 

pouvoir central du nouveau royaume du Saalum.809 Comme le souligne A.B. Ba, « elle 

fournissait un dignitaire du Saloum appelé Barban »810. Ce titre a effectivement existé et a été 

porté par ceux qui dirigeaient le Siñi, dont la localité la plus importante a d’abord été 

Banan811. Barban ne serait d’ailleurs qu’une corruption de Buur Banan.  

 

                                                            
807 Il s’agit du texte « Un document nouveau pour  l’histoire des Peuls au Sénégal pendant les XVe et XVIe 
siècles »,  publié par A.T. Da Mota en 1969  

808 Almada, A.A., traduction de P.E.Hair, déjà cité, p.35 

809 La famille Bajaan semble avoir été, si on interprète certaines sources, notamment les récits du mythe de 
Mboose, une des alliées de Mbegaan Nduur. Ce serait par des alliances matrimoniales que certains de ses 
membres, devenus  Gelwaar, ont pu participer et même  accéder au pouvoir au Saalum.  

810 Ba A.B., op.cit., p.20 

811Au cours de nos enquêtes  dans le Siñi (novembre 2007) , nous avons rencontré dans la localité de Banan, 
celui qui aurait du aujourd’hui porter le titre de Barban , n’eut-été son adhésion à la religion musulmane « qui 
[selon lui] lui interdit les pratiques de la période Ceddo ».  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 327 

                   Contrairement à A. B. Ba qui place Lat Ciloor Bajaan avant Walboumy Diélèn 

Ndiaye, Elhadj Cheikh Mbaye, chroniqueur à la station régionale de Radio Sénégal à 

Kaolack, pense que Lat Ciloor Bajaan est arrivé au pouvoir après Wal Bummi Jeleen Njaay et 

il semble être celui qui a achevé l’unification du Saalum  que Lat Menge avait entamée. Pour 

le même chroniqueur, Lat Ciloor a été Barban à Banan, Buur à Jiloor, Buur à Njaafat. Toutes 

les localités appelées …Kunda ont été sous son autorité812.  En fait, si on suit Elh Ch. Mbaye, 

sous Lat Ciloor Bajaan, il y a eu une domination du Saalum sur certains états mandeng de la 

rive nord de la gambie. C’est comme cela que nous comprenons le passage selon lequel, 

toutes les localités dont les noms se terminent par Kunda813 ont été sous son autorité.  

 

                    Quoi qu'’il en soit, ce que la tradition retient de ce souverain permet de dire 

qu’avec lui, la puissance du Saalum, par rapport aux autres royaumes de la Sénégambie, était 

devenue une réalité. C’est celle-ci que décrit A. A. Almada dans le passage cité plus haut 

(voir supra) On peut alors dire qu’en 1566 déjà, (contexte du voyage d’Almada) le Saalum, 

par le biais d’une politique alliant violence et compromis, avait fini d’asseoir et de consolider, 

quelques années après la disparition de son fondateur, les bases du système qui allait 

permettre à ses dirigeants d’en faire une puissance de la région sénégambienne. A la 

différence des autres royaumes, cette terre, dernier espace à se structurer politiquement, a reçu 

des vagues de migrants de toutes les formations sociopolitiques. Ces groupes, arrivés chacun 

avec son histoire et son identité propre, s’étaient, en s’installant, dispersés, suite au processus 

de fragmentation entre saloum et gambie et dont Mbegaan Nduur avait entamé la première 

structuration. Il a territorialisé l’espace autour de la moyenne vallée du saloum (Mbey), et  

pré-délimité ce qui restait à conquérir. L’ensemble devait porter le nom de Saalum. 

 

                                                            
812 Selon un passage de l’émission de Elhadj Cheikh Mbaye de la station radio de Kaolack,  Dañu ne , Lat Ciloor 
Bajaan mooy barbaan ca Banan, di buur ci Jiloor, di buur ci Njaafat, di buur ca Kawóon,. Banan  moo ko moom. 
Dëkk yu ñuy wax Mbéeri Kunda yépp dëkki Lat Ciloor Bajaan la. Traduction: On dit que Lat Ciloor a été Barbaan 
à Banan, Buur à Jiloor, Njaafat et Kawoon. Il est le chef de Banan. Tous les villages ayant se terminant par 
Kunda sont des villages qui ont été sous son autorité. 

813 Kunda est un terme mandeng pour désigner le lieu ( maison, concession ou village) où vit quelqu’un ou une 
communauté ayant un même patronyme ou dont le patronyme dominant est accolé à Kunda..  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 328 

                    Le fondateur du Saalum grâce à des compromis et à travers certaines alliances 

avec le Jolof (la puissance politique de l’époque, c’est-à-dire la fin du XVe siècle), avec 

certaines forces religieuses (aussi bien celles du terroir que musulmanes), avait pu asseoir 

l’essentiel de son pouvoir. On peut soupçonner que celui-ci devait être fragile tant les 

composants ethno-identitaires étaient diverses. Aussi, dès sa disparition, ce pouvoir fut secoué 

par des contestations, et il a fallu passer par une guerre civile avant que ne s’impose le 

pouvoir ceddo, symbolisé par les descendants nés de l’alliance nouée entre Mbegaan Nduur et 

le Buurba Jolof Biram Njeme Kumba Ndiaye. En effet, c’est par la violence que Lat Menge, 

neveu du fondateur du Saalum élargit le Mbey. Installé à Saxoor, (village habité par des 

musulmans sur l’autre rive du saloum faisant face à Kawoon et qui, en son honneur, prendra 

son nom, Lat Menge), il a, par ses prétentions au pouvoir, provoqué un affrontement dans le 

Mbey814 pour arriver, après une série de conflits restés dans les mémoires, à élargir et prendre 

possession du territoire du Saalum. Ce fut dans cette logique que le Joñik, allié de Mbegaan, 

passait définitivement sous l’autorité du Buur Saalum, même s’il garde une large autonomie.  

                        La frontière entre le Saalum et le Ñoomi avait déjà été  fixée tandis que tous 

les villages/ terroirs de part et d’autre des rives du moyen saloum, furent directement rattachés 

à l’autorité du roi de Kawoon. Si avec Mbegaan, les sources orales parlent du Mbey, avec Lat 

Menge, on parle de la cuvette de Kawoon (Këlu Kawoon) pour parler de sa centralité par 

rapport au nouvel ensemble dont il ne constituait plus qu’une partie et non la totalité. 

Le Saalum sous Lat Menge s’était étendu au delà de la cuvette de Kawoon, 

puisque c’est pendant cette période que l’unité administrative du Ndukumaan fut créée et la 

direction confiée à la famille Ndaw émigrée du Jolof. Il y a beaucoup de controverses 

concernant l’installation de cette famille dans le Ndukumaan. Pour A.B.Ba, c’est dès le règne 

de Mbegaan Nduur que la famille Ndaw est arrivée au Ndukumaan.  

 Le Ndoukouman a été créée par M began Ndour, quelques jours après 

son avènement. Le premier Beuleup (titre de son chef) est Wali Mbéru 

Mbaké Ndao, originaire du Djolof où sa famille possédait déjà le titre de 

Beuleup.Il fut le premier membre de la famille Ndao qui aida Mbegan, 

comme soldat et capitaine, à pacifier surtout le Djonik. En récompense 

                                                            
814 Cette guerre civile qui suit la mort du fondateur du Saalum est évacuée par la mémoire collective. Le seul 
indice qu'’il y a pour s’en rappeler, est cette interdiction pour les Gelwaar de voir le village de Ngap qui se 
trouve dans le Mbey et où s’étaient déroulées des atrocités envers eux.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 329 

de ses services, le Buur-Saloum créa la principauté du Ndoukoumane où 

ses descendants ont régné sans interruption.815 

D’autres sources cependant insistent sur le fait que Waly Mbery Mbaké Ndaw, bien qu’ayant 

été un membre influent de la famille, n’a  pas été le chef de la migration qui a amené les 

Ndaw au Ndukumaan. Pour Balley Thiobane c’est Taguc Waly, le fils de Waly Mbery, qui est 

venu au Saalum et a aidé Lat Menge Jeleen à venir à bout des rebellions auxquelles il faisait 

face. Selon lui,  

les Ndao-Kunda s’installèrent d’abord à Pafa816 [Paafa] à la frontière 

du Jolof avec le Mbey, puis à Kafrin. Lorsque le Mada Mbey Lat Menge 

Jeleen Njaay fut informé de la présence d’étrangers à la fois grands 

chasseurs et guerriers émérites, il dépêcha son grand Jaraaf pour les 

inviter à Kawoon…..Ils furent reçus par le roi et après de longues 

discussions, ils conclurent un pacte avec celui-ci. Les Ndao acceptèrent 

d’aider le souverain à réunifier son royaume dont les provinces, en 

particulier le Joñik et le Kaymor étaient en rébellion ouverte et, en 

retour, ils allaient recevoir en apanage une partie du royaume. Alors, les 

Ndao prirent le commandement de l’armée royale et parvinrent en 

quelques mois, à soumettre toutes les provinces qui s’étaient révoltées…. 

Satisfait de la prestation de ses hôtes, le souverain tint parole….Il les 

raccompagna jusqu’au village de Korki, près de Mbirkilan. Là, il 

s’arrêta, leva les bras, le visage en face de l’Est, il dit à Taguc : tu es 

désormais le roi de cette partie de mon territoire que je considère comme 

l’arrière cour de la maison royale.. 817  

 

                                                            
815 Ba  A. B., op.cit., p.7 

816 Paafa est un village du Saalum situé à la frontière de ce royaume avec le Jolof. Il est souvent mentionné par 
nos informateurs, quand ils tentent de donner les limites du Saalum. Ils parlent en général du jujubier [( Deem ) 
du Fara Paafa,] (Deemu fara Paafa)  comme un point de repère sur  la ligne frontière entre Jolof  et Saalum. . 
Selon Ch. Becker, V.Martin & M.Mbodj, « Pafa désigne toute une petite région sise aux alentours de la vallée du 
Saalum, où il y avait effectivement de nombreux campements peul .Cependant, le village de Pafa, mentionné 
sur les cartes actuelles, est très ancien et occupé par les wolof ». (cf. V.Martin, Ch. Becker, & M. Mbodj, op.cit., 
1980, p.50, note n°2) 

817 Entretiens de Mamadou Faye avec Balley Thiobane à Kaffrine(novembre 1994)  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 330 

                   Qui de Waly Mbery ou Taguc est venu au Saalum ? Il sera toujours difficile de 

trancher la question, même s’il semble plus logique que se soit Taguc, puisque certains textes 

sur l’histoire du Jolof disent que Waly Mbery a été tué lors du conflit qui l’a opposé à Koly 

Teñella au Bundu818. En plus de cela, les sources orales insistent sur le fait que si le Joñik 

avait finalement accepté l’autorité de Mbegaan Nduur, il s’est, par contre, opposé au pouvoir 

de Lat Menge qui a eu toutes les peines du monde pour venir à bout de cette unité territoriale. 

Il est alors compréhensible que Lat Menge ait eu besoin de chercher l’appui d’autres forces 

pour faire face à cette remise en cause de son pouvoir.  

                          Cette partie du royaume structurée par Latminge Jeleen  a commencé à 

prendre forme au cours de la première moitié du XVIe siècle. Au Mbey  (regroupant des 

villages tout autour de Kawoon), les guerres entreprises par Latminge ont ajouté  non 

seulement les terroirs du Siñi, contigus au Jolof et au Bawol, mais encore ceux du Laghem. 

C’est cet ensemble que les sources orales  désignent par le terme Këlu Kawoon. La mainmise 

du pouvoir ceddo  sur le Joñik élargit les frontières du nouveau royaume vers le Sud-ouest, 

tandis que l’alliance avec la famille Ndaw consacre l’émergence de l’unité administrative du 

Ndukuman du côté de l’Est. Contrairement au Siñi et au Joñik, le Ndukuman n’a pas été une 

unité territoriale (nous les avons énumérées plus haut). La raison est que son existence, en tant 

qu’entité  regroupant un ensemble de villages dont l’administration est confiée à une autorité 

choisie dans la famille Ndaw, était postérieure à l’émergence du royaume. Ladite unité 

administrative était constituée par un ensemble de villages dont les fondateurs, (Seereer, 

Wolof et Pël) venus d’horizons divers, n’avaient pas eu le temps de se créer des liens qui, à la 

longue, auraient pu leur permettre d’avoir un patrimoine leur appartenant en partage. Il n'y a 

pas eu, comme dans le Siñi, le Mbey ou le Joñik, de communauté dirigée par un Jaraaf.  

 

                 Au Ndukumaan, en dehors du  Bëlëp819 à qui le Buur Saalum confiait 

l’administration, ce sont surtout le Farba et le Serin Njigi qui semblent avoir détenu un 

pouvoir sur l’ensemble des populations de l’unité administrative. Le Farba en tant que bras 

                                                            
818 Texte inédit de Babacar Ndiaye. Pour ce dernier, Koly, « après avoir ravagé le Niani-Wouli, puis le Boundou 
où il tua le Beur-Läb Wâly MBérou MBacké (NDaw), dispersa(nt) ses fils dans les autres contrées »  Texte inédit, 
S.D. déjà cité.  

819 Bëlëp est le titre porté par le chef de la  famille Ndaw. Ce titre existait déjà quand cette dernière était 
encore au Jolof.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 331 

armé représentait l’exécutif au niveau local, tandis que Serin Njiigi, appartenant soit à la 

famille Seeñan, soit à la famille Jaw, habitait l’une des localités les plus anciennes de la 

région et représentait les populations lesquelles y étaient déjà installées avant l’arrivée des 

Ndaw820.  

                     Il faut souligner que l’arrivée de ces derniers au Saalum s’est passée dans un 

contexte difficile pour le nouveau pouvoir. La volonté du Joñik (parent et ancien allié de 

Mbegaan Nduur) de s’émanciper de l’autorité de ce nouveau pouvoir perçu comme étranger, 

aboutit à une confrontation avec l’héritier wolofo-seereer du fondateur du Saalum. Latminge 

n’étant pas encore bien accepté par les Seereer et les Gelwaar seeeerisés, a été obligé de 

rechercher l’alliance de l’aristocratie guerrière des Ndaw, vaincue au Namandiru et contrainte 

à l’exil du fait de l’ébranlement du Jolof par les forces Pël de Koly Teñella821. 

                   L’alliance des familles Gelwaar ceddo du Saalum avec les Ndaw qu’elles ont 

installés au Ndukumaan a renforcé à la fois la wolofisation du pouvoir entamé depuis le 

mariage de  la nièce de Mbegaan Nduur avec les descendants des Buurba Jolof, mais aussi 

l’importance du patrilignage dans l’exercice du pouvoir politique. Toute la première moitié du 

XVIe siècle a été ainsi consacrée à la structuration du nouveau territoire par la création 

d’unités administratives confiées aux alliés.  

                    C’est ainsi qu’il y a eu les unités administratives du Ndukuman, du Kajmoor et 

du Mandaax, qui toutes, étaient dirigées par des familles alliées à celle du pouvoir central de 

Kawoon. La particularité de la création de ces unités administratives, réside dans le fait 

qu'’elles sont toutes confiées à des familles patrilinéaires alliées. Ces dernières, par le biais 

des alliances matrimoniales avec les Njaay, gelwaar descendants de Mbegaan Nduur, eurent 

ainsi des enfants gelwaar pouvant prétendre au titre de Buur Saalum.  

                    Ainsi, au Saalum, les patrilignages prirent de l’importance dans le mode de 

désignation des dirigeants. Les familles Njaay dont nous avons parlées dans le chapitre sur le 

peuplement, anciens émigrés politiques venant du Jolof et installées vers les rives de la 

                                                            
820 Faye M., « Le Ndukumaan des origines à la bataille de Guy Njuli de 1861 : contribution à l’histoire du Mbey 
(Saalum) »,  Mémoire de maîtrise, UCAD.,  Histoire, 1994-95,P.60 

821 C’est le lieu de rappeler que les migrations Pël de la seconde moitié du XVe et celles de la première moitié 
du XVIe siècle ont été à l’origine de beaucoup de déplacement de populations vers ce qui a été le territoire du 
Saalum,  considéré à l’époque comme terre d’accueil et/ou de refuge pour les populations de la Sénégambie 
septentrionale.  (Voir chapitre sur le peuplement) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 332 

gambie ont été, pour les premiers rois du Saalum, des alliés importants. Elles ont été leurs 

représentants dans les zones jouxtant l’espace occupé par les Mandeng le long du cours de la 

gambie. Ainsi, furent créées les unités administratives du Kajmoor et du Mandaax dont la 

gestion leur a été confiée. Le titre de Bummi leur fut attribué du fait de leur parenté avec les 

premiers buur Saalum qui, eux aussi, à l’exception des deux premiers, appartenaient au 

patrilignage Njaay du Jolof.  A partir de ces terres avancées de leur royaume, les rois du 

Saalum purent  participer pleinement au trafic qui se faisait sur la gambie. 

  Que retenir de cette première moitié du XVIe siècle, période d’émergence et de 

renforcement du pouvoir ceddo dans le royaume fondé par Mbegaan Nduur ? Elle a été, à 

coup sûr, celle de l’élargissement de l’espace d’exercice du pouvoir politique. A l’intérieur 

des limites qui, théoriquement, avaient été tracées et attribuées à Mbegaan Nduur, se dégage 

un premier espace territorialisé sur lequel, le buur Saalum exerçait son autorité, soit 

directement, soit par le biais d’un représentant. C’est ce que les Saalum Saalum ont nommé 

Saalum Ceddo. Le chapitre sur le peuplement a tenté de  montrer que très tôt, cet espace qui a 

été le Saalum et qui, jusqu’à la fin du XVe siècle, était encore politiquement non structuré, a 

été une destination privilégiée pour des populations frustrées (soit par une vaine quête du 

pouvoir politique, ou à la recherche de quiétude pour l’exercice de leur religion). Avant d’être 

et pendant qu’il était une entité politique, le Saalum a été une terre de refuge, d’exil, 

d’accueil, de « mort » par une renaissance identitaire. Des populations qui, à cause de démêlés 

politiques au Jolof, avaient choisi de s’y exiler, ont été très tôt associées à la gestion du 

pouvoir par les premiers buur Saalum. En retour, ils ont permis aux premiers de renforcer les 

bases de la puissance du nouveau royaume.  

                       Installées depuis la première moitié du XVe siècle au moins dans le Saalum 

oriental, elles se sont mêlées aux populations de culture mandeng dont les formations 

politiques jalonnaient la rive nord de la gambie. A. A. D’Almada qui en 1566 se trouvait dans 

le Saalum822, décrit ainsi le royaume qu'’il a vu à cette date :  

A l’entrée de la barre du fleuve appelé Barbacim823, plus exactement au 

sud dudit fleuve, commence le pays du roi de Borçalo824…..  Le Territoire 

                                                            
822 Dans l’extrait du manuscrit de la bibliothèque de Porto publié par Diego Kopke, il est mentionné que « en 
1566, Almada se trouvait dans le Brosalo dont le roi était en guerre avec les Jolofes, ses voisins »   

823 Il s’agit du cours du saloum 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 333 

sous la domination de ce roi de Borçalo s’étend sur plus de quarante 

lieues du côté du fleuve Gambie ; il couvre plusieurs lieues à l’intérieur 

du pays des Mandingues et en plus il entoure le royaume d’Alé825 (dont 

nous avons déjà parlé) et aboutit aux confins du royaume du Grand 

Jalofo. Il est maître d’un grand royaume. Trois peuples vivent sous son 

pouvoir : les « barbacins », les Jalofos, et les Mandingues. Il les 

gouverne dans le plus grand ordre avec l’appui de deux capitaines 

généraux qu'’ils appellent « Jagarafes ». L’un est le gouverneur des 

Barbacins, l’autre celui des Jalofos et des Mandingues. Ils ont sous leurs 

ordres plusieurs gouverneurs répartis sur tout le royaume, dans les 

villages où ils vivent dans de très belles maisons. On les appelle 

« Jagodins » et ils sont les capitaines et les gouverneurs de ces places. Ils 

rendent compte à leurs supérieurs de tout ce qui se passe dans ces 

terres ; leurs chefs font un compte rendu au roi. De cette façon, le roi est 

au courant de tout ce qui se passe dans son royaume ainsi que du 

nombre de guerriers dont il dispose. Et pour les rassembler, il n’a qu'’à 

donner l’ordre à ces capitaines généraux qui à leur tour, font passer le 

mot d’ordre aux autres gouverneurs. Il n’en faut pas plus pour que 

chacun arrive avec ses gens. Ainsi, très facilement, il assemble beaucoup 

de guerriers, aussi bien des fantassins que des cavaliers, car, par le fait 

des Maures et des Foulos, le pays a reçu beaucoup de chevaux. ….. Et 

pour les nôtres, c’est le pays le plus sûr, plus que tout autre, sur cette 

côte de Guinée »826.  

 
                                                                                                                                                                                          
824 Une des multiples appellations données au roi du Saalum (buur Saalum) par les Portugais et les Cap-
Verdiens (cf., tableau, supra). 

825 Jean Boulègue en annotant le passage du texte d’Almada traduit par Hair pour ses étudiants (voir plus haut),  
pense que ce royaume d’Alé mentionné par Almada est le Siin où régnait à la même époque, selon les listes 
traditionnelles, un roi nommé Wali Mbisan Juf. « L’expression de « royaume d’Ale embiçan » n’est employé 
[écrit-il] que par Almada et Donelha. Ce dernier écrit Ale Embisan Jufo et attribue ce nom au roi. Il est 
identifiable avec Wali Mbisan Juf » (« An interim and makeshift edition of A.A. de Almada’s  Brief treatise on 
the rivers of Guinea »,  op.cit., 1984, p.27, note n° 45.) 

826 Almada A. A, « Du Royaume de Borçalo, pays de « Jalofos » et des « Barbacins », et d’autres choses qu'’on y 
trouve ». (Traduction de Bangoura M.), in, Mélanges offerts en hommage au Professeur Mbaye Guèye, 
Publication des Annales de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines, UCAD, janvier 2009, p. 728 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 334 

               Cette présentation du Saalum faite par ce voyageur cap-verdien montre un royaume 

puissant et bien organisé. A la lumière de celle-ci, on peut affirmer qu'’à la fin du XVIe siècle, 

les buur Saalum avaient réussi à mettre sur pied, un royaume pluriethnique dont les 

différentes composantes (de la population) répondaient à un pouvoir central unique. A. A. 

Almada y a relevé la présence de Seereer, Wolof et Mandeng qui, tous, obéissaient au même 

souverain.  S’appuyant sur les éléments qui ont été à la base de l’émergence du pouvoir 

politique dans cet espace (compromis entre Mbegaan et des populations seereer de Njoob, des 

immigrants de culture mandeng et halpulaar’en et alliance avec le Jolof par le biais du 

mariage de sa nièce), les buur Saalum arrivaient à apporter un équilibre entre les différentes 

formes de pouvoir qu'’ils y ont trouvé et  celles qui ont été apportées.  

L’espace politique structuré et connu sous la dénomination de Saalum Ceddo, représentait 

ainsi le premier jalon du projet politique de Mbegaan Nduur. Ce projet était basé sur la 

confédération de plusieurs entités territoriales autour d’un espace politique que se partageaient 

des populations qui s’y sont rencontrées. La cohabitation des Mandeng, Seereer, Wolof et 

Halpulaar’en, autant de populations présentes dans cet espace au moment de sa 

territorialisation et ayant participé à l’émergence du pouvoir politique qui l’a organisé, a 

contribué au façonnement de ce qui, plus tard, a été perçu comme élément identitaire de cet 

espace, à savoir un royaume multiethnique, qui a accueilli sans problème d’intégration 

majeure, les composantes de tous les flux migratoires en provenance de l’ensemble de la 

Sénégambie. 

              La seconde moitié du XVe et l’ensemble du XVIe siècle ont été dans l’histoire de la 

Sénégambie, des périodes charnières. Cette région était en proie aux secousses qui, depuis le 

Soudan occidental dont il a constitué l’une des périphéries, affectaient l’essentiel des 

formations sociopolitiques de l’Afrique face à la nouvelle économie qui, peut-on dire, était en 

voie de mondialisation. L’une des premières conséquences de cette situation fut la 

multiplication des mouvements de populations constitués pour une part importante d’acteurs 

évincés dans la compétition pour l’accès au pouvoir (cas des Njaay du Jolof), ou d’éléments 

militaires provenant des armées défaites (cas des Ndaw et  Siise827  du Namandiru/ Jarmew). 

Nous avons noté qu’aux origines de l’émergence du pouvoir au Saalum, l’Islam a eu une 

place au même titre que les religions du terroir. L’espace structuré par les premiers rois du 
                                                            
827 Selon A. B. Ba, « Le premier membre de cette famille serait Biran Fari Diarméo, qui serait venu au Saloum il y 
a environ 400 années après avoir blessé Koli Tenguéla au cours d’un combat au Dyolof. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 335 

Saalum était donc occupé aussi bien par les musulmans que par des tenants de systèmes de 

pensée pour ne pas dire de religions endogènes. Les Tukulër, partisans d’Ely Bana, islamisés 

au moment de leur arrivée, ont été, après leur défaite, exilés au Sud-est, vers la rive nord de la 

gambie828 et vers l’extrême est du Saalum829. Les alliés musulmans du fondateur ont, quant à 

eux, été installés non loin du centre du pouvoir. Bakka Saaxo a fondé le village de Saaxor sur 

l’autre rive du saloum qui fait face à Kawoon830, tandis que les Daramé se sont installés un 

peu plus au Nord-est, dans l’espace culturel qui est devenu plus tard le Ñiiling831 où ils ont 

fondé les villages de Baytite et Barkedji.832  

                Le successeur immédiat de Mbegaan a accueilli lui aussi des migrants. C’était les 

membres de la famille Tuure,  des Mandeng déjà islamisés au moment de leur arrivée au 

Saalum. Selon A.B.BA,  

Le chef de la famille [Tuure] était alors un personnage illustre appelé 

Katim Diouma Liba. Le Buur Saloum l’installa à Maka833 dont il fut le 

fondateur. A cette époque, le geste de nommer ce village du nom 

musulman de Maka, dans une région païenne, fut considéré comme une 

provocation par les tyédo. Ceux-ci dévastèrent les champs et 

provoquèrent ainsi une bagarre au cours de laquelle le farba de Kahone, 

                                                            
828 Ils y ont créé les fameux villages appelés Jama, terme pulaar qui signifie mosquée et qui jusqu’à présent 
constitue pour eux un élément d’identification. 

829 «  Le nom de Bambouk est également donné à une région qui se trouve à l’extrême Est du Saalum et forme la 
frontièree avec le Niani et la province du Kungel : on y trouve beaucoup de villages dont les ancêtres étaient 
tukulör (sic) et seraient les descendants d’Ali Elibana Musa Sal, le chef qui fut chassé de Kahone et remplacé par 
Mbegan  Ndour, le premier roi de la dynastie ».  cf. V. Martin, Ch. Becker et M. Mbodj, op.cit. , 1980, p.51  

830 Ce village prit ensuite le nom de Latmenge (voir supra) 

831 Samb, J., cassettes n° 4824 du 20 /04/ 72 et   n° 4863 du 06/06/ 75, N.C.A., (Archives Culturelles de la 
République de Gambia). Pour A.B.BA, les « Dramé sont arrivés au Saloum au temps du Buur Maléotane. Ils ont 
créé alors leurs villages mère qui sont Barkédji et Baytit dans le pays traditionnellement appelé Gnilin » (cf. Ba, 
A.B.B., op.cit., p.13) 

832 Ces deux villages se trouvent actuellement dans les communautés rurales de Ndiognick et de Mabo. 

833 Il faut signaler que selon Martin,V. Becker, Ch. Et Mbodj, M., (op. cit. 1980, p.47) « Maka est un vieux village 
du Saalum, qui a d’abord été fondé par Saaju Kambooj, sose de famille maternelle Bagadu, puis occupé par les 
Tukulör, dont le chef Ali Elibana Musa Sal y construisit un tata. Par la suite, le village a été refondé par jaxate 
Xafan Faye, dont les descendants commandent aujourd’hui le village ». (cf. op.cit. 1980, p.47). On peut 
conjecturer que le chef de la famille Tuure a certainement alors refondé le village qu'’il a rebaptisé du nom de 
Maka. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 336 

Amadi Gnik, fut tué par Katim Diouma Liba. Guiranokhap obligea Katim 

à quitter le village en laissant toute la récolte. Il marcha jusqu’à être 

fatigué ; arrivé à un certain endroit, il s’arrêta en disant « passita », ce 

qui veut dire en socé « je m’arrête là », « je suis fatigué ». Le village de 

Passy Nguélakh fut ainsi fondé, sous la dépendance du Buur Rip833bis.  

Ce qu'’il faut remarquer, c’est que les musulmans qui ne remettaient pas en cause le pouvoir, 

ont toujours été installés à proximité (cas des Saaxo et des Darame), tandis que ceux qui 

étaient susceptibles de poser des problèmes étaient plutôt dirigés vers les régions frontalières, 

assez loin du siège du pouvoir (cas des partisans d’Ely Bana et les Tuure ).Ainsi, jusqu’à la 

fin du XVIe siècle, l’espace territorialisé était dirigé par les Gelwaar wolofisés, descendants 

de Mbegaan Nduur et que les Seereer, wolof et immigrants mandeng wolofisés désignent par 

le terme de Ceddo.  

                  Quant à partir du XVIIe siècle, l’insertion de la Sénégambie dans le commerce 

atlantique y impulsa une autre dynamique834, les contradictions qui y avaient vu le jour ont 

aussi eu leurs répercussions au Saalum. C’est à partir de ce moment que les musulmans 

installés au Saalum, ont commencé à être identifiés d’après  la zone qui les a accueillis, 

contrairement à  ceux qui jusque là, s’étaient contentés de fonder des villages dont les chefs 

dirigeaient les communautés sans aucune prétention territoriale. C’est au cours de cette 

période qu'on peut parler d’une redéfinition territoriale. C’est celle entamée depuis la 

deuxième moitié du XVIe siècle par les Buur Saalum Lat Ciloor Bajaan (1551-1560), Wal 

Bummi Jeleen (1560-1568) et Malewtaan (1568-1613),835et qui s’est  poursuivie tout au long 

du XVIIe siècle. Sous l’impulsion de ces souverains, L’ouverture du royaume vers la rive nord 

de la gambie devint effective et commence alors à se dessiner le deuxième grand espace 

structurant le royaume836. 

La description qu’A.Almada a donnée du royaume du Saalum au cours de la seconde 

moitié du XVIe siècle est celle d’une entité sociopolitique parfaitement bien organisée, avec 
                                                            

833bis Ba A.B., op.cit., p.12 

834 La traite négrière commençait à prendre le pas sur toutes les autres formes de transaction à partir du milieu 
du XVIIe siècle. (cf. Ly A.,  la compagnie du Sénégal, IFAN-Karthala, 1973 

835 Selon la liste dynastique établie par J. Boulègue, « Contribution à la chronologie du royaume du Saloum » 
BIFAN. T.28, série B, n°3-4, 1966   

836 C’est cet espace auquel  les musulmans finirent par s’identifier au XIXe siècle  qu’on appelle Saalum Ceriñ . 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 337 

une administration huilée (voir passage affecté de l’appel de la note 826). Selon cet auteur, 

« Pour les nôtres [les Cap-Verdiens ou les Portugais], c’est le pays le plus sûr, plus que tout 

autre, sur cette côte de Guinée »837. Le Saalum semble être, à partir de la fin du XVIe siècle, 

une puissance montante qui, profitant de la présence et du rôle d’intermédiaires des 

commerçants lançados sur la gambie a imprimé sa marque dans l’espace situé aux alentours 

de toute la zone qui jouxte la rive nord de la gambie. Aussi, de Lat Ciloor Bajaan en 1551, à 

Ndéné Njaay Maroon en 1640, toutes les informations tournent autour de l‘espace situé vers 

les rives de la gambie.  

 Lat Ciloor Bajaan 

« Le père des Blancs », Lat Ciloor Bajaan838, signalé par A. Almada, est présenté par les 

sources orales comme le premier souverain qui a entamé l’élargissement du royaume vers la 

rive nord de la gambie. Selon Ch. Mbaye,    

 Booba suuf si dafa xat. Te mu bëgg suuf si yokku. Am na lu mu jële ci Ripp taf ko 

ci Saalum. Am na lu mu jële ci Ñaaniŋ taf ko ci Saalum ndax moo yóbbu Ñaaniŋ 

ba Kumpentum839. (A cette époque il n’y avait pas assez d’espace et il voulait 

agrandir le royaume. C’est ainsi qu’il conquit une partie du Rip et une partie du 

Ñaani qu’il colla au Saalum. C’est lui qui a déplacé le Ñaani jusqu’à 

Koumpentoum). 

                Dans son ouvrage écrit en 1625, mais décrivant et relatant des faits qui remontent à 

la seconde moitié du XVIe siècle840, A. Donelha, parlant du Saalum note que  

Plus au sud, tout contre le Rio de Gambea, se trouve un autre royaume, 

un peu plus grand, et également de Berbessis. Il appartient au roi 

                                                            
837 Almada A. A, (Traduction de Bangoura M., op.cit. , p. 728). 

838 Selon A. Almada, les relations entretenues par  ce souverain  avec les Portugais étaient telles qu'’il avait été 
surnommé « le père des blancs ». 

839 Mbaye El.Ch., déjà cité.  

840 Selon Da Mota, A. Donelha fut à Cantor en l’an 1585. Cantor est situé à 120 lieues de la barre et anime un 
commerce de grand profit pour les Cap-Verdiens. Le roi de Cantor porte le titre de Farim et obéit au grand 
Mandimansa   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 338 

Borbuanam. Passé ce royaume, on arrive au grand et beau rio de 

Gambea.841  

Comme nous l’avons dit plus haut, le « Borbuanam » en question peut être identifié à Lat 

Ciloor Bajaan qui, par son patronyme appartient à la famille Bajaan dont les membres selon 

A. B. Ba, fournissaient un « dignitaire du Saloum appelé Barban ». Les informations fournis 

par A. Donelha, montrent à suffisance qu'’au cours de la seconde moitié du XVIe siècle, 

l’autorité des Buur Saalum s’était étendue jusque sur la rive nord de la gambie, fleuve en ces 

termes. 

Sur l’une et l’autre rive, il est entièrement peuplé de mandingues de divers 

royaumes, tous des mandingues. Quelques rois sur la rive nord sont soumis 

aux rois de Berbesiis [Le Buur Saalum]. …. [le] port de Jambor à à 30 lieues 

de la barre….[est] situé  sur la rive Nord ,[il] a aussi un roi qui est soumis aux 

rois des Berbesiis. Il y a dans ce port, un beau calebassier qui a plus de 5 

brasses de tour à son pied. On mouille près de la terre parce que le fleuve est 

très profond à cet endroit et sautant à terre, à main droite, vers l’amont, à un 

jet de pierre à peu près, on trouve un étier couvert d’arbres, étroit et profond. 

Si on entend venir des ennemis, on engage le navire dans l’étier en écartant les 

branches des arbres avec les mains et on va par cet étier jusque près du village 

qui est éloigné du fleuve d’une demi-lieue.842 

                 Commentant ce passage de l’ouvrage d’A.Donelha, Texeira Da Mota suggère, avec 

juste raison que,  

Le toponyme « Iambor » se trouve dans la carte de Luis Texera gravée 

en Hollande en 1602. Donelha dit un peu plus loin, que Caur se trouve à 

40 lieues de la barre, de telle sorte que Iambor serait à 10 lieues en aval 

de Caur, c'est-à-dire dans la région de Tamba Koto et de Kataba, dans le 

district du haut Badibou. D’autre part, le fait qu’un auteur postérieur 

indique que Tagamdaba était également appelée « cabaceira » parce 

qu’il y’avait un grand calebassier (cabaceira) dans son port, inviterait à 

                                                            
841 Donelha  A. , op.cit. , p.137 

842 Donelha   A.,  op.cit.,  pp. 139-.140 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 339 

identifier Iambor avec cet endroit, lui aussi situé dans le Badibou, mais 

peut-être plus en aval.843 

                 L’interprétation de T. Da Mota confirme les sources orales qui ont retenu qu'’une 

partie du  Badibu a été rattachée au Saalum du temps de Lat Ciloor Bajaan, donc dès la 

seconde moitié du XVIe  siècle. A. Almada qui était au Saalum en 1566  l’a aussi confirmé au 

chapitre cinq de son ouvrage quand il écrit :  

The King of Borçalo, whom we discussed in Chapter 4, is the ruler of 

the North bank of the river for many leagues, and he has kings under 

him who obey him and pay tribute.844 

Entamée par Lat Ciloor Bajaan, l’extension de l’espace d’exercice du pouvoir des rois du 

Saalum vers le Sud s’est poursuivie sous le règne de Wal Bummi Jeleen, le souverain en place 

au moment du passage d’A.Almada. Cet auteur qui parle du roi « Bumuim », le successeur de 

« Lagatir Balhana » comme le roi qui régnait dans le Borçalo au moment de son passage (en 

1566) dans ce royaume, signale non seulement les guerres livrées par ce souverain à ses 

voisins wolof, mais encore  la bonne organisation administrative et la prospérité qui 

caractérise son royaume.845   

 Wal Bummi Jeleen 

                            Septième sur la liste dynastique, Wal Bummi a laissé un souvenir assez 

confus dans les sources orales. Les recherches d’A. B. Ba lui font dire qu'’il fut un souverain 

au « règne difficile, marqué par de nombreux conflits. Ce fut un des seuls rois qui eut à 

soutenir beaucoup d’oppositions jusqu’au renforcement des musulmans dans le Saloum»846, 

alors que selon Cheikh Mbaye, les sept ans de règne de ce souverain sont synonymes 

d’abondance et de paix pour le Saalum.      

Wal Bummi Jeleen juróom-ñaari at la moom Kawóon. Ci biir juróom-

ñaari at yooyu nag, Kawóon dara masu fee yaqu….....Juróom-ñaari at 
                                                            
843 Ibidem        

844 Almada  A. A., “An interim and make shift edition of Andre Alvares de Almada’s Brief treatise on the rivers of 
Guinea” (Traduction de P.E.H. Hair. , juillet 1984) 

845 Almada  A. A., op.cit.,  p. 728 

846 Ba  A. B., op.cit.,  p. 21 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 340 

yooyule, wax nañu ne àll bépp dafa naat. Saalum bépp dafa naat. Ci 

yooyu jamono, wax nañu ne moo fi indi jiwu xaal ci réew mi jële ko Jolof. 

Ndax li jiitu loolu jiwu xaal amufi woon. Ca jamono Wal Bummi Jeleen, 

bassi, suuna ak feela moo amoon ci réew mi. Waaye Lu ci waay bey it, 

danga ko gàddu ba sa mbeyam dewen ñor, ñu fekkante. Li ngay bey ren 

dewen ja nga koy lekk. Kon mën nañu wax ne nguuram yàggul waaye 

neex na. Looloo tax Kawóon di ko fàttaliku ba tey. Ba juróom-ñaari at ya 

jeexee it, seytaane masuta am ci réew mi, xeex amu fi. Jàmm doŋŋ lañu 

nekkoon ak Wal Bummi Jeleen. Fi mu dëkkoon ci Kawóon nag, guy ga ca 

Kawóon ñu koy wax Guy Wal Bummi, fi ñu def usin bi tey moo ëmb guy 

ga. Usin boobu ñuy wax SOTEXKA. Ku ne dégg na « Wal Bummi Jeleen 

bu nàmmee juŋ-juŋ lakk daay ». Bu masee nàmm juŋ-juŋ, daay yi day 

takk. Ba fi mu nekk wax nañu ne xërëmam ya, bu Kawóon masee jaaxle, 

daanañu fa bey ci Guy Wal Bummi, ñaan fa seen soxla, rey fa nag wu 

ñuul. Loolu lañu fa daan tuuroo. (Traduction) : Le règne de Wal Boumi 

Dielène a duré 7 ans. Durant ces 7 ans de règne, c’était vraiment 

l’abondance. Tout ce qu’on cultivait était récolté en abondance. C’est lui 

qui a introduit dans le Saloum la culture des pastèques où elles étaient 

jusque là inconnues. Il les a ramenées du Jolof. Pendant cette époque, au 

Saalum, on ne cultivait que le bassi, le suuna et le sorgho, mais si les 

productions étaient cependant  toujours abondantes. Wal Bummi n’a pas 

eu un long règne, mais les sept années qu’il a passées à la tête du Saalum 

ont été des années de paix et de prospérité. C’est pourquoi jusqu’à 

présent le Saalum se souvient de lui. Tout le monde a entendu 

l’expression Wal Bummi Jeleen bu nàmmee juŋ-juŋ lakk daay. Sa 

résidence à Kawone se situait à l’emplacement où se trouve actuellement  

implantée l’usine de la Sotexka. Il y avait un baobab appelé Guy Wal 

Bummi, quand le pays connait des difficultés, les gens y vont pour faire 

des libations et sacrifier un taureau noir. C’est le culte qu’on y fait.847 

                  Nous avons ainsi trois sources d’informations concernant le Buur Saalum Wal 

Bummi Jeleen. Les deux versions rapportées par A.B.Ba et Ch. Mbaye peuvent sembler 
                                                            
847 Mbaye El.Ch. , chroniqueur à la station de Radio Sénégal /Kaolack, sans date. Cassette reproduite en 2003  
aux Archives de la station.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 341 

contradictoires. Mais, lorsqu’on les met en perspective avec celles de A.Almada, on constate 

qu’elles soient complémentaires. A.B.Ba et Ch. Mbaye donnent chacun un aspect de ce que la 

mémoire collective a retenu du règne de ce souverain. Pour le premier, c’est l’atmosphère 

conflictuelle qui est mise en exergue. Les nombreux conflits que Wal Bummi a livrés (et dont 

A. Almada nous donne un aperçu à travers la mention de cette guerre contre les voisins wolof) 

ont retenu l’attention des informateurs de A.B.Ba848, tandis que  ceux relatés par Ch. 

Mbaye849 insistent sur les retombées positives de la politique offensive du souverain. Le 

témoignage de A.Almada réconcilie les deux dans la mesure où il montre que Wal Bummi a 

eu des relations conflictuelles avec le Jolof (ce qui se perçoit en filigrane dans la version de 

Ch. Mbaye qui, sans parler de conflit avec le Jolof, n’en note pas moins des relations 

entretenues avec ce royaume, quand il fait remonter la production des pastèques au Saalum, à 

partir d’une expédition de Wal Bummi qui en a ramené du Jolof).  

 

                      Mais au-delà de cette politique option offensive et perçue comme belliciste que 

confirme la version d’A. B. Ba, A. Almada rejoint aussi celle de Cheikh Mbaye dans sa 

description d’un Saalum prospère et bien organisé. Il faut d’ailleurs signaler que les éléments 

d’informations que nous avons sur la plupart des souverains qui, sur les listes chronologiques 

établies par J. Boulègue et A.B. BA, ont régné du milieu du XVIe siècle au milieu du XVIIe 

siècle, incitent à percevoir, au tournant de cette période, non seulement un Saalum en pleine 

prospérité, mais aussi en  profonde mutation.  

 

              Et, même si ce n’est pas explicitement mentionné par les sources orales, un 

recoupement avec les informations données par A. Almada au cours de son voyage de 1578 le 

long de la gambie, permet savoir que le Saalum, à cette date, était en pleine expansion du fait 

du commerce qu'’il entretenait sur ce fleuve. En effet, le commerce sur la gambie, aux mains 

                                                            
848  A.B.Ba semble d’ailleurs avoir recueilli ses informations dans des familles musulmanes, puisque ses 
informateurs font le parallèle entre les oppositions durant le règne de Wal Bummi et le renforcement des 
musulmans dans le Saalum.    

849 El. Cheikh Mbaye  est un griot qui officiait à Radio Kaolack. C’est certainement la version officielle sur Wal 
Bummi qui lui a été transmise, celle qui monte en épingle tout ce qui est positif dans le règne, notamment la 
prospérité qui a découlé de la politique offensive et belliciste du souverain.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 342 

des Portugais et des lançados au cours du XVIe siècle,  était particulièrement florissant. Selon 

A. Almada  

C’est dans la Gambie qu'’on fait le commerce le plus important de toute 

la guinée…. [et] le principal port est celui de Cassao, qui est à soixante 

lieues de l’embouchure, en même temps le plus sain parce que ses 

environs sont dépouillés d’arbres et que le vent y souffle avec force.850  

A soixante lieues de l’embouchure, le port de Cassan (cassao) pour les Portugais se trouvait 

dans l’espace politique du Ñaani. Cependant, si on suit les données fournies par les sources 

orales, le Ñaani est entré dans la mouvance de l’espace commandé par les Buur Saalum 

depuis le souverain Lat Ciloor Bajaan (1551-1560).851 Cela signifie qu’en fait, depuis le 

milieu du XVIe siècle, le Saalum participait activement dans ce commerce qui se faisait tout 

au long de la gambie et qu'’il a même élargi et renforcé sa présence sur la rive nord de ce 

cours d’eau. C’est pourquoi au début du XVIIe siècle, les notes des voyageurs anglais qui 

commençaient à fréquenter, de manière assidue la gambie, relèvent toutes la présence de 

l’autorité politique du Saalum dans la plupart des états qui jalonnaient la rive nord.  

                        Depuis l’embouchure jusqu’à Cassan, et même dans le Wuli (Woolley Woolley 

selon certaines sources), l’autorité du Buur Saalum se faisait souvent sentir. Dans le chapitre II 

de son livre V consacré à l’ « Histoire Générale des Voyages », C.A. Walcknaer rapporte qu'’au 

début du XVIIe siècle, « le premier royaume sur cette côte du Nord  [de la gambie] est celui de 

Barra : 20 lieues de long au long de la rivière ; Son roi est tributaire du roi de Barsali ou Bur-

Salum ; il est de la race des mandingues. Les Anglais y avaient autrefois un fort qu’ils ont laissé 

tomber en ruines »852. Barra était le royaume du Ñoomi853 qui, dans la première moitié du XVIe 

siècle, avait réussi à conserver son autonomie, face aux velléités d’invasion de Lat Menge  

Jeleen, second successeur de Mbegaan Nduur. Dès le début du XVIIe siècle cependant, les 

                                                            
850 Almada  A. A.,  op.cit. , (Manuscrit de Porto, publié par Diègo Köpke en 1841) p. 109 

851 Mbaye  Ch., (Informateur déjà cité) 

852 Walckenaer  C.A.,  Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des Relations de Voyages par Mer et   
par  terre,  Livre V : Voyages au long des côtes occidentales d’Afrique  depuis le Cap Blanc  
jusqu’à Sierre Léone, contenant l’histoire du commerce Anglais sur la Gambie, p. 296,  
Paris, Lefèvre, MDCCCXXVI. 

853 Le Ñoomi, nous l’avons déjà signalé, apparaît dans les sources européennes sous le nom de royaume de 
Barra.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 343 

voyageurs anglais parlent de Barra /Ñoomi, comme d’un royaume tributaire du Saalum. Dans le 

même chapitre consacré à la « description de la rivière de Gambra ou gambie et des royaumes 

voisins », Walcknaer souligne dans sa compilation que 

Plus loin vers le Nord, on entre dans une partie du royaume de Bursali, 

gouverné par un prince Jalof. Ce pays commence à la mer, où la rivière 

du même nom vient se décharger. Il s’étend derrière les royaumes de 

Barra, de Kolar [Kolar = Kulaar est dans les terres, entre Barra et 

badibu] et de badibu, d’où s’avançant sur la Gambie, il occupe ses 

bords, l’espace de 15 lieues. Une des ses principales villes est Joar, 

située à 2 milles de la rivière, dont elle est séparée d’abord par une 

plaine très agréable de la largeur d’un mille, et de là par une crique fort 

étroite, qui a la même étendue jusqu’au port de Kower [Kaour]. Le 

commerce est considérable dans ce canton, et se fait dans un lieu nommé 

la pointe de Rumbo, 3 milles au dessus de Joar, et presqu’à la même 

distance que Kower. Il se rend alors à Kower plus de monde que dans 

aucune autre ville de la rivière, parce que si les marchands ne trouvent 

pas l’occasion de vendre leurs esclaves en chemin, c’est dans ce port 

qu’ils les amènent. L’eau de la rivière est très fraiche»854. 

 

                      Cette description montre bien que l’espace commandé par le Buur Saalum  sur 

la gambie était non seulement considérable, mais encore que des centres de commerce 

importants relèvaient de l’autorité de ce dernier. C’était le cas de la ville de Cassan, déjà 

signalée à la fois par A.Donelha et A. Almada. En 1620, Richard Jobson y séjourna lui aussi. 

Non seulement il a confirmé le statut tributaire dudit roi par rapport à celui du Saalum,  mais 

il a fait une description assez élogieuse de cette ville importante pour le commerce du Saalum. 

La ville de Cassan [selon la relation qu’en fait Jobson et rapportée dans 

l’ouvrage de C.A. Walcknaer] est fort peuplée, et le sel est une 

marchandise avantageuse dans ce canton. Le poisson y est en 

abondance…… En revenant de Barrakunda, il [Jobson] trouva le roi de 

Cassan dans une grande mélancolie. Ce prince gouvernait le pays depuis 

                                                            
854 Walcknaer C.A., op.cit.,  p. 297 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 344 

très longtemps, mais ayant usurpé la couronne, il venait d’apprendre que 

le roi de bur-Salum, dont il était tributaire, avait pris la décision de 

rétablir à sa place, le fils de son prédécesseur. En effet, il fut obligé 

quelques jours après de résigner son autorité au légitime héritier, et de 

passer la rivière avec ses femmes, en laissant sa ville au pouvoir 

d’autrui. Il était le fils d’une concubine de l’ancien roi.855 

                  Au début du XVIIe siècle, Cassan qui en 1585 (quand A.Donelha se rendait à 

Cantor) était « le [port] le plus important pour notre commerce [le commerce portugais] de 

Gambea »856, relèvait de l’autorité du souverain du Saalum. Ce statut  tributaire de Cassan par 

rapport au Saalum est confirmé, comme dit plus haut,  par les sources orales rapportées par 

Elh. Cheikh Mbaye.  

Maître de quatre ports importants sur la rive nord de la gambie (Barra dans le 

Ñoomi, Iambor dans le Haut Badibu, Kawur sur ses propres terres et Cassan dans le Ñaani), le 

Saalum faisait figure de puissance politique et économique dans cette Sénégambie du début 

du XVIIe siècle, au même titre que ce fameux royaume du Grand Fulo (le royaume Denyanke 

du Fuuta) dont parle le document anonyme de la bibliothèque Nationale de Lisbonne publié 

par A. Teixeira da Mota en 1969857.  L’exploitation et la comparaison de ce document avec 

les renseignements fournis par Jannequin de Rochefort858ont permis à J. Boulègue d’avancer 

l’hypothèse selon laquelle au début du XVIIe siècle, le Saalum était probablement sous la 

domination de ce royaume pël dont il dit qu'« il dominait une large portion de la Sénégambie : 

outre le Takrur, le Jolof, le Waalo et le Saalum »859. O. Kane a lui aussi tenté d’identifier les 

toponymes contenus dans les deux documents et en arrive à suggérer  

d’identifier Jaom [cité par le document anonyme comme une localité 

dominée par le Grand Fulo] avec Kahon, la capitale du Saalum. Koli, 
                                                            
855 Id.,  ibid., p. 329 

856 Donelha  A., op.cit., p.147 

857 Teixeira Da Mota  A., Un document nouveau pour l’histoire des Peuls au Sénégal pendant les XVe et XVIe 
siècle, Lisbonne, Junta de Investigaçioes do Ultramar, 1969 

858 Jannequin de Rochefort  C., Voyage de Lybie au royaume de Senéga, le long du Niger, Paris, Chez Charles 
Rouillard, 1643 

859 Boulègue  J.,  « Un empire Peul dans le Soudan Occidental au début du XVIIe siècle », in , Le Sol, La Parole et 
L’Ecrit, Mélanges en Hommage à Raymond Mauny, Paris, société française d’Histoire D’Outre-Mer, 1981, p.702 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 345 

[dit-il] selon la tradition, aurait conquis le Saalum et épousé Mboose, la 

fille du Mad vaincu.860  

          Il n’y a pas beaucoup de documents écrits pour la fin du XVIe et le début du 

XVIIe siècle. Cependant, les descriptions des Cap-Verdiens, de A. Almada et de A. Donelha 

(dans la seconde moitié du XVIe siècle) ainsi que les relations de voyages des Anglais qui, 

comme Thompson861 (en 1618) et Jobson862 (en  1620), ont remonté le cours de la gambie, 

montrent à suffisance que le Saalum, grâce à sa présence sur la rive nord de la gambie, 

participait activement au commerce avec les Portugais et les intermédiaires de ceux-ci (les 

lançados), mais qu'’il s’était aussi  considérablement élargi sur le plan territorial. Cela 

confirme d’ailleurs les sources orales quand elles parlent de certains souverains de cette 

période. Pour elles, ces derniers ont, non seulement élargi l’espace territorial du Saalum, mais 

encore redéfini le foncier à l’intérieur de cet espace. C’est le cas du Buur Saalum Malewtaan, 

successeur de Walbummi Jeleen.  

 Malewtaan et la structuration de Saalum Ceriñ 

                  Le long règne que les sources orales lui attribuent863,  est à lier à 

l’importance des actes qu'’il a eu à poser. Selon A. B. Ba, Buur Saalum Malewtaan,  

Est originaire du Sine et fut un grand organisateur. Il encouragea 

l’agriculture et l’élevage et son pays fut prospère sous son règne. C’est 

lui qui créa la principauté de Ndémène qu'’il confia  au marabout Birane 

Dème, venu du Fouta.  Le chef du petit pays de Ndémène, comprenant 

quelques villages, portait le titre d’Alwaly-Ndémène. Maléotane installa 

                                                            
860 Kane O., op. cit., p. 173. Il ajoute plus loin que “Tous les territoires et les pays cités comme faisant partie de 
l’empire du Grand Pullo, n’avaient en réalité avec ce dernier que des relations fort lâches. La conquête ne 
s’accompagne nulle part de l’occupation du pays par la force armée » p.175.  

861 Walckenaer C.A., op. cit., p.326. 

862 Id., ibid., p.329. 

863 Il aurait régné quarante cinq années (45) selon les listes de J. Boulègue (1966), A.B. Ba (1976) et quarante 
années(40)  selon la liste de Kër Suntu, publié par charles Becker (1981) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 346 

également Birane Fari Diarméo Cissé au village de Wanar où se trouve 

la première implantation de la famille dans le Saalum.864   

Le Saalum semble avoir reçu un contingent important d’immigrants au moment de l’extension 

de l’empire Denyanke qui a affecté aussi bien l’espace Fuutanke que ceux des royaumes 

wolof plus au Sud. Ainsi, le Jolof qui au cours de la seconde moitié du XVIe siècle était 

secoué par les guerres résultant de l’action des forces dissidentes du Kajoor et du Fuuta, était 

devenu une terre pourvoyeuse de candidats à l’émigration. C’est certainement dans ce 

contexte politiquement agité, que des populations, islamisées pour  la plupart, ont quitté soit le 

Fuuta, soit le Jolof ou même le Kajoor en direction du Sud865. Elles ont été accueillies par le 

Buur Saalum Malewtaan qui a ainsi restructuré et  réorganisé le royaume. L’arrivée de ces 

populations musulmanes et leur installation au Sud et à l’Est du haut saloum a constitué  un 

second jalon dans la structuration du royaume.     

                   Si Saalum Ceddo a été structuré sous Lat Menge Jeleen au cours de la première 

moitié du XVIe siècle, ce fut vers la fin de celui- ci, ou au tout début du XVIIe siècle, que 

Malewtaan commença la structuration de l’espace qui, au XIXe siècle, a reçu, du fait de la 

présence, nombreuse, de populations islamisées, l’appellation de Saalum Ceriñ. En effet, en 

dehors des villages où résidaient les représentants des souverains (ils étaient théoriquement 

musulmans, même si leur pratique religieuse laissait à désirer), toute la zone du Sud et Sud-

Est du Saalum était occupée par des populations se réclamant musulmanes. C’est comme si 

cette partie du Saalum leur avait été attribuée. En fait, la situation était le résultat de la 

politique foncière des souverains. Comme souligné par Jacques Faye,  

Avec la création du royaume du Saalum, non seulement les lamanats 

serer ont été intégrés dans les structures politiques du royaume mais 

surtout le Bur Saalum s’est érigé en propriétaire éminent de toutes les 

terres non occupées du royaume. C’est à lui qu'’appartient maintenant le 

                                                            
864 BA A.B., op. cit., p.  C’est certainement par sa mère qui était une Gelwaar du Siin que  Malewtaan est 
rattaché à ce royaume.  

865 Les familles Dème du terroir de Ndemeen, disent venir du Fuuta ; les premières familles Dramé, arrivées du 
temps de Mbegaan Nduur, en provenance du Gajaga, avaient été installés dans le terroir du Ñiling, où elles 
furent  rejointes par d’autres qui étaient restées au Jolof et qui, du fait des troubles entre ce royaume et les 
Denyanke,  avaient fini par prendre le chemin de l’exil,  en direction du Sud, vers le Saalum.         

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 347 

droit de gérer les terres du royaume donc d’accueillir et d’installer les 

immigrants.866   

 Le Souverain du Saalum a donc exercé ce droit de propriétaire et de concessionnaire foncier, 

et cela l’a conduit à attribuer des terres à  

des seriny lettrés et juristes qui ont rempli des fonctions de cadi et des 

marabouts réputés pour leurs connaissances occultes … [c’était des] des 

territoires délimités par le feu, ou le cheval, en remerciements des 

services rendus au Bur. Ce sont des lew.867   

En fait, les informateurs de Jacques Faye rejoignent ceux d’A.B.Ba, puisque tous rapportent 

que c’est sous Malewtaan que les Dème868, une famille musulmane en provenance de la 

moyenne vallée du fleuve Sénégal, reçurent le lew, territoire qui a fini par porter la 

dénomination de Ndemeen, en référence à leur patronyme. Ces informateurs sont aussi 

d’accord sur le fait que ce fut sous Malewtaan que  

Les Sise…, wolof islamisés d’origine mandingue, [accueillis] par le Bur 

Saalum Malewtan Juf, [se sont installés] au Nord de Kafrine où Biraan 

Fadi [leur chef de clan],  a fondé le village de Këyi. Le Bëlëp Ndukuman 

qui craignait la puissance des Sise les aurait alors chassés. Biraan Fadi 

Sise lui-même mourut à Këyi. Les Sise ont ensuite fondé Surxu-Ciise au 

                                                            
866 Faye  J., Régime Foncier Traditionnel et Réforme Foncière au Sénégal, Thèse de Doctorat de Troisième cycle, 
Paris X, Nanterre, 1982, p. 78 

867 Id,.  Ibid., p. 79.  Selon A. B. Diop définissant le lew, « Le souverain pouvait concéder des domaines sur les 
terres encore libres d’occupation lamanale après la constitution de la monarchie, et portant le nom de suufas-
buur, terres royales. Ces concessions lew, d’étendue variable, mais pouvant être aussi vastes que des lamanats, 
étaient accordées aux membres de la famille royale, aux nobles, alliés et clients, grands guerriers, marabouts, 
etc..Elles étaient respectées par les souverains successeurs et transmis aux héritiers des bénéficiaires, borom-
lew ». (Voir Diop, A. B., La société wolof : Tradition et Changement. Les systèmes d’inégalité et de domination, 
Karthala, 1981, p.182 

 

868 Martin Klein pense que c’est sous Wal Bummi Jeleen que les Dème sont arrives. Dans un article inédit, 
publié en ligne par le Département d’histoire de la faculté des Lettres et Sciences humaines de l’UCAD, il note 
que « During the reign of the 8th Buur Saalum, Walbumi Njaay, a cleric from Jama Alwar in the Fuuta Tooro, 
Biram Dem, was invited to settle in Saalum. From that time forth, a member of the Dem family resided at court, 
handled correspondence and prayed for the Buur. In return, the Dem family received grants of land and villages 
--which amounted to 14 by the beginning of the colonial conquest”, op.cit., 2008, p.13 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 348 

sud de Kafrine puis Wanar dans le Kaymor,  village à partir duquel ils se 

sont dispersés…. 869  

 On voit ainsi qu’à partir de cette période (le règne de Malewtaan ayant duré de 1567 à 

1612 environ), il y a une redéfinition du foncier, puisque les terres attribuées aux 

arrivants qui jusque là s’étaient contentés d’être des chefs de communauté, faisaient 

d’eux des borom-lew ou de nouveaux types de chefs de terres.  

               A l’avènement de Mbegaan Nduur, la structuration de cet espace entre le salum et la 

gambie avait été très peu entamée. A partir de celui-ci, hormis au Mbey, au Joñik et au Siñi, 

l’essentiel des terres devinrent un domaine royal ou suufas-buur 870. Il semble apparaître ainsi 

que pour la structuration de la partie du royaume qui a reçu l’appellation de Saalum Ceddo, la 

monarchie Gelwaar du Saalum  s’était d’abord alliée avec ceux qui avaient la direction des 

communautés dans les unités territoriales trouvées en place. Ce fut après qu’elle allait entamer 

celle des terres à l’intérieur de laquelle, des populations s’étaient certes installées, mais en 

isolats.                     

                  Le commerce des Portugais et Cap-verdiens le long de la gambie a certainement 

été très tôt un facteur déterminant dans la volonté d’élargissement du territoire de 

commandement des Buur Saalum. Dès le milieu du XVIe siècle, des relations furent nouées 

entre ces derniers et les acteurs du commerce fluvial gambien, ce qui est confirmé par le récit 

d’Alvares Almada. Lors de son voyage de 1566 dans le Saalum, ce dernier, parlant des 

peuples (barbacins, Mandingues et Jalofos) commandés par « Broçalo » (le buur Saalum des 

sources orales) note qu'« on peut se promener avec tant de sûreté sur leur territoire, qu'on a 

surnommé leur roi, le père des blancs, ce dont il se glorifie…. »871. Sous la plume d’A. 

Almada, Malewtaan, le souverain  dont le règne est à cheval sur la fin du XVIe et le début du 

XVIIe siècle872 a parachevé l’organisation administrative, politique et économique du 

royaume. On peut raisonnablement penser qu’au cours du premier quart du XVIIe siècle, la 

                                                            
869 Faye  J., op.cit., p.62 

870 Pour A.B. Diop,  (op.cit., p. 182) c’était  les terres encore libres d’occupation lamanale au moment de la 
constitution de la monarchie. 

871 Almada  A.A., Manuscrit de Porto, publié en 1841 par Diego Kopke, traduit par le vicomte de Santarem.  
Numérisé et mise en ligne par  la bibliothèque nationale française,  Galica. p. 22 

872 Il semble qu’il était le buur saalum  au moment où A. Almada se rendait à Jagrançura, le port situé près du 
village de Sutuco dans le Wuli et  où se pratiquait le commerce de l’or. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 349 

structuration de la deuxième partie de ce qui a constitué le royaume du Saalum était achevée. 

Les souverains ont poursuivi le processus d’attribution des terres royales pour la formation 

d’une clientèle. Au XVIe siècle, le Buur Saalum, en attribuant aux Ndaw les terres situées au 

Nord-est de son territoire, avait entamé ce processus qui consacrait l’émergence d’un nouveau 

type de propriété foncière, le lew.  

                  En fait, le terme lew a servi à désigner une propriété foncière qui, une fois 

concédée,  devenait héréditaire à l’intérieur de la famille du bénéficiaire. Au cours du XVIIe 

siècle, deux lew furent concédés à des lettrés musulmans : c’était Ndemeen et Pakala873. Il 

faut cependant préciser que l’attribution de lew n’a pas été courante dans le Saalum. Après 

Ndemeen et Pakala au XVIIe siècle, ce type de propriété foncière ne réapparait qu'au XIXe 

siècle quand le buur Saalum Bale Ndungu Ndaw (1824-1852) en  attribue un (Lewna) à son 

petit fils. Selon J. Faye, « C’est un territoire délimité dans le Kaymor dont sa mère [celle du 

petit fils], qui appartient à la caste des cordonniers, est originaire ».  

                    Ainsi, du XVIe au XIXe siècle, quatre propriétés foncières de type lew ont été 

accordées par les Buur Saalum. Ce sont : le Ndukuman, le Ndemeen, le Pakala et celui, plus 

petit de Lewna, lequel se trouvait à l’intérieur de l’unité administrative du Kajmoor. Les 

contextes d’attribution de chacun de ces types de propriété montrent que c’était de manière 

exceptionnelle que les souverains y avaient recours. Le Ndukuman874 a été érigé en unité 

administrative au moment où le nouveau royaume faisait face aux velléités de séparation du 

Joñik, tandis que Ndemeen et Pakala ont été créés dans le sillage des troubles engendrés 
                                                            
873 Ndemeen, comme dit plus haut, a été attribué à la famille Dème (venue de Jama Alwar du Fuuta)  par le 
Buur Saalum Malewtaan. Pakala, selon A.B.Ba, aurait été créé par Sengane Kewe (1696-1726), « en faveur d’un 
marabout très compétent qui avait prié pour lui, [et] appelé Madi Bakar. On le craignait beaucoup et les 
Wolofs, après l’avoir éprouvé en vain, lui ont donné le surnom de Pakk (bout de bois, souche) contre lequel le 
pied vient buter et qui entraine la chute de celui qui le heurte. C’est là l’origine de Pakala, province dont le chef 
portait le titre de Seriñ et appartenait toujours à la famille Cissé ».  

874 Il faut signaler que le Ndukumaan  a eu un statut assez singulier. De fait, c’est un lew, car offert par le Buur 
Saalum pour service rendu. Cependant, les Ndaw qui en étaient les bénéficiaires en assuraient la gestion 
administrative mais pas territoriale. C’est ce statut particulier qu’exprime la devise du Seriñ Njigi, seul véritable 
dignitaire en place au moment de la nomination du premier Bëlëp du Ndukumaan. Selon le texte « Seriñ Njigi, 
ken duko seed, ken du bokk ak moom, ken du def ba ko, te begul ndessit » (Seriñ Njigi ne reçoit pas de cadeau,  
ne reçoit pas  de part, i.e Il se sert, ne partage avec personne, on ne fait rien sans lui et il ne prend pas de 
reste). En fait la devise souligne l’autochtonie de ce Seriñ qui n’est pas, comme son nom semble l’indiquer, un 
musulman, mais un pratiquant de la religion du terroir, puisque disent les sources orales, il avait un fétiche, 
celui-là même chargé de protéger tout Bëlëp devant aller en guerre. Ainsi, le Bëlëp du Ndukumaan  n’était pas 
le chef d’une unité territoriale, mais celui d’une unité administrative, à l’intérieur de laquelle, la terre était aux 
mains des populations qui s’y trouvaient au moment de la création de cet instrument de gestion.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 350 

respectivement par l’extension du royaume denyanke au début du XVIIe siècle et de la guerre 

des marabouts de la fin du même siècle875. Lewna, attribué au petit fils de Buur Saalum Bale,  

l’a été dans le contexte de conflits  au sein des Gelwaar du Saalum  (Kër Kodu Bige contre 

Kër Khureja Bige et Kër Kewe Bige876).  

                     Pour une participation optimale à la nouvelle dynamique en cours le long du 

fleuve gambie, les souverains, du XVIe et du XVIIe siècle, avaient procédé à l’organisation 

territoriale et administrative de l’espace qui, symboliquement, relevait depuis Mbegaan 

Nduur, de l’autorité politique de tout Buur Saalum. 

 

                     Ainsi, après l’unité administrative du Ndukuman, ils mirent en place d’autres 

unités administratives dont ils confièrent la gestion à leurs parents. Les deux principales 

furent celle du Kajmoor et du Mandaax dont la création remonte certainement au milieu du 

XVIe siècle. En effet, cette partie du Sud-est du Saalum a toujours été un exutoire pour les 

populations en provenance soit du Jolof, soit de l’Est, le Penku des Wolof et qui désigne 

généralement l’aire culturelle soninke ou mandeng. Les terroirs de ce Sud-est de la rive 

gauche du saloum avaient accueilli des frustrés politiques du Jolof et comme suggéré par J. 

Faye,  

Par le jeu des alliances matrimoniales, des patrilignages appartenant à 

l’aristocratie des royaumes wolof ….accèdent au pouvoir royal 

….favorisant la venue d’autres familles qui s’intègrent à l’aristocratie 

serer jusqu’à monopoliser le pouvoir royal. Elles [ces familles] reçoivent 

l’administration des provinces qui sont créées dans tout le royaume. 

C’est parmi les chefs de province que sont désignés les Bur Saalum.877     

                Les puissantes unités administratives du Kajmoor et du Mandaax ont été érigées 

autour des villages des mêmes noms et confiées aux alliés du souverain. Leurs dirigeants 

                                                            
875 A propos des conflits entre leaders politiques chefs de communautés musulmanes au XVIIe siècle, cf., 
Carlson I.A.Ritchie, « Deux textes sur le Sénégal :1673-1677 », in, B.I.F.A.N., série B., tome XXX, n°1, 1968, 
p.289-353. 

876 Le bummi Kajmoor  Kuli Nabo du clan Kewe Bige s’était révolté contre l’autorité de Bale qui appartenait au 
clan Kodu Bige. Voir à ce propos le récit qu'’en fait A.B.Ba à la page 26-27de son article.  

877 Faye, J., op.cit. , p. 78 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 351 

étaient désignés par le terme Bummi, titre importé du Jolof et dont le détenteur pouvait, ici 

comme là-bas, prétendre à la charge de Buur ou Buurba. La situation géographique de ces 

unités administratives a fait la puissance de leurs « Gouverneurs » qui purent participer 

activement au trafic qui se faisait sur la gambie. La relation de Francis Moore présent à Joar, 

(les Anglais y avaient une factorerie) en 1734, montre toute la puissance de ces représentants 

du souverain sur les lieux de commerce. En effet, d’après ce qu’il a observé,  

This king [le Buur Saalum] is very potent and very bold: His dominions 

are large and divided into several parts, over which he appoints 

Governors called Boomeys, who come every year to pay Homage to him. 

These Boomeys are very powerful, and do just what they please with the 

people; and altho’ they are feared, yet are they beloved.878  

On reconnaît facilement, à travers le terme de Boomeys utilisé par Moore, le titre de Bummi 

porté par les gouverneurs ou représentants du Buur Saalum. La puissance de ces représentants 

repose non seulement sur le commerce qui les enrichit, mais encore sur le fait que ce sont eux 

qui sont chargés d’accueillir et d’installer les populations, nouveaux arrivants envoyés par le 

Buur Saalum.  

                          En fait, en dehors du Ndemeen et du Pakala qui étaient des lew offerts aux 

familles maraboutiques Deem et Sise, tout l’espace compris dans les unités administratives du 

Kajmoor et du Mandaax a été transformé en terroirs lignagers. Comme le note J. Faye,  

Au nom du Bur et parfois envoyés par ce dernier, les chefs accueillent et 

installent des groupes d’immigrants, paysans libres venus des royaumes 

situés au nord. Ceux-ci sont en grande majorité des wolof de religion 

musulmane dont beaucoup ont fui …à la suite de troubles religieux et se 

désignent eux-mêmes sous le vocable de Jambur par opposition aux 

animistes gelwar et cedo. Parmi ces immigrants, il y a aussi des Tukulor 

musulmans venus de la vallée du fleuve Sénégal. Chaque groupe 

appartient à un même lignage et est accompagné de ses artisans et des 

captifs de case qu’il possède. C’est le cas des Ture, des Saxo, des Gay, 

des Cam et des Sise-Njarmew par exemple… 879  
                                                            
878 Moore, F. , Travels into the Inland Parts of Africa, London, 1738, p.86 

879 Faye, J., op.cit. , p. 79 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 352 

                  On voit donc comment, au cours de cette deuxième phase de structuration, le Sud-

est du Saalum a été  progressivement investi par des populations islamisées pour l’essentiel. 

Le contexte dans lequel s’est passé l’élargissement territorial du Saalum explique ainsi, pour 

une grande partie, la présence importante de ses populations musulmanes. On peut dire que 

c’est au cours du XVIIe siècle que le Saalum a acquis sa réputation de terre de refuge880. La 

scène politique très troublée au Fuuta, Waalo, Kajoor,  Jolof et Bawol au cours de la seconde 

moitié du XVIIe siècle a fait de ces royaumes, des points de départ vers le Saalum qui, à 

l’époque apparaissait comme les  confins de l’espace sénégambien. 

Accueillies par les représentants du Buur Saalum, les populations se sont installées dans cet 

espace en construction avancée mais pas achevée. 

                         Selon J. Faye,  « Ces groupements familiaux ne reçoivent pas un territoire 

délimité. Il leur est simplement assigné par le chef de province un endroit où installer leur 

village. Ils doivent défricher pour s’installer et cultiver et il ne leur est reconnu de droit que 

sur les  terres qu’ils ont effectivement défrichées. ..Il ne leur est reconnu aucun droit sur 

l’espace boisé qu’ils utilisent »881. Les souverains semblent avoir continué cette politique 

d’accueil et d’installation des populations, puisqu’en 1892, le tableau des divisions 

géographiques dressé par E. Noirot dans la notice qu’il publie dans le Journal officiel du 

Sénégal montre très nettement un Saalum oriental avec une minorité de ceddo au sein d’un 

océan de populations musulmanes. Ainsi, il note que  

La province de Mandar [Mandaax], placée sous l’autorité du Boumi 

Mandar, qui réside à Mandar… à l’exception de la maison du Boumi, 

composée de Thiédos, toute la population de Mandar, de race ouoloff, est 

musulmane…… 

La province du Pakala, sous l’autorité du serigne Pakala qui réside à 

Kélimann, est exclusivement peuplée de musulmans…… 

                                                            
880 La deuxième phase de sa structuration coïncidant avec les premières secousses des royaumes sénégambiens 
entrés dans la dynamique atlantique, le Saalum a constitué l’exutoire dont les populations avaient besoin pour 
échapper aux multiples conflits qui opposaient les classes politiques aux premiers leaders musulmans (cf., 
Carson I.A. Ritchie, op. cit., 1968). 

881 Faye J., op.cit. p.80 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 353 

La population de Kaymor, Le chef de la province porte le nom de Boumi 

et réside à Kaymor. Comme dans le Mandar, la suite du Boumi est 

fétichiste. A l’exception de Kaymor, [tous les villages sont] peuplés de 

musulmans.882 

                  Sans l’avoir planifié, la classe politique du Saalum en favorisant la création de 

terroirs lignagers au Sud-est du royaume, a favorisé la proximité et le partage d’un espace 

commun à des populations pouvant se réclamer d’un élément identitaire commun : la religion 

musulmane. Elles allaient s’en souvenir, quand elles décidèrent de faire face au pouvoir 

prédateur des Ceddo. C’était dans le courant de la deuxième moitié du XIXe siècle. 

 

 

 

 

 

 

 

      

                                                            
882 Noiro  E., « Notice sur le Saloum », Journal Officiel du Sénégal et Dépendances, 1892, p.419 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 354 

 

 

 

 

 

Troisième Partie :  

Dynamiques et Facteurs d’évolution 
 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 355 

 

                       Dernière formation à s’être structurée politiquement dans cet espace au Nord de 

la gambie, le Saalum a élargi son territoire et consolidé son système politique en s’appuyant 

non seulement sur les éléments qui impulsaient sa dynamique propre, mais aussi sur ceux qui 

résultaient du nouveau contexte créé par le déplacement de l’axe commercial de l’Afrique,  de 

l’intérieur vers la côte. C’était, entre autres,  

-le pouvoir politique, dont la nature s’était élaborée à partir du processus emprunté par les 

acteurs qui ont entamé la construction du territoire, 

-Les alliances et compromis établis par ces acteurs dans leur volonté de faire aboutir leur 

projet politique.  

-L’ensemble des faits et évènements qui, à partir du XVIe siècle, en liant l’espace 

sénégambien à l’économie mondiale, ont affecté de manière profonde toutes les formations 

sociopolitiques qui s’y trouvaient.  

                    Ainsi, au-delà des actes posés par les souverains, c’est à partir de l’analyse de ces 

trois axes qui semblent avoir constitué les ressorts d’impulsion de cette formation 

sociopolitique constituée en Sénégambie du XVe au XIXe siècle, qu’on peut en comprendre  

l’évolution.  

           Dans sa  texture politique, le Saalum s’est caractérisé par un pouvoir très  déconcentré. 

Qu'’est ce qui se trouve à la base du caractère déconcentré du pouvoir politique au Saalum ?   

Quel est le cheminement suivi par l’Islam présent dans cette région depuis la formation du 

royaume ?  Comment s’est insérée cette formation sociopolitique dans la dynamique 

atlantique, laquelle, à partir du XVIe siècle, participait à la restructuration et au façonnement 

de l’espace sénégambien dans son ensemble. 

           la  réponse à ces trois questions est une tentative de mettre en lumière les dynamiques 

internes et facteurs externes qui ont été à la base de la trajectoire empruntée par le Saalum. 

Nous mettons l’accent sur 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 356 

-La texture du pouvoir monarchique,  

-la richesse du royaume et sa proximité avec la gambie qui lui permettaient de participer 

pleinement au commerce qui se faisait avec les Occidentaux (commerce atlantique et la traite 

négrière) et 

- la présence précoce de l’Islam et sa participation au façonnement du territoire, ont été autant 

de facteurs d’évolution spécifique du Saalum par rapport aux autres royaumes de la 

Sénégambie. Tout cela a imprimé des marques sur l’espace et les hommes qui y étaient et y 

sont encore, participant ainsi à l’émergence  de ce qui est perçu dans l’imaginaire des 

Sénégalais d’aujourd’hui, comme une identité Saalum/Saalum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 357 

 

 

 

 

         

Chapitre 1 : La texture du pouvoir monarchique 
du Saalum  

 

1. La faiblesse du pouvoir monarchique : une apparence ?  
   A la lecture des textes des Européens qui ont parlé du Saalum, on a comme 

l’impression qu’il n’y avait pas un royaume du Saalum mais des principautés qui portaient 

toutes le même toponyme.   

E. Noirot écrivait à la fin du 19e siècle dernier que  

Le souverain du Saloum n’est pas aussi absolu que celui du sine ; il 

compte avec ses captifs de la couronne, les grands électeurs qu'il est tenu 

de consulter : il peut-être déposé par eux, c’est en quelque sorte un 

souverain constitutionnel. 883  

Selon la même source, l’un des dignitaires, le Grand Jaraaf plus précisément,  

peut provoquer la déchéance du roi,  ordonner à tel prince ayant droit 

par ordre de primogéniture de le remplacer, sous peine d’exil en cas de 

refus. [Et] à la mort du roi, le grand Djaraff devient le régent du 

royaume. Jusqu’à la proclamation du successeur il détient les Dioung 

Dioung, (tambours de guerre) insignes de la souveraineté884  

 J. A.Le Brasseur parle de multitude de rois. Dans le contexte des rivalités entre l’Angleterre 

et la France, il aurait installé, sur les bords de la gambie, un établissement français.  

Il n’aurait pas manqué de faire cet établissement, s’il y eut vu quelque 

possibilité et s’il n’eut pas craint les hostilités de certains grands gens 

                                                            
883 Noirot E., « Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal et Dépendances,  1892, p.444 

884 Ibidem 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 358 

qu’on nomme Gueloirs qui prennent tous le nom de Rois et qui veulent 

être absolus, même vis-à-vis du Roi et des Alquiers. Il seroit donc 

nécessaire pour réussir à faire le commerce à Salum d’une manière un 

peu sûre, de mettre ces grands gens dans nos intérêts, leur faire des 

présens et exiger d’eux des otages qu’ils ne refuseraient surement 

pas885 .  

D’après le même auteur,  

Le Roi de Saloum n’en a que le nom, puisqu’il n’a aucune autorité sur 

les Gueloirs. [Parlant du droit de pillage, il note que], les pillages sont 

toujours appuyés de quelques prétextes dans les Royaumes de Cayor et 

de Baol, mais à Salum, c’est absolument le caprice et le besoin qui le 

déterminent. Tous les Gueloirs et les fils du Roi ont le droit d’en faire et 

ils vont en chercher même parmi les soldats du Roy, quand cela leur 

plait.886  

Dans cette logique des sources écrites présentant le Saalum comme une entité politique 

désarticulée, on a mention de guerres entre les « roi-administrateurs ».  

C’est ainsi que, selon Francis Moore,   

Le 16 octobre, [c’était en 1734] on fut alarmé par les bruits d’une guerre qui 

s’allumait entre les nègres, et dont Joar allait devenir le théâtre. Le Bomey de 

Cajamore, canton du royaume de Barsali, et le Bomey de Cajawan, autre pays 

voisin , vinrent informer Moore, par un mouvement d’amitié, que Bomey 

Haman Seaka, frère du roi de Barsalli, ayant pris les armes contre ce prince, 

était assisté de sa révolte par quelques peuples de Yani et de Yamina, et que 

suivant les apparences, ils s’empareraient bientôt de cette partie du royaume 

de Barsalli887. 

Certains récits oraux semblent faire écho à cette image. Selon  Farba Malick Sarr,  

                                                            
885 Becker Ch., Martin V., « Détails historiques et politiques , Mémoire inédit (1778) de J.A. Le Brasseur », in, 
B.I.F .A.N., série B, tome 39, n°1, 1977, p.17. 

886 Id. Ibid., p.24 

887 Walckenaer C.A.P., Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des Relations    De Voyages par Mer 

et par terre. Paris, Lefèvre, MDCCCXXVI,  « Voyages de François Moore dans les parties intérieures de l’Afrique 

contenant la description du pays et des habitants ».T.III, p.477).  
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 359 

Le Saalum était divisé en provinces et à la tête de chacune, il y avait un chef. Ils 

étaient au nombre de quatre vingt dix neuf (99), et le centième (100e) était le roi 

de Kawoon….il y avait Belëp à Ndukumaan, Buur Gañik, Bummi Kacawaan, 

Bummi Boofi, Buur Joñik, Buur Njafe-Njafe, Bar ngay, Buur Jokul, Buur 

Kungel[sic] et autres.888  

A Dessertine avait noté à son tour que  

Chacune de ces provinces [du Saalum] était gouvernée par un souverain 

(Beuleup Ndoukoumane, Serigne Pakala, Boumi Laghem (sic) ou bour 

d’une autre province). Chacun de ces souverains était à peu près maître 

chez lui, mais reconnaissait cependant l’autorité du Bour Saloum.889  

Avant d’expliquer cette image d’une monarchie plus que déconcentrée, voire faible, notons 

d’abord que celle-ci était le fruit d’une évolution.  

                      En effet, antérieurement, la monarchie du Saalum était  décrite comme un 

puissant appareil maîtrisant et le territoire et les hommes. Nous pouvons  citer, entre autres, A. 

A. Almada. Selon lui,   

Il [le roi du Saalum] est [C’était au cours de la seconde moitié du XVIe 

siècle] maître d’un grand royaume ; il a trois nations qui lui obéissent, à savoir 

Barbacins, Jalofos et Mandingas, et il les gouverne avec une très bonne 

organisation par l’intermédiaire de deux capitaines-généraux appelés chez eux 

Jagarafes. L’un, gouverne dans la paix et dans la guerre le Barbacins, l’autre 

les Jalofos et les Mandingas, et ceux-ci ont sous leur autorité beaucoup de 

gouverneurs répartis par tout le royaume dans les localités où ils vivent en de 

très beaux villages ; on les appelle Jagodins, ils servent de capitaines et 

gouverneurs de ces localités. Ils rendent compte à leurs supérieurs de tout ce 

qui se passe et entre sur leurs terres et ces supérieurs en rendent compte au roi, 

et grâce à cette organisation et méthode, le roi sait tout ce qui se passe dans 

son royaume et combien de gens de guerre il a890. 

  

                                                            
888 Entretiens avec Farba Malick Sarr, Kawoon, janvier, 1999 

889 Dessertine A. : « Un port secondaire de la côte occidentale d’Afrique : Kaolack » Etudes historique, juridique 

et économique des origines à 1958. Ed. par la Chambre de commerce de Kaolack(Sénégal) 1959).  
890 Almada, A. A.de. Brief Treatise on the Rivers of Guinea (being an English translation of a variorum text, 

translated by P.E.H. Hair and notes by Jean Boulegue (Liverpool: Department of History, 1984 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 360 

 Rappelons que l’émergence du Saalum comme royaume centralisé s’est effectuée au moment 

où le Grand Jolof commençait à s’essouffler. Nous avons d’ailleurs émis l’hypothèse selon 

laquelle, il se pourrait que Mbegaan Nduur, fondateur de la monarchie Gelwaar du Saalum, 

ait reçu, au moment où il s’imposait au Mbey, le soutien du pouvoir central du grand 

royaume891. C’est à partir du Mbey, qu’il  entama la territorialisation du Saalum, laquelle fut  

poursuivie par ses successeurs. Cependant, la manière dont le processus d’élargissement du 

royaume s’est effectué a profondément affecté la texture du pouvoir politique, donnant au 

Saalum cette  spécificité souvent soulignée par ceux qui ont tenté de comprendre son système 

politique. Dans les pages qui suivent, il est questions de reconstituer les images que les 

sources écrites citées ci-dessus ont données de la texture monarchique du Saalum. 

E. Noirot, dans le passage sus-cité de son texte, constate sans donner d’explication, un fait que 

d’autres chercheurs n’ont pas manqué de souligner. Pour Mohamed Mbodj,  

La faiblesse de certains états voisins (Niani, Ouli) et la décadence du 

Jolof au Nord, permettent au royaume de se dilater pour aboutir à son 

apogée au XVIIIe siècle…. En retour de cette extension, le pouvoir royal 

est moins fort qu’au Siin et la cohésion du Saalum est constamment 

menacée par les pouvoirs locaux centrifuges.892   

M. Mbodj semble expliquer le pouvoir « moins fort » des Buur Saalum comparé à celui des 

Buur Siin par l’étendue considérable du territoire du premier. Pour lui, ce fait a favorisé 

l’existence de forces centrifuges et finalement le système  politique déconcentré du pouvoir 

royal est une réponse à cette situation. 

Analysant le même fait, Mb. Guèye l’impute au cosmopolitisme qui a présidé à la fondation 

du royaume.  

Les Seereer n’étaient pas majoritaires dans le salum, c’est pourquoi, 

quand avec Mbegan Nduur, le royaume passa sous la souveraineté 

                                                            
891 L’interprétation que nous avons  faite de la plupart des sources qui parlent de Mbegaan Nduur c’est qu'’il 
était possible qu'’il ait été  un guerrier ayant  monnayé ses compétences militaires auprès du Buurba Jolof  en 
proie à l’action des forces centrifuges (Siin et Bawol) de son grand empire. En compensation, il a eu l’alliance du 
Buurba et a pu s’imposer au Siin et, sans problème majeur, dans cet espace non encore territorialisé entre 
Saloum et gambie.  

892 Mbodj  M., op.cit., 1977-78, p. 29 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 361 

Gelwar, l’organisation administrative fut très élastique pour respecter 

la spécificité des ethnies constitutives du royaume.893 

            Sans aller jusqu’à parler de souverain constitutionnel comme le fait E.Noirot, il est 

vrai que le roi du Saalum a toujours semblé moins puissant que son voisin du Siin. Les 

explications fournies par M.Mbodj et Mb. Guèye sont des éléments qui, pris de manière 

isolée, ne donnent pas la totalité de la réalité. Il est certain que les dimensions spatiales et 

l’hétérogénéité des populations vivant sous une même autorité n’ont pas manqué d’influer sur 

la nature du système que met en place celui qui gouverne. Cependant, dans le cas du Saalum, 

c’est surtout l’analyse du processus de mise en place de ce pouvoir et de la territorialisation de 

l’espace qui peut permettre de comprendre cette apparente faiblesse du souverain. Nous 

parlons de faiblesse apparente parce qu'en réalité, le système mis en place par Mbegaan Nduur 

sur la base d’alliances, a été consolidé par la conquête et le compromis, stratégies élaborées et 

appliquées par Lat Menge. Les commandements territoriaux des nouveaux tenants du pouvoir, 

ne sont pas de nouvelles circonscriptions. L’autorité politique du souverain s’est, dans 

pratiquement tous les cas, superposée à un pouvoir local d’un autre type.  

 

2. Une logique sociopolitique  
 

1. Compromis avec les pouvoirs locaux 
            Reposons la question de savoir, quels commandements territoriaux composaient le 

Saalum au milieu du XVIe siècle? On retrouve évidemment le Joñik, ancienne unité 

territoriale constituée par le terroir seereer du Loog et les villages autour de Jiloor, Leraan, 

Sajoga et Peec qui étaient fondés par des migrants mandeng qui s’y étaient progressivement 

installés et organisés autour de la légendaire reine Sira Bajar et de ses successeurs894. C’était 

les Gelwaar fefeey895. Ils avaient une certaine organisation bien avant la prise du pouvoir 

politique par Mbegaan Nduur au Mbey. Si ce dernier, proche parent des Gelwaar feefey,  
                                                            
893 Guèye  Mb., Les transformations des Sociétés Wolof & Serer de l’ère de la conquête à la mise en place de 
l’administration coloniale : 1854-1920, Thèse de Doctorat d’ Etat (Histoire),  UCAD. De Dakar, 1989-90, T. 1, 
p.50 

894 Sur Sira Bajar et Jiloor, voir  Gravrand H., La civilisation Seereer Cosaan, N.E.A., 1983;  Le Mire, P., « Petite 
chronique du Djilor », B.I.F.A.N., série B, n° 1- 4, 1946 

895 Appellation donnée aux Gelwaar qui habitaient l’espace qu’ a été le Saalum.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 362 

n’avait pas eu à affronter le Joñik, son neveu Lat Menge le fit pour bien asseoir son autorité. 

Cependant, le conflit se termina par une sorte de traité qui instaurait un modus-vivendi entre le 

pouvoir central et le Joñik, lequel a dû s’engager à reconnaître l’autorité de ce dernier, mais se 

réservait le droit d’accepter ou de ne pas accepter les chefs que le souverain-administrateur 

leur affecterait (cf. supra). 

                  Le deuxième grand commandement territorial se situait dans le Siñi, c’est-à-dire la 

partie nord du royaume. Cette unité territoriale au carrefour de plusieurs entités politiques 

(Bawol, Jolof et Siin) semble avoir été, par le biais des alliances matrimoniales, intégrée très 

tôt au Saalum. Contigüe aux régions du Sud-ouest du Jolof, de l’Est du Bawol et d’une petite 

partie du Nord -est du Siin, cette situation géographique en faisait une zone de transit et 

d’accueil de populations en provenance de ces différentes parties de la Sénégambie (voir 

supra). Au cours de nos enquêtes, un de nos informateurs a attiré notre attention sur le fait que 

le village de Kolobaan tire son nom de l’action de rassembler de petits fagots en tas (Kolob en 

wolof) pour faire du feu le soir896. Selon cet informateur, ce sont les compagnons de Lat 

Menge Jeleen qui s’y adonnaient quand, venant du Jolof, ils ont campé non loin dudit endroit 

qui finit par prendre le nom de Kolobaan.   

Même si on dit Kolbaan Njaay, les Njaay ne l’ont pas fondé [dit-il]. Ce 

sont les Luum, qui les ont accueillis et leur ont donné des épouses, qui 

ont fondé la localité.897  

Nous n’avons pas rencontré de sources parlant d’un conflit ayant opposé Lat 

Menge aux populations du Siñi. Cependant les solides liens familiaux qui semblent avoir été 

établis avec ses hôtes de Kolobaan expliquent probablement l’apparition du titre de Bar Ngay, 

porté par l’héritier présomptif du Saalum. Malgré l’existence du Barban, un Bar Ngay, chargé 

de l’administration du Siñi, était nommé, selon Samba Lobé Faye  

Le Bar Ngay  n’était pas Siñi-siñi. Il résidait à Kolobaan, mais lors de 

son investiture, il devait venir passer la nuit à Ngay, précisément à Kad 

Maduggu.898 

                                                            
896 Entretiens avec Ndiaye M., Kolobaan, novembre 2007   

897 Entretiens avec Kandji I.,  Kolobaan, novembre 2007 . Il faut remarquer que le patronyme Njaay attribué à la 
localité de Kolobaan est le même que celui de Kawoon. De notre point de vue, cela  souligne l’importance qu’a 
prise, très tôt dans les deux localités, l’influence de cette famille patrilinéaire. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 363 

Ici, aussi, il y a une sorte de doublement du commandement, mais comme pour le Joñik, une 

grande autonomie semble avoir été laissée aux populations locales. Ce sont elles qui, en 

dernière instance, entérinaient la nomination du Buur, puisque celui que ce dernier nommait à 

la tête du  Siñi était obligé de se plier au cérémonial (la nuit passée à kad Maduggu) qui 

officialisait les relations nouées entre le pouvoir local et le pouvoir central qu'’il représentait. 

                 On peut toujours noter qu'aussi bien dans le Siñi que dans le Joñik, les liens 

matrimoniaux ont consolidé ces accords. C’est ce qui explique que très tôt, on voit un 

Barban899 (Buur Banan), en l’occurrence Lat Ciloor Bajaan, accéder à la dignité de Buur 

Saalum tandis que plusieurs Buur Jiloor, du fait de leur appartenance à la famille maternelle 

Gelwaar purent être intronisés Buur Saalum.  

      En dehors de ces deux grandes unités territoriales qui malgré la présence du représentant 

du pouvoir central étaient comme placées sous administration indirecte (puisque tous les 

leviers du pouvoir local fonctionnaient), le Buur Saalum avait, à travers le Mbey originel, son 

territoire d’administration directe. C’était l’ensemble de ces villages/terroirs dont nous avons 

parlés plus haut. Théoriquement, tous relevaient directement de l’autorité du Buur Saalum, 

même si lui-même devait y nommer des Buur pour le représenter. C’était certainement la 

proximité avec la capitale du royaume qui permettait au souverain d’avoir un contrôle plus 

facile de ses représentants, mais même là aussi, surtout dans les villages de la rive nord du 

saloum, son autorité n’était pas absolue, mais tolérée par les populations à majorité seereer. 

Nos enquêtes dans ces villages permettent de se rendre compte que dans le Mbey, c’est 

comme s’il y avait deux sociétés qui cohabitaient et qui s’étaient mises d’accord sur un modus 

vivendi.                    

L’accession au pouvoir de Lat Menge a créé une sorte de scission au sein de la 

société qui, à partir de ce moment allait comprendre deux grandes composantes : les Seereer 

et les Ceddo. On vous dira souvent que telle ou telle localité est un village seereer, tandis 

                                                                                                                                                                                          
898 Entretiens avec Samba Lobé Faye, Ngay, novembre 2007  . Maduggu est le nom d’une mare qui se trouve à 
côté du village de Ngay. C’est sous l’arbre (Kad : Acacia albida) se trouvant près de cette mare que le Bar Ngay 
devait passer la nuit avant de prendre  fonction. 

899 Barban ou Bamban commandait, selon A.B.Ba, le village de Nguer et faisait partie de la famille Bajaan. (Cf. 
Ba, A.B., op.cit. p.6). Lors de nos enquêtes,  nous avons rencontré celui qui devait normalement hériter du titre 
de Barban qui nous a expliqué qu'’à l’origine, c’est le village aujourd’hui déserté de Coombi  localisé au nord de 
Banan qui leur servait de capitale. Le commandement du village de Nguer dont parle A.B.Ba doit certainement 
être plus récent.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 364 

qu'’un autre est ceddo, même si les populations qui y vivent, comprennent et s’expriment dans 

la langue seereer.  Ici, la différenciation se fait non pas sur la base de la langue qui est souvent 

le seereer, mais plus tôt sur le mode de vie. Seyni Diouf de Gandiaye résume bien la situation 

quand il tente d’expliquer la différence entre Seereer et Ceddo. Pour lui, Séeréer yi, mbey ak 

sàmm la ñu yaakaar. Ceddo yi jël alali jambur yi la ñu yaakaar, c’est-à-dire que « les Seereer 

ne vivent que de l’agriculture et de l’élevage, c’est leur seule occupation alors que les Ceddo 

vivent de razzia et ne comptent que sur les biens d’autrui»900.  

                     En général, les villages dits ceddo étaient, à l’origine, des localités fondées par 

des Seereer qui, finalement, face aux difficultés de la cohabitation, avaient préféré quitter 

pour aller ailleurs trouver un espace d’évolution plus calme. C’est par exemple le cas de Saté 

Waly, village à quelques kilomètres à l’Ouest de Kaolack et qui, selon Abdoulaye Alphonse 

Ndiaye, fut fondé par des Seereer de patronyme Caw901, mais qui finirent par aller s’installer 

de l’autre côté du saloum (sur la rive sud, en face de Kawoon) dans les villages de Cawando 

et de Sambandé. En effet, leur  village situé dans un environnement très propice à 

l’agriculture et à l’élevage, a été attribué à un membre de la famille royale, (le Sax Sax902 

Waly Bummi Ndiaye) chargé de ravitailler la capitale Kawoon en vivres. C’est ainsi que le 

village a pris son nom et Waly y a envoyé beaucoup de membres de sa famille. Saté Waly (le 

village de Waly) est ainsi devenu un village Ceddo  entouré de villages dits seereer903. 

                  Il arrivait aussi des fois que les paysans seereer, du fait de la proximité avec 

Kawoon, étaient obligés de partager l’espace villageois avec les Ceddo du roi. C’est dans de 

telles qu’on a en général deux quartiers : Ngaraaf et Ngulang. Ngaraaf est en général, le 

quartier occupé par ceux qui ont été les premiers à s’être installés. C’est là où résidait le 

Jaraaf, celui qui réglait les litiges entre ceux qui ne participaient pas directement à l’exercice 

du pouvoir politique. En fait, c’est à Ngaraaf que se trouvait le siège du pouvoir local, tandis 

                                                            
900.  Entretiens avec Seyni Diouf, Gandiaye, novembre 2007 

901 Le fondateur de Sate Waly s’appelait Moono  Nje Siss Caw. Le premier nom de la localité était Moonem. 
Entretiens avec Abdoulaye Alphonse Ndiaye , Saté Waly, janvier 2012 

902 Dans les zones qui relevaient directement de son administration, le souverain envoyait périodiquement un 
représentant chargé d’aller récupérer la contribution des populations. Les agents qui allaient faire ce travail au 
nom du roi étaient appelés  les Sax-Sax. Généralement, le roi leur attribuait nommément un village. Waly 
Bummi, ayant en charge le village de Moonem, on a fini par identifier cette dernière localité à son bien . Saté 
Waly signifie le village de Waly. 

903 Entretiens avec Abdoulaye Alphonse Ndiaye, Saté Waly , 30 janvier 2012  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 365 

que Ngulang abritait les représentants du pouvoir central et tous ceux qui gravitaient autour 

dudit pouvoir904.  

                            On peut souligner ici une autre  particularité par rapport aux autres 

royaumes du Nord de la Sénégambie. Au Saalum, l’abondance des terres a dû jouer un rôle 

important et influer sur le processus de structuration de l’espace. Ici, les souverains n’étaient 

pas confrontés à des laman, gérants des terres que les représentants du pouvoir central leur ont 

disputées au cours de l’histoire905. Il y a certes, au niveau du pouvoir central, le Grand Jaraaf. 

E. Noirot le décrit à la fin du XIXe siècle comme un dignitaire très puissant, qui avait la 

capacité de destituer le Buur, de désigner son remplaçant et, si le proposé refusait, le même Grand 

Jaraaf pouvait  le condamner à l’exil. A la mort d’un souverain, le Grand Jaraaf assurait toujours 

l’inter-règne906.   

          A travers ce Grand Jaraaf, on reconnaît le descendant de l’une des familles qui, avec 

Mbegaan, avaient conclu, à la fin du XVe siècle, l’alliance qui leur permit de jeter les 

fondements du futur royaume du Saalum907. Cette alliance dont nous avons parlé plus haut 

nous fait dire d’ailleurs qu'au Saalum, il y a eu une sorte de concomitance entre la naissance 

du pouvoir royal et celle de son contre-pouvoir sinon la solidification de ce dernier. Tous les 

deux ont évolué de manière parallèle, chacun conservant sa force d’influence dans le 

royaume. Cette situation a duré jusqu’à la fin du XIXe siècle. Comme le note E. Noirot 

confirmé par A.B.Ba, le Grand Jaraaf était le deuxième personnage du royaume et le 

représentant du peuple. De la même manière, dans toutes les unités territoriales qui ont 
                                                            
904  D’après S. Diouf (Gandiaye, novembre 2007), Ngulang mooy karce ceddo yi. Dëkk séeréer boo dem dégg ñu 
ne Ngulang, mooy boroom ndomb tank : (Ngulang est le quartier des Ceddo. Si tu entends le nom de Ngulang 
dans une localité de Seereer, saches que c’est là où se trouvent ceux qui détiennent le pouvoir politique).  

905 Dans la société wolof, A.B. Diop note que  « la monarchie s’assurait le gouvernement des hommes par son 
jaraaf ou jawriñ, tandis que la communauté sauvegardait son patrimoine foncier sous la gérance de son laman, 
subissant les contraintes que nous avons notées et qui se multiplieront, avec la centralisation du pouvoir et la 
recherche de clientèle, dans les rivalités des candidats au trône qui se développeront au cours de l’histoire » cf. 
Diop, A.B., La société wolof : Tradition et Changement. Les systèmes d’inégalité et de domination, Karthala, 
1981, p.144 

906 Noirot E., op. .cit. , 1892, p.444 

907 Il s’agit des descendants de Ngoyan Saar qui, selon Jabel Samb, faisait partie des premiers compagnons de 
Mbegaan. Selon ce chroniqueur de Radio Gambia, « Ngóoyan Saar, ak Maalig Daraame, ak Bàkka Saaxo, ak 
Mbegaan Nduur ñoo ànd  rëëd Saalum. Kii daf ko def sëriñ. Kii mu def ko ilimaan. Ki ci des mu ne ko fal naa la 
jaraaf-ju-rëy ngay fal di folli. (Ngoyan Saar, Malick Daarame, Bakka Saaxo et Mbegaan Nduur  ont fondé 
ensemble le Saalum. L’un, il [Mbegaan] en a fait son seriñ, [Malick Daraame] l’autre son Imam [Bakka Saaxo], 
celui qui reste [Ngooyan Saar] a été élevé à la dignité de grand Jaraaf  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 366 

constitué le Saalum Ceddo (Mbey et Këlu Kawoon), le titre de Jaraaf a subsisté. Ainsi, aussi 

bien dans le Joñik que dans le Siñi, celui-ci a conservé ses fonctions et son rôle et cela, malgré 

la nomination d’un buur (Buur joñik et Bar Ngay) par le pouvoir central. Son influence au 

niveau de l’administration locale est restée prégnante. La même chose se perçoit dans le 

Mbey, territoire plus proche de la capitale, mais où chaque localité qui polarisait un ensemble 

de villages était d’abord sous l’autorité d’un Jaraaf, avant d’être coiffé par un Buur nommé 

par le pouvoir central. 

                     Contrairement au Kajoor ou au Bawol par exemple où, avec l’avènement de la 

monarchie, s’était formé un groupe intermédiaire (les Jamburs) entre ceux qui détenaient le 

pouvoir politique et ceux qui en aucun cas ne pouvaient y accéder, au Saalum, de manière très 

tranchée, l’émergence de la monarchie a rapidement mis en parallèle deux groupes sociaux : 

celui des Ceddo et celui des Seereer. Si dans les premiers royaumes cités, les Jaraaf  

participaient de la clientèle du pouvoir central, dans le Saalum, ils ne gravitaient pas autour du 

pouvoir politique, même s’ils étaient, en dernière instance, à son service. Dans la localité de 

Ngooc, près de Gandiaye, le Jaraaf Malick Diagne précise que par sa fonction de Jaraaf, 

c’est lui qui veillait à la bonne marche de sa zone de commandement. Cependant, en dehors 

de celui que le roi désignait comme son représentant (on l’appelait Buur908), il y avait aussi le 

Farba. Sous le parapluie du Grand Jaraaf, il avait le monopole de  l’exécution, y compris par 

la violence, de l’autorité royale)909. S’il y avait donc, comme partout ailleurs dans les 

royaumes sénégambiens, la formation d’une clientèle, ici, celle-ci n’est pas constituée par les 

membres des familles installées avant la structuration du royaume. Ces dernières 

remplissaient la fonction de jaraaf et on ne peut pas dire comme le fait A.B. Diop pour la 

société wolof que  

 pour le contrôle du pouvoir à l’échelon régional, l’un des [moyens] des 

plus efficaces a été de confier le gouvernement des hommes, 

l’administration des communautés lamanales, à des représentants du 

                                                            
908 Selon le paar( c’est le chef des griots)  du village de Jokul, le roi du Saalum pouvait nommer Buur d’une 
localité (il faut comprendre la localité avec tous les villages qu'’elle polarise) un de ses parents ou bien une 
personne de son entourage (ñu nekkon ci weetam di ko daggu).  

909 Lors de nos entretiens à Ngooc, (novembre 2007), le Jaraaf Malick Diagne faisait remarquer que, Farba moo 
yoroon doole Buur, moo doon jeng, waaye maa doon jàpp, jox ko, ne ko jengal ma kii (c’est le Farba qui exerçait 
l’autorité du Buur, c’est lui qui exécutait les sentences, mais c’est moi qui arrêtais celui qu’on devait punir ou 
exécuter pour le lui remettre en lui disant : exécutes ou punis celui-ci). En fait,  C’est la Farba qui détenait la 
violence légale, mais c’est moi qui lui donnait l’ordre de l’exercer)  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 367 

pouvoir central (Jaraaf, Jawriñ), issus de celles-ci  et appartenant 

même aux familles des Laman ; ils n’étaient pas, comme ces derniers, 

les aînés et les ressortissants des segments de lignage majeurs, comme 

le voulait la tradition (Ku mag moom), mais des clients du souverain 

vis-à-vis duquel ils avaient fait acte d’allégeance et qu'’ils servaient 

longtemps avant d’être nommés (dagu).910     

                        Comme souligné par P. Pélissier, les Laman n’ont pas eu au Saalum 

l’importance qu'on leur connaît dans les régions plus au Nord. L’abondance des terres entre le 

saloum et la gambie a certainement été le facteur déterminant dans le fait qu'ici, le foncier  n’a 

pas tout de suite constitué un enjeu capital pour les acteurs du jeu politique. Le chef de 

communauté semble très tôt, avoir pris le pas sur celui de terre. C’est ce rôle que les Jaraaf 

ont joué dans les zones habitées par les populations seereer, alors que dans le Saalum oriental 

et méridional structuré bien après la partie occidentale, les représentants du souverain ont 

souvent exercé le pouvoir en tenant compte des dirigeants des communautés musulmanes 

(nous y reviendrons). Les populations seereer, s’adonnant en général à l’agriculture et à 

l’élevage, ont fourni très peu des clients à l’aristocratie ceddo du Saalum.  

                     Cette dernière, par l’utilisation de la langue, se rattachait certes au monde 

seereer, mais son mode de vie était aux antipodes de celui du paysan seereer. Celui-ci, tout en 

acceptant l’autorité centrale de Kawoon, ne semble pas s’être impliqué ou avoir pris des 

responsabilités auprès de ce pouvoir ceddo lequel exerçait une autorité indirecte sur les 

paysans à travers celle des Jaraaf, chefs issues de leur rang, vivant en leur sein et partageant 

avec eux les mêmes vécus, passé, présent et à venir. C’est comme si les représentants que le 

souverain du Saalum envoyaient dans les différents démembrements de l’ensemble du 

territoire, exerçaient un pouvoir qui, parce que basé sur la violence et les compromis, était 

finalement toléré. Telle est, au stade actuel, notre compréhension de la réponse de Seyni 

Diouf, Jaraaf de Gandiaye à propos de la cérémonie du Miis911. Cette cérémonie cultuelle qui 

réunissait les populations du terroir autour de la place de Gandiaye dénommée langacek, se 

faisait, selon lui, à la fin du mois d’avril ou au début du mois de mai. 
                                                            
910 Diop, A.B., op.cit., p.144 

911 Le Miis était (il l’est toujours) une cérémonie annuelle de chasse  qui avait lieu à l’approche de l’hivernage et 
qui rassemblait toutes les localités qui partageaient les mêmes croyances cultuelles. C’était  une occasion pour 
faire des divinations sur les prochaines récoltes, ainsi que sur les problèmes sociaux ou économiques  
susceptibles de se passer durant l’année à venir. Il était par excellence un élément de reconnaissance des 
localités appartenant au même terroir. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 368 

                         Les préparatifs étaient présidés par le Jaraaf, mais en présence du Buur 

Gandiaye. Cependant, ce dernier ne participait pas directement à la cérémonie qui se passait 

dans un endroit où il n’avait pas le droit d’accéder912.  Finalement, au Saalum, même si toléré, 

le pouvoir ceddo avait fini par être accepté, les Seereer l’ont toujours perçu comme détenu par 

des gens appartenant à un monde différent du leur. Il n’y avait cependant pas une étanchéité 

entre ces deux mondes se faisaient face, puisque, par le biais des alliances matrimoniales, ils 

se parlaient.  

Ainsi, à Jiloor, dès que le buur désigné par le roi du Saalum était accepté par les Seereer, on 

lui donnait une femme gelwaar et on l’installait entre Pecc et Jiloor, en un endroit appelé 

gent-Lingeer913.   

                      Si au plan étymologique, Ngaraaf renvoie à Jaraaf, Ngulang est par contre, un 

terme typiquement seereer,  ne renvoyant pas à une titulature, mais à la dénomination d’un 

espace. C’est l’arrière cours, là où se trouve tout ce qui, dans une maison est bric à broc et 

disposé en vrac. En fait, la signification du mot permet de comprendre qu'en général, les 

habitants de Ngulang étaient venus après ceux de Ngaraaf  qui étaient par conséquent leurs 

hôtes parce qu’installés bien avant et qui leur ont laissé ce qui restait de l’espace délimité. 

Dans le village de Gandiaye, la distinction dans l’occupation de l’espace est très nette et, en 

dehors des quartiers récents qui ont été érigés autour du noyau central, les deux anciens 

quartiers Ngaraaf et Ngulang se font toujours face. Jusqu’à présent, le village a son Jaraaf qui 

provient de la famille Diouf, considérée comme la première à s’être installée et fondatrice du 

village qui s’appelait Andiaye914 avant de devenir plus tard, par déformation, Gandiaye.  

Si on en croit les traditions relayées par les descendants des fondateurs du village, 

c’est un peu avant l’avènement de Mbegaan Nduur, pendant le règne du neuvième roi du Siin, 

que leurs grands pères arrivèrent en provenance de ce royaume secoué par des guerres. Le 

                                                            
912 Entretiens avec Seyni Diouf (Gandiaye, novembre 2007) 

913 Selon Aladji Diouf (Entretiens à Cakalar, novembre 2007) « Su ñu la nangoo, dañuy yëkëti gelwaar ci néeg 
ndeyam mey la ko. Su ñu ko falee  Buur-Joñig, du dëkk Jiloor. Diggante Pecc ak Jiloor lay dëkk. Foofu gent-
Lingeer la tudd ».  

 

914 Selon Seyni Diouf, Andiaye serait la déformation du nom d’un certain amadou Diagne, un marabout qui 
aurait conseillé aux premiers migrants venant du Siin, de s’installer à cet endroit. (il faut noter là aussi 
l’omniprésence de l’Islam dans les récits de fondation de village). 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 369 

village appartenait au terroir comprenant les localités de Buth et Thiombi915. Ce sont des 

villages situés dans un environnement prospère qui permettait non seulement l’élevage, mais 

aussi la pêche et l’agriculture. En somme, ce terroir situé à la frontière avec le Siin se 

présentait comme le grenier du Saalum. Les Buur Saalum ont perçu très tôt le rôle 

économique qu'’ils pouvaient jouer pour le royaume, surtout en matière de ravitaillement de la 

capitale. C’est la raison pour laquelle, cette zone était laissée aux mains de la Lingeer qui, par 

l’entremise de la Nduukaan (La nourrice) était chargée de la collecte de tous les produits 

(viande, poissons et mil) devant être acheminés à Kawoon. L’installation de la Nduukaan et sa 

suite se faisait dans le quartier Ngulang qui a accueilli tous les ceddo qui se sont installés à 

Gandiaye. 

                          De village fondé par des Seereer vivant de l’agriculture et de l’élevage, 

autour non pas d’un laman, maître des terres,  mais d’un jaraaf, chef de communauté, le 

terroir des villages de Buth, Thiombi et Gandiaye, du fait de la richesse de son environnement 

avait fini par accueillir des Ceddo dans le sillage de l’installation de la nourrice du royaume à 

Ngulang (quartier du village de Gandiaye faisant face à celui de Ngaraaf, occupés par les 

Seereer). Buth et Thiombi sont restés des villages seereer qui, pour se prémunir de la 

prédation de leurs voisins Ceddo, avaient élaboré tout un imaginaire tournant autour d’un 

mysticisme présentant leurs localités comme des lieux protégés et qui, par conséquent, 

suscitaient la crainte chez les ceddo. 

                         Il faut souligner cependant que, du fait de la proximité de la capitale, tout cet 

espace au Nord –ouest du royaume, compris entre la rive nord du saloum et la frontière avec 

le Siin au Nord, a été progressivement investi par les Ceddo. Vers la fin du XIXe siècle, avec 

le nouveau découpage effectué par les Français, l’administrateur colonial E. Noirot le présente 

comme la « province du Kahon, placée sous l’autorité directe du Bour Saloum…. »916 Il y 

compte « onze mille neuf cents douze (11912) habitants, répartis dans cent sept (107) villages 

avec une population presque exclusivement composée de thiédo et des gens du roi »917. 

                                                            
915 Ces trois localités participent au même Miis. (entretiens avec Mbaye Mbodj, buur Gandiaye en novembre 
2007) 

916 Noirot, E., op.cit. , 1892, p.419. 

917 Id., Ibid. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 370 

                     La bipolarisation de la société entre Ceddo et Seereer dans le Mbey se  fait aussi 

remarquer à Jiloor/Joñik comme on le voit dans le texte d’A. Sarr qui, à propos des quartiers 

du village note que « Samba Sarr, organisa le village de Djilor en plusieurs quartiers ;  Ngaraf, 

….. Ngorine, ….. Khoulang918, soit Vanock (cour intérieure [sic]) ».919  

Ces trois quartiers étaient tous des lieux de pouvoir. A Ngaraaf, logeait le Jaraaf, dirigeant de 

l’ensemble de la communauté, tandis que Ngorine920 et Khoulang (Ngulang) étaient les fiefs 

des Farba, représentants de l’exécutif.  

En somme, en analysant le processus de structuration du Saalum, on comprend 

pourquoi le pouvoir central était obligé de composer avec les différents pouvoirs locaux.  

L’autorité de ces derniers ne découlait  pas principalement de la gestion du domaine foncier. 

(La terre  n’étant pas une denrée rare, elle ne représentait pas encore un enjeu important au 

Saalum). Ce fut alors avec des chefs de communautés lignagères  que les successeurs de 

Mbegaan Nduur devaient discuter. C’est cela qui serait à la base de la multiplicité des titres de 

Buur  (et non  de laman) attribués aux différents représentants du pouvoir central dans les 

lieux (territoires, villages  et quartiers) appelés Saalum Ceddo. Cette partie du royaume 

structurée par Lat Menge Jeleen commença ainsi à prendre forme au cours de la première 

moitié du XVIe siècle. Au Mbey  regroupant des villages tout autour de Kawoon, les guerres 

entreprises par Lat Menge ont ajouté  non seulement les terroirs du Siñi contigus au Jolof et au 

Bawol, mais encore ceux du Laghem. C’est cet ensemble que les sources orales  désignent par 

le terme Këlu Kawoon.  La mainmise du nouveau pouvoir sur le Joñik élargit les frontières de 

                                                            
918 Khoulang est une variante phonologique de  Ngulang 

919 Sarr, A., op.cit. , p. 232 

920 Ngoring est un terme qu’on peut rapprocher de Koring. Des recherches sont à faire pour voir dans quelle 
mesure, il y a concordance entre les deux termes. Selon C. Giesing, (op. cit., p.290) Koring  serait le 
« représentant militaire d’un pouvoir/roi et collecteur d’impôts ». Pour elle, « les traditions orales confirment 
cela dans la mesure où elles décrivent les Koring, comme dépendants, au départ, d’un pouvoir au Tilibo 
Manding ou Manding Mali, en tant que membres d’expéditions guerrières ou en tant que fils de roi à la 
recherche d’une mansayaa qui leur serait propre. Modou Ndiaye de Jiloor rapporte quant à lui, que Ngoring 
abrite des Farba (appartenant au pouvoir exécutif et le représentant), et signifie aussi  chercher. A ce  stade, 
l’hypothèse que nous pouvons formuler est de savoir si Ngoring, ne serait pas  ce qui restait des vestiges d’un 
ancien  pouvoir, celui des Koring relié « au réseau de Sankolla » ?  C.Giesing (op.cit.,p. 290)  pense que « les 
informations sur Fari Sangul [à la tête du réseau de Sankolla] dans les sources écrites du XVe siècle et les 
actuelles traditions orales sur les Koring de Sankolla concordent et sur les noms des acteurs historiques et sur 
l’extension territoriale de leur influence. Il s’agit d’une zone s’étendant des frontières du Salum au nord-Ouest 
jusqu’au Kinara au Sud ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 371 

la nouvelle entité politique vers le sud- ouest, tandis que l’alliance avec la famille Ndaw 

consacrait l’émergence de l’unité administrative du Ndukumaan du côté de l’Est.  

 Ainsi, le deuxième temps de la structuration qui s’est fait dès le début de la 

seconde moitié du XVIe siècle, s’est  poursuivi tout au long du siècle suivant. C’est cet espace 

situé au Sud-est du Saalum, largement investi par des communautés musulmanes et qui prit, 

au XIXe siècle le nom de Saalum Ceriñ. Là, en dehors des deux Lew (Ndemeen et Pakala) 

offerts à des chefs musulmans pour service rendu, tout le reste du territoire a été confié en 

gestion aux alliés de patrilignage Ndiaye dont certains s’y étaient installés depuis le XVe 

siècle et avaient eu le temps de s’intégrer, par le biais des mariages, aux familles d’origine 

mandeng trouvées en place. Contrairement à Saalum Ceddo, il ya très peu de Buur dans le 

sud-est du Saalum. L’organisation administrative y était assez différente puisqu’ici, l’essentiel 

du peuplement s’était fait après l’émergence de la monarchie.  

                     Le commandement qui se trouvait aux mains des Bummi921, était réparti entre les 

deux grands espaces administratifs qui tournaient autour du Mandaax et du Kajmoor. Ce sont 

les fameux Boomeys dont parle Francis Moore. Il les décrit comme des gouverneurs 

appointés par le roi dans une partie du royaume qu'’ils commandaient, avec obligation d’aller 

rendre hommage au souverain une fois par an.  

                 Ils étaient, selon F. Moore, très puissants et faisaient un peu ce que bon leur 

semblait avec la population922. Ce sont ces Bummi qui ont accueilli les familles wolof, 

arrivées du Nord de la Sénégambie et les ont installées dans l’espace de commandement qui 

leur était attribué par les Buur Saalum. La position géographique de l’espace administratif 

qu'’ils commandaient923 se trouvait à l’origine de leur puissance, puisqu’ils purent très tôt et 

très activement participer pleinement au commerce sur la gambie. Le village de Kawuur où se 

trouvait le port du même nom, lieu d’échange commercial avec les Occidentaux, ainsi que la 

localité de Balanghar, toujours sur la rive nord de la gambie, relevaient de l’autorité du 

Bummi de Kajmoor.  

                                                            
921 Le Buumi, titre provenant du Jolof où le titulaire pouvait prétendre au titre de Buurba (cf., supra)  

922 Moore, F.,  op.cit. , p.86 

923 Le Mandaax et le Kajmoor sont près de la rive nord de la gambie. Les localités  de Kawuur, Joar et Balanghar 
ont été décrites déjà au XVIe siècle par A. D’Almada, et A.Donelha qui ajoute dans sa description, Iambor ,une 
autre localité du haut Badibu qui était  soumise au roi du Saalum. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 372 

                   Selon Allaji Lamin Jaane, chef du village de Kawuur Jaane Kunda, le Saalum 

était divisé en plusieurs circonscriptions dont Ndukumaan, Mandaax, et Kajmoor. Kawuur 

relevait de l’autorité du Kajmoor et en ces temps là, on apportait l’impôt au chef du Kajmoor 

qui se chargeait de l’acheminer à Kawoon924. Le mode de peuplement du Saalum sud-oriental 

fait apparaître un espace où s’étaient installées des familles lignagères qui ne participaient pas 

à l’exercice du pouvoir politique. Elles se contentaient apparemment de s’acquitter de l’impôt 

dû au souverain par le biais de son représentant. Les nombreux terroirs lignagers qui s’étaient 

constitués avec l’arrivée des nouveaux migrants avaient fini par renforcer la puissance des 

représentants du Buur Saalum dans cette partie du royaume. Aussi bien dans le Mandaax que 

dans le Kajmoor, les Bummi s’étaient retrouvés à la tête d’un nombre considérable de villages 

relevant de leur autorité directe, même si les communautés vivant à l’intérieur de ces localités 

reconnaissaient plus volontiers l’autorité de leur chef de lignage. 

               En tout état de cause, aussi bien au Saalum Ceddo qu’au Saalum Ceriñ, la 

structuration avait nécessité alliance et compromis. Ce processus a été à l’origine de 

l’apparition d’une classe dirigeante au sein de laquelle, l’appartenance au matrilignage 

Gelwaar était toujours requise pour tout candidat au titre et à la fonction de Buur, mais où 

progressivement, les patrilignages acquirent une importance considérable. Les familles sur 

lesquelles les souverains s’appuyèrent pour élargir et consolider le nouvel espace politique, en 

prenant des épouses Gelwaar, firent leur entrée dans cette « aristocratie » et leurs fils purent 

bientôt au même titre que les Gelwaar de patronyme Ndiaye, prétendre au titre de Buur 

Saalum.                       

En somme, « l’aristocratie » gelwaar du Saalum, contrairement à celle des Garmi 

du Kajoor, Bawol et du Waalo, était plus ouverte. Dans ces derniers royaumes, tout candidat 

devait appartenir au patrilignage du fondateur et à l’une des familles maternelles925 

descendant des anciens Laman des terres qui ont finalement constitué le territoire du royaume. 

Les prétendants devaient  remplir dans ces entités au moins deux conditions essentielles pour 

concourir, alors qu'’au Saalum, l’appartenance au matrilignage gelwaar  était la condition 

                                                            
924 Diané, A. L., entretien en avril 2004 à Kawuur Diané Kunda. Selon lui, Fii réewu Saalum la. Saalum dafa am 
ay gox. Ndukumaan, Mandaax, Kajmoor. Fii, buuru Kajmoor moo komande fii. Taŋ yooyu ki nekk fii mooy yóbbu 
naamo ci buur Kjymoor. Bumi Kajmoor jottali ko  buur Saalum ca Kawóon. 

925 Au Kajoor et Bawol, elles étaient au nombre de sept (7) et au Waalo, trois (3), selon Y. Dyao. (cf. Gaden H., 
« Légendes et coutumes Sénégalaises : les cahiers de Yoro Diaw», Paris, Leroux (extrait de la Revue 
d’ethnographie et de Sociologie), 3, 1912  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 373 

essentielle. Il faut rappeler que les Gelwaar étaient la résultante de l’alliance entre les chefs 

fonciers (les Laman) trouvés au Siin et ceux, beaucoup plus politiques, représentés par Maïssa 

Waly Jonn et ses compagnons926. L’ouverture de cette famille, qui intégrait en son sein tous 

les hommes qui épousaient ses filles, se comprend si on tient compte du désir d’une 

communauté minoritaire dans l’espace qui l’a accueillie et son souci de se renforcer en 

élargissant ses membres.  

               Pour maîtriser politiquement le nouvel espace délimité par Mbegaan Nduur, les 

Gelwaar du Saalum ont noué des relations matrimoniales avec leurs alliés dont  la plupart 

était des immigrés. Ce sont ces relations qui furent à l’origine de l’apparition de familles 

patrilinéaires très influentes dans le royaume. C’est avec ces dernières que se fit 

l’élargissement et la gestion administrative du nouveau royaume. Ainsi, si malgré tout le 

matrilignage Gelwaar était resté important, au Saalum et même au Siin d’ailleurs, avec les 

nécessités de l’évolution politique, la famille paternelle du souverain acquérait 

progressivement une place considérable dans le fonctionnement du royaume. C’est ce que 

souligne F. Ndiaye quand, parlant du Siin, il note que  

la véritable conquête [du Sine] ne sera effective qu'’avec la mise sur pied 

d’une force politico-militaire, le Kurcala927 ou famille paternelle du 

prince. De par sa fonction, elle vise essentiellement la conquête du 

pouvoir. Le Kurcala regroupait tous les membres de la famille paternelle 

ainsi que leurs alliés et définissait une stratégie commune pour défendre 

l’intérêt de la famille.928  

                     La constitution de ces forces politico-militaires autour des familles patrilinéaires 

des souverains a constitué en fait une mutation dans la nature et peut-être aussi dans la 

conception du pouvoir. En effet, au moment de l’émergence du Saalum, nous avions noté que 

les forces sociales qui avaient soutenu le nouveau pouvoir étaient pour l’essentiel composées 

des populations trouvées sur place par  celui qui est supposé être le fondateur du royaume. 

Cependant, au moment de l’élargissement et de la structuration de la nouvelle entité, c’est par 
                                                            
926 Voir, en annexe I c , le récit d’Elhadj Diouf relatif à l’arrivée des Gelwaar au Siin. 

927 Kurcala signifie en  seereer la ceinture du père, sous entendu tous les enfants se rattachant, par les 
hommes, à un même ancêtre.  

928 Ndiaye F., La Saga du Peuple Sérère. T.I. : De ce qu'’on rapporte sur la tradition du Sine et du Saloum. (Texte 
inédit Inédit, déposé au B.S.D.E. A. sous le numéro 19033231209, p.4) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 374 

la continuité de la stratégie d’alliance avec de puissantes familles étrangères entamée par 

Mbegaan Nduur, que les souverains du Saalum renforcèrent, selon toute probabilité, leurs 

assises politiques. C’est cette politique qui a été, nous semble-t-il, à la base de la naissance 

d’une classe politique dont la plupart des membres, parce qu'’ayant contracté mariage avec 

des filles Gelwaar, purent légitimement prétendre au titre de Buur Saalum. La puissance de ce 

dernier se mesurait progressivement à l’aune de celle de son patrilignage  et du réseau de clientèle qui 

gravitait autour de celui-ci. Ainsi, en dehors de la famille des Ndiaye dont l’alliance remonte à 

Mbegaan Nduur, celles des Ndaw, Mbodj, Fall et Diouf purent elles aussi, au fil des ans, tisser 

tout un réseau de clientèle et compter parmi les grandes familles du Saalum. Présentons 

quelques unes d’entre elles. 

2. Les Familles dirigeantes ou les « Grands » du Royaume 
                Si en milieu seereer la lignée maternelle est à la base de l’identité première de 

l’individu929, dès qu'’on parle de pouvoir politique, les lignées paternelles interviennent. Ce 

sont elles qui, au Saalum, permettaient aux différents candidats d’avoir la puissance (la 

légitimité étant offerte par l’appartenance à la lignée maternelle gelwaar) nécessaire pour 

s’imposer à la tête du royaume. Si on regarde la liste dynastique du Saalum, on voit que les 

quarante neuf souverains répertoriés par A.B.Ba, se répartissent à neuf exceptions près, à 

l’intérieur de quatre familles paternelles dont les trois ont fini par être identifiées  à des 

régions précises. Ce sont les Ndiaye (qui ont pratiquement toujours administré le Mandaax et 

le Kajmoor), les  Ndaw (qui ont bénéficié du Lew du Ndukuman), ainsi que les Mbodj, 

derniers venus (qui ont eu à diriger très souvent le Joñik et plus tard le village de Gandiaye et 

ses environs avec le titre de Buur Gandiaye 930). 

 La famille Diouf qui a eu à fournir huit (8) Buur Saalum n’a pas eu de « fief » au 

Saalum à l’image des Ndaw au Nukumaan, des Ndiaye au Kajmoor et Mandaax et des Mbodj 

au Joñik et à Gandiaye. C’est probablement parce que le renforcement de sa puissance et son 

influence dans le royaume s’étaient faits au moment où le Saalum entrait sous la domination 

                                                            
929 Le Tim ou matrilignage sert à replacer l’individu dans le contexte d’origine de ses ancêtres et d’avoir ainsi 
plus de paramètres pour le connaître, le comprendre et cerner quelques éléments de son identité.  

930 C’est au cours du règne du Buur Saalum Gedel  Mbodj (1879-1896), que le premier Buur Gandiaye a été 
nommé. Ce sont les habitants du village, fatigués semble t-il de la tyrannie de la Nduukaan (la nourrice du roi 
chargée du ravitaillement de la cour de Kawoon) qui avaient sollicité auprès du pouvoir central, la nomination 
d’un Buur plus accommodant. Gedel, leur avait envoyé Sengane Fatma qui d’ailleurs à l’époque, selon l’actuel 
Buur Gandiaye était encore très jeune.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 375 

coloniale (puisque six (6) des huit souverains de patronyme Diouf ont régné au XXe siècle), 

période qui a coïncidé avec la restructuration de cet espace pour servir le projet colonial. Les 

« Grandes Familles » qui ont participé à la réalisation du projet politique de Mbegaan Nduur 

ont donc été, en dehors de celles qui lui ont fourni les forces sociales nécessaires pour venir à 

bout des premiers obstacles931, les Ndiaye, Ndaw et Mbodj. Ce sont elles qui ont formé les 

Ceddo du Saalum, groupe, catégorie socio-politique ou classe sociale dans une certaine 

mesure, dont la plupart des membres, du fait des alliances matrimoniales, pouvaient se 

réclamer d’ascendance gelwaar et nourrir des prétentions au pouvoir suprême. 

 Les Ndiaye dans le Saalum sud-oriental 

Les Ndiaye étaient les « buur-administrateurs » du Saalum sud-est. Dès la première moitié du 

XVe siècle, au moment de l’expansion du Grand Jolof, le Saalum oriental accueillait 

beaucoup de populations en provenance du Jolof. La plupart des Ndiaye de cette partie du 

Saalum prétendent d’ailleurs descendre du Buurba Biram Njeme Eler Ndiaye, celui-là même 

qui a initié les échanges entre le Grand jolof et les Portugais sur la gambie932. Pourtant si on 

suit A.B.Ba, l’arrivée des populations wolof, particulièrement celle des Ndiaye semble avoir 

été antérieure à ce souverain. En effet, cette source fait remarquer que 

La famille  Ndiaye serait la plus ancienne au Badibou [le Badibu, est le 

prolongement de l’espace  Sud- oriental du Saalum vers la rive nord de la 

gambie]. En effet, un nommé Babakar Ndiaye, originaire du Dyolof, se serait 

installé au village de Boumbouni où se trouve son tombeau qui est l’objet d’un 

pèlerinage annuel et solennel…. Les descendants de Babakar Ndiaye ont 

toujours été des cultivateurs et des marabouts ; ils n’ont jamais cherché à 

concourir pour la royauté, contrairement aux descendants de Biram Ndièmé 

Eler Ndiaye qui vinrent au Saloum après lui933.  

                     Les premiers successeurs de Mbegaan Nduur, pour renforcer leurs positions dans 

ce royaume, s’étaient appuyés sur les descendants de ces familles Ndiaye, notamment celle 

descendant de Biram Njémé Eler. Dans ce Sud-est du Saalum où la présence des familles de 

patronyme Ndiaye est assez ancienne, les Buur Saalum ont érigé des commandements 
                                                            
931 Ce sont des familles  qui s’étaient alliées à Mbegaan  pour combattre Ely Banna Sall. Il s’agissait des Sarr, 
Niang, Guèye, Kital, Besaan etc… (voir texte en annexe de Jabel Samb, chroniqueur à Radio gambia).  

932 Voir Supra. 

933 BA A. B., op.cit., p.14 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 376 

territoriaux qu’ils ont confiés à des membres de leur famille, avec le titre de Buumi. Ces 

commandements territoriaux englobaient les terroirs de Kajmoor et de Mandaax qui, du fait 

de leur situation géographique, avaient une position stratégique pour qui voulait participer au 

trafic qui se faisait le long de la gambie. Selon Jacques Faye,  

la création de la province du Kaymor a été une des étapes de cette 

extension [du Saalum] vers le Sud. Il faut sans doute voir dans cet 

expansionnisme, un désir de contrôler le commerce avec les Portugais 

qui se fait sur le fleuve gambie et ses affluents (notamment à Kaur) »934.  

C’est peut être cela qui explique l’arrivée importante de populations qui y est notée au XVIIe 

siècle935 ainsi que la puissance des Buumi soulignée par F. Moore au début du XVIIIe siècle. 

 

 Les Ndaw au Ndukumaan 

Les Ndaw, nous l’avons vu, étaient les commandeurs au Ndukumaan. Leur 

alliance avec les Gelwar a été à l’origine de l’érection du Ndukuman (comme unité 

administrative) dont l’administrateur, appelé Bëlëp commandait l’armée royale en campagne. 

Cependant, les termes de l’alliance ont eu pour conséquence une sorte de partage des forces 

du souverain puisque le Bëlëp acquérait par ce biais, un lew considérable sur lequel il allait 

appuyer pour raffermir sa puissance. Une fois concédée, cette forme de propriété foncière, 

héréditaire à l’intérieur de la famille du bénéficiaire, fonctionnait comme un fief, même si 

pour le cas du Ndukuman, c’est le commandement administratif qui était juridiquement 

héréditaire à l’intérieur de la famille Ndaw. Cette dernière devait collaborer avec les familles 

trouvées sur place et dont les dignitaires dirigeaient les villages terroirs les plus importants.  

                     L’importance du Bëlëp se mesure au fait que les souverains du Saalum lui 

laissaient non seulement le titre que sa famille portait quand elle était au Namandiru dans le 

Jolof oriental, mais encore il avait la latitude d’organiser l’espace qui lui était dévolu et d’en 

attribuer le commandement administratif à des membres de la famille Ndaw. Le Bëlëp s’était 

                                                            
934 Faye  J., op.cit. p.59 

935 Jacques Faye note que les Siise étaient arrivés dans le Kajmoor du temps du Buur Saalum Malewtaan (1503-
1543) et A.B.Ba signale que le Pakala, espace contigu au Mandaax, a été offert à un marabout de patronyme 
Siise par le Buur Saalum Senghane Kewe (1696-1726) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 377 

créé par ce biais, une clientèle propre et devint en fait le chef tout puissant d’une partie du 

territoire du Buur Saalum. C’est certainement ce qui fait dire à M. Klein que  

by incorporating Jagoon  Ndaw, who must have come with a body of 

retainers and followers, the Buur Saalum laid the basis for a powerful 

autonomous province, but also got the services of the Bërlëp Ndukumaan 

in his conflicts.936  

Si on ajoute à cela les alliances matrimoniales nouées avec les familles Gelwaar, on voit 

comment progressivement, les Ndaw finirent par faire partie de la classe dirigeante du 

Saalum, royaume dont ils devinrent des acteurs politiques importants. Avant le milieu du 

XVIIe siècle, Ndene Ndiaye Marone (1638-1640), fils du Bëlëp Galmëysa Ndaw, devint le 

onzième  souverain du Saalum, et le premier de patronyme Ndaw. 

  

 Les Mbodj dans le Joñik   

Le compromis avec le Joñik, toponyme qui apparaît au début du XVIe siècle dans 

les relations de voyages des Européens937 aboutit, avant le milieu de ce siècle, comme nous 

l’avons vu, à l’intégration de l’espace de commandement de ce roi à celui du Buur Saalum. Là 

aussi, l’autonomie dont bénéficiait cette unité territoriale dont la formation semble plus 

ancienne que celle où siègeait le pouvoir central de Kawoon permettait à ses dirigeants 

d’évoluer autour d’une aristocratie locale. Les administrateurs qui étaient envoyés par 

Kawoon pour diriger le Joñik devait toujours prendre femme parmi les Gelwaar de Jiloor. 

C’est ainsi que, progressivement, l’unité territoriale du Joñik fut commandée par des Gelwaar 

de patronyme Mbodj. Selon A. B. Ba, les Mbodj sont arrivés en provenance du Waalo.  

Au temps du Brak Kantiak, un prince très vif et très beau vint s’installer au 

Saloum et se maria avec une femme gelwar, Diogop Bigue Souka. Le premier 

Buur Saloum du nom de Mbodj, Mbagn Diogop, est son fils. Ce prince s’est 

installé au village de Ndya sous le règne de Biram Khourédia Tiek, ou Ndéné 

Ndiaye.938 

                           Nous n’avons pas vu, sur les listes des souverains du Waalo, le nom de ce 

Brak dont parle A.B.Ba. Cependant, par le son, le mot Kantiak se rapproche beaucoup du nom 
                                                            
936 Klein  M., op.cit. p.12 

937 Fernandes  V., op.cit.,  p.29. Cette source use du terme Borjoñik pour nommer le bras de mer  situé au sud-
est de celui du saloum. Ce cours d’eau est désigné par le terme Broçalo 

938 Ba, A.B., op.cit. p.10) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 378 

d’un souverain du Waalo. Il s’agit du Brack Bar Tiaka. Il est possible, que ce soit le même 

personnage. Le règne de ce  Brack  (Bër Tiaka) qui a eu lieu au cours du XVIIe siècle, a été 

perturbé par les rivalités entre les familles maternelles Loggar et Tëjjëk939. Cette période a 

coïncidé en effet à un moment assez troublé de l’histoire du Waalo. Beaucoup de princes de 

ce royaume avaient été contraints à l’exil, du fait de la volonté du Brack Bër Tiaka940 de se 

passer de l’autorité du Sëb ak Bawar 941 et de renforcer la puissance des Loggar, sa famille 

maternelle. C’est dans ce sillage que les enfants d’Aram Bakar (à savoir Yérim Mbagnick, 

Ndiack et Natago), qui étaient les représentants de la famille Tëjjëk, s’étaient retrouvés en exil 

au Wuli, avant de revenir en force. Ils allaient, par la suite, monopoliser le pouvoir au Waalo 

tout au long de la première moitié du XVIIIe siècle942. Il est possible que ce soit au cours de 

cette période (XVIIe siècle), qu’une branche de la famille Mbodj soit arrivée au Saalum où 

elle allait faire souche. Son alliance avec les Gelwaar permit  à ses membres de prétendre au 

titre de Buur Saalum. Ainsi, dès le milieu du XVIIIe siècle, il y a eu sur le trône du royaume, 

un souverain de patronyme Mbodj. Il s’agissait de Mbañ Jogop Njaay Mbodj. 

                    A partir de ce moment, cette famille, au même titre que celle des Ndaw, vint 

grossir les rangs de l’aristocratie et c’est ainsi que, progressivement, la plupart de ses 

membres furent envoyés dans le Joñik pour y représenter le Buur Saalum. Il est vrai que le 

Joñik n’a été le « fief » d’aucune famille en particulier, puisqu’elle s’était constituée, en tant 

qu’unité territoriale, bien avant le Saalum.On retrouve ainsi une pluralité de patronymes 

parmi les Buur Jiloor. Cependant, sur les quarante six noms de Buur Jiloor que nous avons 

                                                            
939 Tëjjëk, Jos et Loggar sont les trois familles maternelles princières du royaume du Waalo qui fournissaient les 
candidats de patronyme Mbodj, devant concourir  pour le titre de Brack (cf., Barry B., Le royaume du Waalo ou 
le Sénégal avant la conquête, Karthala, 1985,p.72-73 et suivantes 

940 Amadou Wade présente Bër Tiaka comme le trente cinquième (35) Brack qui a régné de 1576 à 1640 (cf., 
« Chronique du Waalo sénégalais (1186 ?-1855)» B.I.F.A.N., T.XXVI, série B, n°3-4, 1964, p.470). Dans la 
chronologie des Brack qu’il établit, F. Brigaud note qu'’il part « de la date supposée de la mort de [Natago-Aram 
en 1769, d’après Yoro Dyao/Rousseau, et tenant compte de la durée des règnes indiquées par Sall 
Boubou »,Bër Tiaka aurait alors régné de 1630 à 1670.  cf., Brigaud, F., op.cit. p.73  

941 Le Sëb ak Bawar représentait l’assemblée des notables du Waalo, une sorte de contre pouvoir face à celui 

du souverain. Il défendait théoriquement les intérêts de la population contre les abus des gouvernants. (voir : 

Gaden, H., Légendes et coutumes Sénégalaises, les cahiers de Yoro Dyao Paris, Leroux (extrait de la Revue 

d’ethnographie et de Sociologie), 3, 1912 

942 Barry, B., op.cit., 1985.                         

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 379 

retrouvés sur une liste qui nous a été remise par la famille du Farba de Kawoon943, une 

quinzaine porte le patronyme Mbodj, à égalité avec les Ndiaye. Sur cette base, on peut penser 

que, le Joñik a été certainement le premier commandement territorial confié à la famille 

Mbodj944 et que cette dernière avait fini par s’y créer une clientèle, avec parfois de solides 

liens de parenté au niveau local.  

               Une lecture attentive de la liste des Buur Jiloor montre d’ailleurs une mainmise des 

Mbodj à la tête du commandement territorial durant toute la seconde moitié du XIXe siècle. Si 

le Joñik n’était pas la chasse gardée de la famille Mbodj, celle-ci y avait malgré tout des 

soutiens aussi solides que ceux des Ndaw dans le Ndukumaan.  

3. Un pouvoir décentralisé mais non faible 
           La description du Saalum faite par A.A.Almada dans la seconde moitié du XVIe siècle 

révèle un système administratif qui fonctionne avec tous les avantages d’une organisation 

rationnelle.  

Il [le roi du Saalum] est maître d’un grand royaume ; il a trois nations qui lui 

obéissent, à savoir Barbacins, Jalofos et Mandingas, et il les gouverne avec une 

très bonne organisation par l’intermédiaire de deux capitaines-généraux 

appelés chez eux Jagarafes. L’un, gouverne dans la paix et dans la guerre le 

Barbacins, l’autre les Jalofos et les Mandingas, et ceux-ci ont sous leur autorité 

beaucoup de gouverneurs répartis par tout le royaume dans les localités où ils 

vivent en de très beaux villages ; on les appelle Jagodins, ils servent de 

capitaines et gouverneurs de ces localités. Ils rendent compte à leurs supérieurs 

de tout ce qui se passe et entre sur leurs terres et ces supérieurs en rendent 

compte au roi, et grâce à cette organisation et méthode, le roi sait tout ce qui se 

passe dans son royaume et combien de gens de guerre il a.945   

                                                            
943 La liste nous a été prêtée ( pour photocopie ) par Pape Sarr, un des fils de Farba Malick Sarr que nous avions 
interviewé en 2004 mais qui n’était plus de ce monde lors de notre deuxième passage . Selon Pape Sarr, ce 
document  a été retrouvé les papiers de son défunt père. 

944 Mbagne Diogop Njaay Mbodj identifié par A.B.Ba comme le premier membre de la femme Mbodj à avoir été 
couronné  Buur Saalum  a été, avant cela, Buur Jiloor, puisqu’il se trouve sur la liste des Buur Jiloor; de même 
que le Buur Saalum Kumba Ndama Mbodj (1855-1859) a d’abord été Buur Jiloor avant d’être Buur Saalum et 
son passage à la tête du Joñik a été suivi par le règne de quatre autres membres de cette famille. 

945 Almada A. A.,  Brief Treatise on the Rivers of Guinea (being an English translation of a variorum text, 
translated by P.E.H. Hair and notes by Jean Boulegue (Liverpool: Department of History, 1984 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 380 

                           Jusqu’à la fin du XIXe siècle, cette charpente de ce qui a constitué la texture 

politico-administrative était toujours en place puisque E Noirot, dans son « Rapport sur la 

participation des contingents du Saloum à la campagne dirigée contre le Bourba Djolof » 

mentionne la présence du Jaraaf Wolof ainsi que du Farba Jurey respectivement nommés 

Alassane Ngoné et Dhien Sarr.946 Les explications qu’il donne du Jaraaf Wolof, renvoient à 

celui qui installait les chefs de village dans leurs fonctions, tandis que le Farba Jurey évoque 

le commandant des Ceddo de la couronne. Dans son rapport, il ne mentionne ni le Jaraaf qui 

gouvernait les Seereer (les Barbacins dont parle Alamada), ni  les Jawdins (Jagodins) que l’on 

trouve dans le passage de cet auteur du XVIe siècle. L’explication de ce silence peut résider  

dans le fait que probablement, le Buur Saalum ne pouvait voyager avec tous les grands de son 

royaume. Elle peut aussi résider dans le fait qu’entre le  milieu du XVIe siècle, (période du 

passage d’Almada) et la fin du XIXe siècle (moment où E. Noirot écrit), la trajectoire 

historique suivie par le royaume avait introduit des données nouvelles qui ont eu des impacts 

sur la manière de gouverner et sur la perception que l’on pouvait avoir du pouvoir du 

souverain.  

                      La mise en place de ce pouvoir et le processus de territorialisation de l’espace 

avaient fait émerger une aristocratie politico-militaire dont les membres, d’abord alliés des 

premiers buur, étaient finalement devenus, par le biais des alliances diverses, autant 

prétendants légitimes à la dignité royale. Si c’est grâce à son appartenance au matrilignage 

gelwaar qu'un membre de la classe dirigeante du Saalum pouvait prétendre à l’intronisation, il 

est à peu près sûr que sans l’appui de son patrilignage, il n’avait aucune chance d’être soutenu 

et d’y accéder. Tout au long de l’évolution du royaume, les grandes familles dirigeantes dont 

nous avons parlé plus haut s’étaient, selon maintes considérations, attelées à se renforcer, 

cherchant toujours à  asseoir les bases d’une puissance qui au moment du choix d’un 

souverain, ferait pencher la balance en faveur de celui de  leur patrilignage. Ainsi, on peut 

remarquer d’ailleurs sur la liste dynastique que, dès qu'une de ces familles ceddo arrivait au 

pouvoir, elle y restait au moins pendant un ou deux autres règnes et entre temps, beaucoup de 

buur-administrateurs du même patrilignage étaient nommés à l’intérieur des unités 

territoriales. C’est cela qui explique la fréquence du mot Buur (traduit un peu trop 

commodément par le terme de roi)  dans le texte que Le Brasseur a écrit vers la fin du XVIIIe 

siècle. Le passage dans lequel il évoque le Saalum insiste sur la concurrence des Anglais sur 

                                                            
946Becker Ch., Martin V., Mbodj M., op.cit. p.55 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 381 

la gambie et l’intérêt que les Français auraient pu tirer du commerce avec le royaume du 

Saalum s’ils arrivaient à s’installer à Kawoon. Il note expressément que lui-même,   

n’aurait pas manqué de faire cet établissement, s’il y eut vu quelque possibilité 

et s’il n’eut pas craint les hostilités de certains grands gens qu’on nomme 

Gueloirs qui prennent tous le nom de Rois et qui veulent être absolus, même vis-

à-vis du Roi et des Alquiers. Il seroit donc nécessaire pour réussir à faire le 

commerce à Salum d’une manière un peu sûre, de mettre ces grands gens dans 

nos intérêts, leur faire des présens et exiger d’eux des otages qu’ils ne 

refuseroient surement pas947.  

               En fait, les « grands gens qu'on nomme Gueloirs » dont parle Le Brasseur étaient les 

ceddo de matrilignage gelwaar, mais qui, parce qu'’ils appartenaient aussi à l’un des puissants 

patrilignages du Saalum, avaient reçu en gestion, un village ou une localité d’importance 

variable et, par ce fait, portaient le titre de buur. La plupart des buur dont le titre est associé à 

une localité appartenaient à cette catégorie d’administrateurs, concessionnaires de terre. Ils 

n’étaient en définitive que les gestionnaires avec une large autonomie d’une localité ou d’un 

village/terroir. C’était le cas de celui de Gandiaye, (nous avons déjà mentionné le processus 

qui a été à la base de la nomination de Sengane Mbodj, premier buur-Gandiaye, par le Buur 

Saalum Gedel). Au cours de nos enquêtes dans le village de Kembu situé dans Këlu Kawoon, 

en interrogeant la famille Diop qui a fourni le premier buur- Kembu, nous nous sommes 

rendu compte qu’en fait, ce fut seulement dans la seconde moitié du XIXe siècle que le titre 

avait été porté, pour la première fois, par Bunka Diop, descendant d’une famille de 

l’aristocratie du Kajoor émigrée948.  

                  C’est ce processus de morcellement du territoire (pour attribution à des alliés qui, 

du fait d’une alliance matrimoniale avec l’aristocratie gelwaar, participaient à la gestion de la 

localité qui leur est confiée, non pas comme client mais comme acteur principal),  qui avait 

abouti à la constitution de cet important nombre de buur. Ces derniers étaient tous Gelwaar et, 

si on en croît Le Brasseur, ils disposaient d’une autorité si grande que pour Le Brasseur   

                                                            
947 E. Noirot  cité par  Becker Ch. & Martin  V., «  Détails historiques et politiques, mémoire inédit (1778) de J. A. 
Le Brasseur » ,B.I.F.A.N,  Série B, tome 39, , n° 1, octobre 1977, p. 17 

948 Selon  Mamadou Diop, chef du village de Kembu (Entretiens de  février 2006 à Kembu), ce fut le  Buur 
Saalum qui a autorisé notre grand père, Bunka Diop , à venir s’installer dans cet ancien  village soose alors 
déserté.Sa famille et lui étaient des Diop du Kajoor  qui étaient venus au Saalum suite aux troubles qu'’avait  
connus ledit  royaume au milieu du XIXe siècle.       

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 382 

Le Roi de Saloum n’en a que le nom, puisqu’il n’a aucune autorité sur les 

Gueloirs. [Parlant du droit de pillage, il note que], les pillages sont toujours 

appuyés de quelques prétextes dans les Royaumes de Cayor et de Baol, mais à 

Salum, c’est absolument le caprice et le besoin qui le déterminent. Tous les 

Gueloirs et les fils du Roi ont le droit d’en faire et ils vont en chercher même 

parmi les soldats du Roy, quand cela leur plait »949.  

Si on replace le texte de cet auteur dans le contexte du XVIIIe siècle où il est écrit, on peut 

comprendre l’importance de ces buur qui tous ont pu participer au trafic négrier et renforcer 

leur puissance matérielle et militaire. En effet, le Saalum, comme l’ensemble des formations 

politiques et sociales de l’espace sénégambien, a été partie prenante de ce commerce qui, très 

tôt, a relégué au second plan  toutes les autres formes d’échanges qui se faisaient entre 

l’Europe et l’Afrique de manière générale.  

   Ainsi, le contexte d’émergence associé au processus de formation du royaume 

ainsi que l’environnement international dans lequel il a tout de suite évolué, ont favorisé une 

forme de décentralisation du pouvoir des Buur au Saalum. Leur politique d’alliance (militaire 

et matrimoniale) a est à l’origine de la formation non pas d’une clientèle politique fidèle au 

pouvoir central, mais d’une « aristocratie » composée de puissantes familles qui avaient leurs 

propres clients. La richesse du Saalum aidant, ces familles qui participaient au commerce 

florissant sur la gambie allaient devenir, ou ont dû devenir très vite, de véritables potentats 

locaux dans les régions dont elles avaient la charge, à l’image de ces multiples Bummi dont 

parle Francis Moore, facteur représentant les intérêts du commerce anglais à Joar en 1734.  

Le 16 octobre, on fut alarmé par les bruits d’une guerre qui s’allumait entre les 

nègres, et dont Joar allait devenir le théâtre. Le Bomey de Cajamore, canton du 

royaume de Barsali, et le Bomey de Cajawan, autre pays voisin, vinrent 

informer Moore, par un mouvement d’amitié, que Bomey Haman Seaka, frère 

du roi de Barsalli, ayant pris les armes contre ce prince, était assisté de sa 

révolte par quelques peuples de Yani et de Yamina, et que suivant les 

apparences, ils s’empareraient bientôt de cette partie du royaume de Barsalli.950  

 

                                                            
949 Becker  Ch. & Martin  V., op. cit., 1977,  p.24.   

950 Walckenaer .C..A.,  P., Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des Relations    De Voyages 
par Mer et par terre. Paris, Lefèvre, MDCCCXXVI,  « Voyages de François Moore dans les parties intérieures 
de l’Afrique contenant la description du pays et des habitants ».T.III, p.477                                                               

   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 383 

                   A travers les termes de Bomey de Cajamore et de Cajawan, on reconnaît 

facilement les titres de Bummi kajmoor et Bummi Kacawaan. Les terres ou localités qui 

leur étaient affectées étant proches du comptoir anglais de Joar, ces princes 

concessionnaires de terre et d’autorité allaient jouer sur cette proximité et participer, 

autant que faire se peut, au trafic, mais à leur propre compte puisqu’apparemment, 

c’était toujours à l’insu du représentant du souverain. En fait, on voit qu'’au XVIIIe 

siècle, la centralisation administrative décrite par A. Almada et qui caractérisait le 

Saalum à la fin du XVIe siècle (au moment où cet auteur écrivait), n’était plus de mise. 

L’évolution du royaume et son insertion dans la dynamique créée par le commerce 

atlantique avait commencé à faire jouer les forces centrifuges, contraignant le souverain 

à fractionner l’espace d’exercice de son pouvoir. C’est dans ce sens qu'’il faut 

comprendre d’ailleurs cette réponse de Farba Malick Sarr de Kawoon parlant desdits  

territoires. Avant, dit-il, le Saalum était divisé en provinces et à la tête de chacune, il y avait un 

chef. Ils étaient au nombre de quatre vingt dix neuf (99), et le centième (100e) était le roi de 

Kawoon….il y avait Belëp à Ndukumaan, Buur Gañik, Bummi Kacawaan, Bummi Boofi, Buur 

Joñik, Buur Njafe-Njafe, Bar ngay, Buur Jokul, Buur Kungel[sic] et d’autres951.  

 

                  Il est clair qu'’il ne faut pas prendre à la lettre le chiffre de cent provinces, mais 

voir au-delà de ce chiffre, le morcellement subi par l’espace en question. La description de 

Farba Malick Sarr rejoint le constat fait par Le Brasseur à propos de ces « grands gens » du 

Saalum qui portaient tous le nom de buur.   

Comment comprendre alors ce morcellement apparent? Nous utilisons le terme apparent parce 

que, malgré la multiplicité des points de commandement politique, la légitimité du Buur 

Saalum a rarement été mise en cause et son pouvoir a, de tout temps, été reconnu. Comme l’a 

noté A. Dessertines,  

Chacune de ces provinces [du Saalum] était gouvernée par un souverain 

(Beuleup Ndoukoumane, Serigne Pakala, Boumi Laghem [sic] ou bour d’une 

autre province). Chacun de ces souverains était à peu près maître chez lui, mais 

reconnaissait cependant l’autorité du Bour Saloum.952  

                                                            
951 Entretiens avec Farba Malick Sarr, Kawoon, janvier 1999. 

952 Dessertine A., « Un port secondaire de la côte occidentale d’Afrique : Kaolack », in,  Etudes historique, 
juridique et économique des origines à 1958 (Ed. par la Chambre de commerce de Kaolack  / Sénégal), 1959  

952Diagne P., op.cit.,  1981, p. 54 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 384 

Ainsi, la texture monarchique du Saalum illustre bien l’idée selon laquelle,    

Le Buur qui sort de son territoire lignager quand il en a, et surtout de son 

espace politique, conquiert des pouvoirs. Il ne s’approprie pas des territoires à 

proprement parler, il étend et maîtrise de nouveaux espaces politiques. Il 

n’efface pas des pouvoirs pour  y substituer le sien. Il les assujettit en les 

confédérant.953 

                       Cette analyse des interactions entre espace politique, territoire et pouvoir que 

fait Pathé Diagne permet de mieux comprendre la nature du pouvoir monarchique au Saalum, 

pouvoir que la plupart des auteurs cités plus haut ont qualifié soit de constitutionnel 

(E.Noirot), soit de moins fort que celui du Siin parce que déconcentré (M. Mbodj), ou affecté 

d’une certaine faiblesse du fait de l’obligation pour le souverain de respecter la spécificité des 

ethnies constitutives du royaume (Mb. Guèye). En fait, le Buur Saalum était avant tout le 

maître d’un espace politique, à l’intérieur duquel se trouvait une multitude d’ensembles 

territoriaux qu'’il affectait à des familles alliées. Ainsi la fameuse phrase de Jabel Samb954 

(Saalum danu ko gall), prend tout son sens. Le Saalum avait été comme pré-délimité avec des 

frontières précises avant que les Buur ne se chargeassent de sa structuration. C’est ce 

processus, entamé en concomitance avec la connexion du royaume au « Monde Atlantique »,  

qui a façonné progressivement la texture du pouvoir des souverains. C’est cela qui explique la 

différence notée entre le pouvoir du Buur décrit par A. Almada à la fin du XVIe siècle  et celui 

de Sengan Jogop souverain régnant en 1774 quand Le Brasseur visitait le Saalum. Entre les 

deux périodes, un important facteur d’évolution s’était ajouté à la dynamique interne propre 

au royaume, il s’agit de la traite négrière. 

 

 

 

 

 

                                                            
953 Diagne P., op. cit., 1981, p. 54. 

954 Jabel Samb était un griot animateur d’émissions sur l’histoire du Sénégal et de la Gambie à Radio Gambia. A 
plusieurs reprises, la phrase citée revient dans ces récits. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 385 

 

 

                      

Chapitre 2 : Le Saalum dans la dynamique 
Atlantique 

 

1. L’ouverture de l’Atlantique : un contexte nouveau en Sénégambie  
Par dynamique atlantique (ou de l’Atlantique), nous entendons ce processus 

qui, à partir du XVe siècle, par le biais des échanges effectués entre les trois continents 

(Europe, Afrique, Amérique) que sépare et lie l’Atlantique, aboutit à la formation et 

l’instauration d’un système d’interconnexion, lequel a entrainé des bouleversements et 

mutations mais aussi des ruptures et réorientations plus ou moins profondes, parfois 

douloureuses, dans les sociétés qui évoluaient dans chacun des espaces constitutifs. Ce même 

système a été aux sources de maints traits historiques en ces lieux955. Le Saalum, en tant que 

royaume, a émergé au moment où débutait ladite connexion. Aussi, on peut dire que son 

émergence est concomitante à la formation de ce que Thomas Benjamin appelle le « monde 

atlantique »956 dans son étude sur les connexions, interactions et échanges qui ont eu lieu à 

travers l’Atlantique depuis le début du XVe siècle. Selon cet auteur, cette histoire partagée 

entre les trois continents  a abouti à la transformation de leurs sociétés, mais aussi  créé, dans 

la foulée, de nouveaux peuples, sociétés, cultures et économies le long  des deux rivages de 

l’Atlantique.   

On peut noter dés à présent, que si aux sources de la constitution et de 

l’émergence du Saalum se trouvent d’abord des facteurs et dynamiques internes à l’espace 

sénégambien (politique expansionniste du Jolof au cours de la première moitié du XVe siècle, 

duel entre Islam et valeurs religieuses du terroir), très vite, l’évolution du royaume a subi une 

ré-orientation liée au nouveau contexte créé en Sénégambie, suite à son intégration 

                                                            
955  Cf., Willliams E., Capitalisme et esclavage Présence Africaine  ; Rodney W., ., Et l’Europe sous développa 
l’Afrique… Analyse historique et politique du sous développement. Editions Caribéennes.1986                                   

956Le concept est de Thomas Benjamin (cf., ., The Atlantic World, Europeans, Africans, Indians and their shared 
History, 1400-1900, Cambridge University Press, 2009).  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 386 

progressive et forcée à la dynamique de l’Atlantique. Cette dernière qui rythmait la vie 

quotidienne des formations politiques et sociales de l’espace sénégambien à partir du XVIe 

siècle, a imprimé sa marque, et de plusieurs manières,  dans l’identité du nouveau royaume. Il 

est vrai que le Saalum, du fait de sa situation géographique, n’avait pas comme le Kajoor, le 

Bawol ou le Siin, un comptoir commercial sur la façade atlantique. C’est là, un des facteurs 

qui explique d’ailleurs la faible connaissance qu’en avaient les Français particulièrement. En 

revanche, les Portugais et les Anglais, beaucoup plus présents sur la gambie où se trouvaient 

les points de traite les plus utilisés par les Buur Saalum, ont mieux connu ce royaume durant 

les premiers siècles de son évolution. Cependant, l’absence de points de traite sur l’Atlantique 

n’a pas empêché ce royaume (qui, rappelons-le, émergeait au moment où se formait le 

« monde atlantique »), d’être connecté à cet espace, même si c’est par le biais soit de la 

gambie au Sud, soit du transit obligé de l’île de Gorée.  

 

Comme c’est la France qui, à la fin du XIXe siècle,  avait fini par mettre la main 

sur le territoire de ce royaume, la plupart des recherches concernant l’histoire de cette 

formation sociale et politique ont été basées sur les sources françaises. Et, un peu 

naturellement, sur la base de ce que nous avons dit plus haut, ces dernières ne sont pas en 

mesure de fournir beaucoup d’informations puisqu’au XVIIIe siècle, le Saalum n’était, pour 

les Français, qu’un royaume où l’essentiel du trafic était un commerce vivrier, certes vital 

pour Gorée, mais, comme le dit A. Dessertines, pas de nature à tenter les aventuriers du 

négoce957. C’est ce qui permet de comprendre d’ailleurs le fait que  

-les sources françaises présentent le Kajoor comme le royaume le plus puissant de 

la Sénégambie aux XVIIe et XVIIIe siècles 

- que les sources portugaises des XVIe et XVIIe siècles font mention d’un Saalum 

puissant 

- que les relations des compagnies anglaises présentes dans les factoreries qu’elles 

avaient le long de la gambie au XVIIIe siècle, mettent l’accent sur la puissance du souverain 

du Saalum958.     

                                                            
957 Dessertine A., « Naissance d’un port : Kaolack, des origines à 1900 », Annales Africaines, 1960, p.14 

958 En fait, la position géographique du Saalum lui permettait de profiter du commerce avec les régions nord-
sénégambiennes mais aussi avec celles situées au Sud de la gambie et qui faisaient partie de l’espace drainé par 
les rivières du Sud. Ainsi, le royaume du Saalum n’était pas entré de plein pied dans le trafic qui se faisait sur les 
côtes de l’Atlantique. Mohamed  Mbodj (op. cit, p.54) a bien montré qu’ « il n’y a pas de factorerie sur le 
Saloum en dépit de la richesse du Royaume du même nom, et de ses relations commerciales suivies avec les 
Européens ». Cependant, contrairement à la plupart des royaumes sénégambiens, même s’il n’avait pas un port 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 387 

 

                     Les premières relations de voyage des Portugais, comme nous l’avons déjà 

signalé, ne font pas mention du nom de ladite entité politique. Dans les sources écrites 

européennes, les plus anciennes attestations remontent à la compilation de V. Fernandez, 

laquelle a été publiée au début du XVIe siècle. Dès le milieu de ce siècle cependant, Andrée 

A. D’Almada qui y avait séjourné, en donne un aperçu qui montre qu’il était déjà fortement 

impliqué dans le trafic qui, depuis le XVe siècle, avait connecté l’Afrique aux réseaux 

commerciaux, lesquels ont construit et modelé le nouvel espace circum-atlantique. Il faut 

malgré tout relever que, même si nous n’avons pas des données chiffrées concernant le trafic 

qui se faisait au niveau du royaume, la position de celui-ci, (entre les parties septentrionale et 

méridionale de la Sénégambie), conjuguée avec l’axe de communication constitué par la 

gambie vers les états sahélo-soudanais, faisait du territoire du Saalum une sorte de plaque 

tournante. Nous avons déjà analyse la centralité dudit territoire dans la Sénégambie atlantique 

et subatlantique. Selon les informateurs de M. Mbodj, « les axes de ce commerce sont bien sûr 

avant tout le Saalum et la Gambie, mais il existe aussi des routes transversales terrestres qui 

mettent ainsi la guinée Bissau (par le pays Joola) à une vingtaine de jours de Kaymor, le 

Fuuta Djallon à une quinzaine de jours par exemple. Ainsi, [dit M. Mbodj] on voit que ce 

commerce traditionnel est intense et pour le plus grand profit du Bur qui perçoit des taxes sur 

toutes ces transactions ».959       

 

                     Ce commerce (dit traditionnel) avait non seulement continué de se pratiquer 

mais il avait très rapidement été renforcé par celui induit par la dynamique atlantique et qui 

avait mené, le long de la gambie, des ressortissants du Portugal d’abord, des Anglais et 

Français ensuite. La gambie, grâce à sa grande navigabilité, a été une des principales voies de 

communication960qui a connecté l’intérieur des états sahélo-soudanais à l’Atlantique. Les 

dirigeants du Saalum ont très tôt compris les opportunités qu’ils pouvaient tirer d’une 
                                                                                                                                                                                          
ou ce qui pouvait en tenir lieu sur la façade de l’Atlantique, le Saalum, bénéficiait au moins de deux points 
d’échanges importants : Kawoon et Kawuur, respectivement sur les cours saloum et gambie.     
959 Ibid., p.54 

960  Selon la description de L. Aujas,  la gambie   « projette dans l’intérieur des terres une série de bras qui sont 
autant de chenaux ou « marigots » ouverts aux cotres et aux pirogues indigènes » (cf., Aujas L., « La Région du 
Sine - Saloum : Le port de kaolack »,  Extrait du Bulletin du Comité d’Etudes historiques et Scientifiques de 
L’AOF. T. XII. N) 1-2. Janv-juin 1929, p. 93).  A. Dessertine d’ajouter que  « D’accès plus difficile, en raison 
son cours tourmenté et du caractère quelque peu capricieux de son chenal d’entrée,….. [Le Saloum] ne permet 
pas de s’enfoncer aussi profondément à l’intérieur de l’Afrique que la Gambie, [et] ne pouvait lui être un 
concurrent très sérieux » (cf., Dessertne A., op. cit., p.9-10).                      

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 388 

extension de la zone d’exercice et/ou de contrôle de leur commandement vers cette voie de 

communication. C’est cela qui, selon toute probabilité,  a été à la base de la direction prise par 

les premiers Buur Saalum dans leur politique d’extension. C’est par le biais de la gambie  que 

le Saalum, dernier né des états de la Sénégambie du Nord a participé au commerce atlantique, 

même si les Portugais avaient, dès le début du XVIe siècle, remonté une partie du cours du 

saloum961. Voilà pourquoi, selon A. Dessertine, la gambie fut très rapidement la voie la plus 

utilisée par les commerçants aussi bien Portugais, Anglais que Français.  

Ce qu’il faut retenir, c’est que le Saalum, comme tous les royaumes de la 

Sénégambie, a participé très tôt au commerce qui se faisait avec l’Europe. Il faut seulement 

noter qu’ici, en raison de l’ouverture beaucoup plus prononcée du royaume vers l’hinterland 

ainsi que de la présence d’une multitude de petits cours d’eau traversant l’espace entre les 

cours du saloum et de la gambie, il y eut une implication bien plus prononcée des courtiers 

qui purent alors  sillonner le royaume qu’ils lièrent non seulement à l’Atlantique, mais aussi à 

d’autres espaces situés au Nord ou au Sud de la Sénégambie. Ces courtiers, c’était les Luso-

Africains qui, d’ascendance portugaise, se sont installés en terre africaine pour les besoins de 

leur commerce et qui pour l’essentiel finiront par se dissoudre dans leur société d’accueil962.  

Du début du XVIe à la fin du XIXe siècle, trois grands moments se détachent de l’implication 

du Saalum au trafic atlantique :  

- Celui du temps des commerçants africains, des Portugais et de leurs descendants 

- Celui dominé par la traite négrière sur la gambie et animé pour l’essentiel par 

l’Angleterre 

- Celui du commerce vivrier dominé par les traitants de Gorée. 

                                                            
961 Francisco D’Andrade mentionne en 1582, les lieux de traite des Portugais. Il cite outre celui du Cap-Vert, les 
ports d’Ale, de Yoala et Berbecin, autant de ports  où  « il y a beaucoup de Portugais qui commercent avec les 
Noirs du pays… .. [et où] on traitait autrefois une grande quantité d’esclaves, d’ivoire et d’ambre ». (Boulègue, 
J., « Relation de  Francisco D’Andrade sur les îles du Cap-Vert et la côte occidentale d’Afrique (1582) », BIFAN, 
T.XXIX, série B, n° 1-2, 1967, p.79-80). Berbecin désigne, selon toute probabilité le saloum. J. Boulègue fait 
remarquer qur le Rio dos Barbecins dont parle Duarte Pacheco Pereira “peut s’appliquer aussi bien au royaume 
du Saalum qu’au royaume du Siin si comme il l’indique, on remontait le fleuve sur vingt lieues. En effet, le rio 
dos Barbecins désignant l’estuaire commun du Sine et du Saloum, on peut supposer que les deux fleuves 
étaient remontés et les vingt lieues indiquées par l’auteur nous conduisent aux environs de Kaolack (112 kms 
de la mer), tandis que le Sine n’est pas navigable sur une aussi longue distance” (cf., Le Grand Jolof…., 1987, p. 

132). C’est le saloum que « les navires remontaient pour commercer avec le royaume du Saloum » (cf. 
Boulègue J., op.cit., p.79) citant la page 260 du texte de F. Almada.                                                                                                       

962 Cf., Boulègue J., Les Luso-Africains de Sénégambie XVIe-XIXe siècle, Lisbon : Ministério da Educaçao/Instituto 
de Investgaçao Cientifica Tropical, 1989 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 389 

 

 

 

 

 

2. Africains, Portugais et Luso-Africains au Saalum  
Les contacts entre populations habitant l’espace Saalum-Saalum et les premiers navigateurs 

européens eurent lieu dès la fin du XVe siècle. Cependant, dans les documents qui décrivent 

ces échanges, le Royaume n’est pas nommé puisqu’aussi bien chez D. P. Pereira que chez 

V.Fernandes, Saalum, (rio dos Barbecins ou Broçalo) s’applique au seul cours d’eau. Il 

faudra attendre le milieu du XVIe siècle,  avec Alvares Almada, pour avoir une relation plus 

détaillée des contacts entre le Saalum et les Portugais.  

On note cependant qu’une étude des vestiges de certains villages que l’on retrouve aux abords 

du saloum met en évidence une culture matérielle qui montre une participation des 

populations de ces zones au commerce atlantique. Ainsi, si on prend l’exemple du village 

déserté de Ñirohmol, un ramassage en surface de vestiges archéologiques a montré tout un 

ensemble de matériels (qui renseignent non seulement sur l’histoire économique locale) mais 

encore les débris de bouteilles, de perles, de pipes et d’assiettes, lesquels renvoient à 

l’existence d’échanges qui [se seraient] ou [qui se sont] effectués à l’emplacement de cette 

localité dont la tradition a retenu le nom. Il y a aussi tout un ensemble de récits et de 

croyances qui se rattachent à l’existence de ce village aujourd’hui disparu. La constante de 

tous les récits tournent autour de la prospérité qui aurait caractérisé la localité restée célèbre 

pour le sel produit par ses habitants. M.L. Camara, après avoir recoupé des informations 

trouvées dans les récits qui parlent de Ñirohmol, pense que cette localité a dû exister au moins 

jusqu’au début de l’émergence du pouvoir de Mbegaan Nduur. Selon ses informateurs, 

  « Le village de Ñirohmol a été fondé par le matriclan ou « tim » des 

Patik à qui on avait confié le travail du sel depuis la genèse de l’ethnie 

sérère actuelle. [Pour exercer cette tâche, les Patik] se sont déplacés 

successivement en fondant des villages le long de la zone productrice du 

sel, allant de la rive nord du fleuve Saloum aux rives du Sine, voire à 

Fadiouth sur la petite côte actuelle »963.  

                                                            
963 Camara M.L., « Ñirohmol, un village déserté du Diokoul (Saloum) (XIVe-XXe siècle) : Histoire et Archéologie,  
Mémoire de Maîtrise, UCAD, 2000/2001, p.62 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 390 

 

       Sans avoir pu montrer avec tous les arguments qui siéent l’importance du 

commerce du sel pour la prospérité de la localité de Ñirohmol, M.L.Camara a malgré 

tout senti que ce produit a été au cœur des activités des habitants. Son travail retrace 

d’ailleurs les différents itinéraires empruntés par les acteurs du commerce puisque, 

comme il le dit,  

 Avant son démembrement, le domaine des salines Patik contenu dans 

l’espace des royaumes sérères du Sine et du Saloum alimentait à la fois le 

commerce local et régional avec les autres royaumes. A cela se greffa 

l’alimentation en sel du circuit interrégional sur les deux sens. Le premier 

axe sur la vallée du fleuve Sénégal, aux mains des commerçants maures. 

Ceux-ci, par des caravanes, exportaient le sel jusqu’au Fouta et le Sahara 

mauritanien. Le second tourné vers le sud, correspond au circuit de la vallée 

du fleuve Gambie, dominé par le commerce du sel, au centre des échanges 

entre le sud forestier d’une part, la savane et le sahel d’autre part. Son 

démembrement, [le domaine des salines Patik] avec l’affirmation du pouvoir 

gelwar (au Sine puis au saloum) , le confina aux seuls abords de Ñirohmol 

sur la rive droite du fleuve Saloum. Ce qui n’entama en rien son dynamisme, 

bien au contraire.964  

 

                        En fait, l’exemple de Ñirohmol permet de fonder et de rappeler que, le Saalum, 

du fait de sa position géographique et de la richesse de son environnement, a, bien avant 

l’émergence du pouvoir gelwaar, joué un rôle assez important dans le commerce entre les 

espaces situés sur la côte et ceux de l’intérieur. Au tout début du XVIe siècle, V. Fernandes, 

dans sa compilation, a signalé ladite activité en parlant des Ñominka, populations des îles du 

delta du saloum. Selon lui, « ces gens [qui] ramassent beaucoup d’huitres et de coquillages et 

les mettent au feu jusqu’à ce qu’ils s’ouvrent et en retirent la chair et la sèchent au soleil. Et 

après les avoir séchés, on les apporte dans les pots sur les marchés des autres peuples pour les 

vendre »965. Le Saalum a alors, très tôt, été un espace ouvert, servant de transition entre les 

régions septentrionales et méridionales de la Sénégambie. Sa situation, entre les cours du 

saloum et du fleuve gambie, lui a permis de dialoguer aussi bien avec les populations vivant 
                                                            
964 Id., Ibid., p.71 

965 Fernandes V., op. cit.,  p.29. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 391 

au sud du fleuve Sénégal qu’avec celles habitant l’espace dit des rivières du sud. Parlant de la 

position stratégique du village de Ñirohmol à côté de cette voie de communication, (le 

saloum) « qui le dessert et relie les vallées des fleuves sénégal et Gambie » M.L.Camara 

signale aussi   

deux autres routes transversales d’axe ouest-est [qui] quadrillent le 

village. Elles partent de la mer pour l’intérieur  des terres. L’un des 

chemins passe par Keur Souka, Thiakalar, etc.., pour aboutir sur le 

Ndiarème (Diourbel). L’autre passe par Ngouye, rejoignant l’ancienne 

route du sel qui va de Kaolack [à] Matam, par Guinguinéo, Mboss, 

Colobane, Sadio, le Djolof et le Ferlo.966  

C’est dire qu’il y eut des temps ou des saisons pendant lesquels le cours du saloum permettait 

de remonter très loin, jusqu’au Ferlo,  en plein cœur du pays wolof et Hal Pulaar, tandis que 

les nombreuses rivières connectées à son cours ainsi que les pistes muletières967, permettaient 

aux populations de se déplacer à l’intérieur des espaces plus proches comme le Siin, le Bawol 

et le Kajoor. Plus au Sud, la gambie, véritable boulevard commercial pour les riverains, a été 

un creuset d’intégration pour les populations qui, par le biais du commerce, ont très tôt appris 

à se connaître et à échanger des produits venant de zones écologiquement différentes et 

économiquement complémentaires.  

 

La description qu’en donne A. Da Mosto dès le milieu du XVe siècle atteste de ce 

rôle précoce de centre commercial que la gambie joua avec le développement du commerce 

avec les Européens.  

Les caravelles étaient continuellement remplies d’une multitude de 

nègres qui ne se ressemblaient ni par la figure, ni par le langage. Ils 

arrivaient et s’en retournaient librement dans leur almadies, hommes et 

femmes, avec autant de confiance que si l’on s’était connu depuis 

longtemps968.  

                                                            
966 Camara  M. L., op.cit., p.69 

967 Mbaye Guèye », (op.cit., p.20) signale que « les capitales des différents royaumes étaient reliées les unes 
aux autres par ces pistes muletières par lesquelles transitaient aussi le bétail et les jula qui se rendaient dans 
les différents marchés hebdomadaires. 

968 Da Mosto A. , op.cit., p. 360 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 392 

Une cinquantaine d’années plus tard, cette atmosphère de liberté commerciale est confirmée 

par les écrits de V. Fernandes selon qui,  

tous ces pays ont des bateaux pour passer les rivières et on les appelle 

Almadias. Dans cette rivière [la gambie], entrent de nombreux bateaux 

pour trafiquer des chevaux et toutes autres marchandises parce qu’ils 

traitent du côté nord avec les Gyloffos et du côté sud avec les 

Mandingues969.  

Les cours du saloum et de la gambie semblent avoir, très tôt, sinon de tout temps, permis aux 

différentes populations de cet espace de participer, par le biais des échanges, à la fois de la 

dynamique des économies nord sénégambiennes et de celles plus méridionales qui 

polarisaient aussi bien les produits venant des rivières du Sud que ceux des pays sahélo-

soudanais. Adama Djigo l’a bien vu quand elle parle de la place des îles du saloum dans le 

dispositif commercial de la Sénégambie. Celles-ci,   

entre deux pôles de peuplement très actifs : au nord le Sine, dont la 

population a une forte tradition paysanne mais dont le littoral abrite des 

ports de commerce important dès le XVe siècle(Koal, Palmarin), au sud 

la Gambie, très ancien exutoire du réseau commercial manding, dont les 

activités d’échanges ne seront nullement interrompues à la suite de la 

rupture avec l’empire du Mali. Par opposition à ces deux voisins très 

engagés dans les échanges vers l’extérieur (tissus, esclaves, peaux pour 

la petite côte ; esclaves et or pour la Gambie), il semble que les îles du 

Saloum étaient davantage engagées dans l’agriculture vivrière et les 

échanges vers l’intérieur de produits de consommation (sel, poissons 

séchés, coquillages séchés, tissus).970    

A l’arrivée des Portugais (au milieu du XVe siècle), les Ñominka, les insulaires 

des îles du Delta du saloum ont continué à jouer un rôle important dans le commerce entre les 

différents espaces côtiers de l’Atlantique. Selon G. Brooks, lors de la reconnaissance de la 

côte et des rives de l’Afrique de l’Ouest par les marins portugais à partir de 1440, beaucoup 

de populations africaines montrèrent des dispositions à commercer. Cependant, les marins 

niominka tinrent tête aux Portugais pendant une dizaine d’années. C’est seulement en 1456, 
                                                            
969 Fernandes V., op.cit., p.37 

970 Djigo A., op.cit.,  p.28 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 393 

quand trois caravelles armées vinrent à bout de la flottille de pirogues des Niominka et des 

Baïnouk au niveau de la basse Gambie, que ces derniers décidèrent de négocier pour  des 

relations pacifiques.971 Il faut dire que l’arrivée des commerçants portugais a bouleversé le 

système construit par ces marins des côtes de guinée. Le réseau commercial mis en place par 

les Pepels le long du rio Geba (au Sud de la rivière de Casamance), est prolongé au Nord par 

celui qui était aux mains de Baïnunk autour de la gambie, lui-même relié vers la petite côte 

par le réseau Ñominka autour du delta du saloum. Si on suit bien le raisonnement de G. 

Brooks, quand les Portugais sont arrivés sur les côtes africaines, ils ont trouvé en Sénégambie 

un  espace commercial en construction sinon déjà structuré, espace différent des espaces 

géographiques, administratifs et politiques des royaumes. Grâce à leur flottille et à la maîtrise 

de leur environnement fluvio-maritime, Niominka et Baïnouk avaient en mains le commerce 

interrégional972. 

                  Cependant,  progressivement, d’autres acteurs allaient entrer dans le jeu. C’était 

les Portugais d’abord puis, tout au long du XVIIe siècle, des acteurs dont l’identité commence 

à se définir comme étant celle de fils et filles d’Afrique973. Les relations non conflictuelles 

entre les marins Ñominka et les Baïnunk d’une part et les commerçants portugais de l’autre 

seraient à a base de l’émergence du groupe social des « grumètes ». C’était, à l’origine, tout 

au moins, les marins des réseaux commerciaux que les Portugais ont trouvé sur place. 

Travaillant dans les bateaux des Portugais ou collaborant avec les lançados (ces Portugais très 

tôt expatriés en terre africaine), ces marins locaux qui s’occupaient du commerce interrégional 

ont finalement pris certaines de leurs habitudes. Au cours des XVIe et XVIIe siècles, les 

principaux acteurs du commerce entre saloum et gambie étaient les Portugais, les Luso-

africains et leurs alliés locaux appelés grumètes.   

                Il est plus que probable que depuis la fin du XVe siècle, quand il s’est organisé 

autour d’un pouvoir central, le Saalum profitait pleinement de sa position géographique 

                                                            

971  Brooks G. E., « Historical perspectives on the Guinéa –Bissau Region, Fifteenth to Nineteenth centuries”, in 
Vice-Amirante A. Teixeira Da Mota, in Memoriam, Academia de Marinha, Instituto de Investigação cientifica 
tropical, Vol.I, Lisboa 1987, p.284 
 

972 Ibidem 

973 Les Portugais blancs, Mulâtres et même Noirs ayant une lointaine ascendance lusitanienne, étaient appelés 
Lançados ou Filhas de Terras.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 394 

privilégiée, celle- la même qui avait placé les Ñominka au cœur du dispositif commercial de 

la Sénégambie. Le commerce du Saalum se développa alors considérablement durant le XVIIe 

siècle et, en dehors du cabotage côtier des Ñominka, la présence des descendants des premiers 

Portugais qui s’étaient installés sur les côtes et le long de la gambie y a été pour quelque 

chose. En effet, comme nous l’avons déjà annoncé, dès la fin du XVIe siècle, le Saalum 

apparaît comme une puissance dans cet espace entre les régions septentrionale et méridionale 

de la Sénégambie. Les souverains ont su très tôt se concilier les faveurs des intermédiaires 

portugais et c’est dans ce sens qu’il faut comprendre ce passage de  la description de Almada 

concernant le royaume de Borçalo :  

Les mœurs des indigènes sont les mêmes que celles des habitants de la 

côte de Guinée ; mais l’on peut voyager avec tant de sureté sur leur 

territoire, qu’on a surnommé leur roi le père des blancs, ce dont il se 

glorifie tellement que le dernier monarque, nommé Lagatir-Balhanna, se 

sentant sur le point de mourir, fit appeler son successeur qui règne 

encore aujourd’hui, pour lui recommander de bien traiter les Portugais, 

le menaçant de revenir de l’autre monde pour le châtier s’il ne le faisait 

pas.974 

 Ainsi, on peut dire qu’en 1576 déjà, année au cours de laquelle Almada se 

trouvait au Saalum, le commerce avec les Portugais y était devenu régulier et florissant.  

Francisco D’Andrade qui écrit en 1582 confirme d’ailleurs ce fait et même se plaint de la 

concurrence des Français devenue effective.  

Dans les 4  premiers ports, qui sont le  cap-vert, port d’Ale [Portudal], 

Yola [Joal] et berbecin [terme qui désigne, selon J. Boulègue, le lieu de 

traite sur le saloum], on traitait autre fois une grande quantité 

d’esclaves, d’Ivoire, et d’Ambre. Maintenant, depuis 15 ans, cette traite 

ne peut plus se faire dans cette région à cause des nombreux navires 

français qui se trouvent  toute l’année sur la côte de ces 4 lieux de traite, 

et on les utilise seulement quand il y a une flotte du Portugal qui les 

défend975.  

                                                            
974 Almada A.A., op.cit. (Manuscrit de Porto, traduction de Kopke), p. 95-96  

975 Boulègue J., op.cit., 1967,  p.79  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 395 

La côte comprise entre le Cap-Vert et la Sierra Leone était, selon J. Boulègue, 

« depuis 1466, ouverte au commerce des habitants de l’île de Santiago976 par privilège 

royal »977 et ces derniers ont été pour la plupart, les acteurs du trafic entre cette côte et le 

Portugal. C’est dans ce cadre que certains ressortissants de l’île de Santiago (A. A. D’almada 

au XVIe  et Francisco de Lemos Coelho au XVIIe siècle) qui ont fait le voyage sur la côte de 

Guinée ont laissé des écrits sur le commerce et les pays qu’ils ont visités. Si avec le premier 

nous avons plutôt des informations sur la période de la seconde moitié du XVIe siècle 

dominée par les échanges avec les commerçants portugais, un siècle après, précisément en 

1670, le contexte décrit par le vice –amiral d’Estrées, met en scène plutôt des acteurs qui, tout 

en se réclamant d’une identité portugaise, n’en étaient pas moins très enracinés dans le 

territoire. Selon cet auteur,  

Les Portugais qui ont des habitations dans la rivière de Gambie et dans 

les états du roy de Bassalmes [comprendre Buur Saalum] sont tous 

nègres, et mulâtres et chrétiens, mais ils n’ont aucun exercice de la 

religion, n’ayant point de prestres parmy eux. Ils n’ont nulle relation en 

[sic] Portugal, quoiqu’ils reportent leurs origines aux premiers portugais 

qui firent la découverte d’Afrique ; à la différence de quelques familles 

de blancs qui viennent traiter à ces côtes, dont une partie s’y établit et 

l’autre s’en retourne au Portugal978.     

 

Le Portugal, premier pays européen à s’intéresser au commerce le long de la côte 

atlantique d’Afrique ne s’y est pas installé au début du XVIe siècle, hormis à quelques points 

disséminés entre Arguin [en Mauritanie actuelle], l’île de Santiago [dans l’actuelle archipel du 

Cap-Vert],  et Saint Georges de la Mine (au Ghana actuel). Cependant, certains de ses  

ressortissants, agissant de manière isolée, ont tenté l’aventure africaine en s’installant dans  

des villages de la côte mais aussi à l’intérieur, le long de la gambie. 

                                                            
976 Santiago est la première île de l’archipel du Cap-Vert occupée par les Portugais en 1456. 

977 Boulègue J., op.cit., 1967, p.69  

978 Thilmans G. & De Moraes, N.I., « Le passage à la Petite Côte du vice-amiral d’Estrées (1670) », BIFAN, T.39, 
série B, n°1, 1977, p.62 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 396 

These individuals often « went native » and settled in African villages, 

took African wives and produced half-caste offspring. The Portuguese 

called these “outcasts” Lançados.979 

 Ainsi, tout au long du XVIIe siècle, ce sont surtout ces Lançados980 devenus 

progressivement des Africains d’ascendance portugaise ou provenant de ce pays qui faisaient 

office d’intermédiaires dans le commerce entre l’Afrique et l’Europe. J. Boulègue a étudié 

l’action de ces « expatriés » européens et leur implication dans l’économie locale des états 

Sénégambiens à partir du XVIe siècle981. Selon lui,  

dans les états wolofs et sérère où il n’existe pas de catégorie spécialisée dans le commerce, 

les luso-africains arrivant au moment où les échanges atlantiques faisaient apparaître 

l’utilité de marchands locaux, furent intégrés afin d’en tenir lieu. 982  

Il est vrai que les Luso-africains semblent s’être très bien intégrés dans les sociétés qui les 

avaient accueillis, allant même jusqu’à avoir certaines positions privilégiées dans certains 

royaumes (fait qui se dégage des propos du Buur Saalum Lagatyr Balhan, cf., page 

précédente). Etait-ce dû au fait qu’en milieu wolof et seereer, comme le fait remarquer J. 

Boulègue, le commerce n’était pas une activité spécialisée aux mains d’une catégorie de 

personnes bien déterminées ? En tout cas aussi bien dans la langue des Wolof que dans celle 

des Seereer il ne semble pas exister un terme pour désigner les membres d’une catégorie 

sociale spécialisée dans le commerce. 

                                                            
979 Benjamin Th., op.cit. , p.109 

980 Les Lançados (terme par lequel ils ont été d’abord désignés) sont aussi appelés Tangomao,( terme péjoratif 
que leur attribuent leurs concurrents dans le commerce sénégambien). Par la suite,  du fait de la présence 
beaucoup plus marquée des puissances européennes comme la France et l’Angleterre, leurs descendants se 
sont repliés progressivement dans les Rivières du Sud, c’est par le terme de filhas de terra (sous entendu fils ou 
filles de l’Afrique) qu’ils sont désignés. En tout état de cause, le terme Luso-africain peut  être utilisé à bon 
escient car soulignant à la fois leur identité africaine et leur lointaine ascendance et/ou provenance 
lusitanienne.    

981 Voir Boulègue, J., Les Luso-africains de Sénégambie : XVIe-XIXe siècles, Lisboa : Ministério da Educação, 
Instituto de Investigação Cientıf́ica tropical ; [Paris] : Université de Paris I, Centre de recherches africaines, 
1989  
  
 

982 Boulègue J., ibid., p.34  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 397 

 J.Boulègue, affinant son analyse dans son ouvrage sur le grand Jolof, note que :  

Les échanges entre la Sénégambie et les régions intérieures du Soudan 

étaient assurés par ceux que Valentim Fernandes nomme « ungaros », 

c'est-à-dire les wangara, nom donné par les soudanais et les arabes aux 

marchands de langue malinké et soninké. Ces marchands avaient étendu 

un vaste réseau sur le soudan ; l’extrême-ouest de ce réseau touchait la 

Gambie, mais les régions wolof en étaient un peu à l’écart : les 

wangaras n’y sont pas signalés. Effleurée au sud par les 

wangara pénétrée au nord par les znaga, la société wolof restait elle-

même dépourvue de marchands spécialisés qui lui fussent propres. Les 

échanges locaux étaient trop faibles et les échanges extérieurs ne 

concernaient que faiblement l’ensemble de la population. 983       

 Il faut seulement souligner que si pour les sociétés wolof et seereer de manière 

générale, on ne note pas une catégorie sociale spécialisée dans le commerce, au Saalum, les 

populations Ñominka des îles du delta ont très tôt fait office de commerçants spécialisés en 

pratiquant le cabotage le long de la côte atlantique et à l’intérieur, entre saloum et gambie, 

tous réceptacle d’une multitude de rivières. Même si cet espace n’a pas été au cœur des 

réseaux de commerce, il a, malgré tout, par le biais des pêcheurs de ces îles, participé aux 

échanges initiés entre les populations du Nord de la Sénégambie côtière et celles établies 

depuis le Sud de la gambie jusqu’aux environs de l’actuelle Guinée Bissau984. Au début du 

XVIe siècle, V. Fernandes, dans sa compilation, signale cette activité commerciale des 

insulaires,  

 gens [qui] ramassent beaucoup d’huitres et de coquillages et les mettent 

au feu jusqu’à ce qu’ils s’ouvrent et en retirent la chair et la sèchent au 

soleil. Et après les avoir séchés, on les apporte dans les pots sur les 

                                                            
983 Boulègue, J., op.cit., 1987, p.92 

984 Brooks, G. E., “Historical Perspectives on the Guinea-Bissau Region, Fifteenth to Nineteenth centuries”,  In,  
Memoriam do Vice-Almirante A. Teixeira Da Mota, Vol. 1, Academia de Marinha, Instituto de Investigaçao 
cientifica tropical, Lisboa, 1987.  

Dans son article, Brook parle des Ñominka et de leur rôle dans la formation des réseaux commerciaux dans 
cette région. L’association Baïnunk, Pepel, Béafadas et Ñominka semble, d’après lui, avoir été importante dans 
la distribution des produits et la connexion avec les réseaux des commerçants situés plus au Nord. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 398 

marchés des autres peuples pour les vendre. Tous ces pays ont des 

bateaux pour passer les rivières et on les appelle Almadias.985  

C’est donc progressivement, ces Ñominka qui, par leurs activités commerciales permettaient 

au Nord de la Sénégambie, de participer aux échanges avec les réseaux du Sud986, animés 

principalement par les Baïnunk, que les Portugais d’abord, et les Luso-africains ensuite, vont 

remplacer et se positionner comme intermédiaires dans le commerce extérieur qui se faisait 

désormais par le biais de l’Atlantique. Si on fait le lien entre l’étude de J. Boulègue sur les 

Luso-africains et celle de G. Brooks concernant les perspectives historiques en région bissau-

guinéenne du XVe au XIXe siècle, on a une vue plus large de cet espace commercial en 

construction depuis des siècles. Une analyse globale mettant en perspective l’action et 

l’évolution du groupe luso-africain  dans l’espace commercial qu’il a investi et qui n’était pas 

fermé à son arrivée pourrait mieux mettre en exergue l’impact de ces intermédiaires du 

commerce atlantique sur les côtes et une partie de l’intérieur des régions sénégambiennes et 

guinéennes.  

3. Le Saalum : centre d’un vaste réseau d’échanges au XVIIe siècle 
Le Saalum a pleinement su profiter de l’impulsion que les lançados  ont donnée 

au commerce en Sénégambie, surtout au XVIIe siècle, si on en croit les relations de voyage 

qui ont été faites à cette époque. En effet, dès le début du XVIIe siècle, le pouvoir du Buur 

Saalum s’étendait au-delà de son territoire initial et plusieurs royaumes de la rive nord de la 

gambie étaient déjà, à des degrés divers certes, tributaires du souverain saalum saalum. Le 

processus qui avait été mentionné par A. Almada dans les années 1576 (c’est-à-dire au 

moment de son passage en ces lieux), s’était accentué et quand, presque un siècle plus tard, F. 

De Lemos Coelho, séjourna en Sénégambie, le Saalum était pratiquement maître de la 

majeure partie des formations politiques et sociales de la rive nord de la gambie. 

                                                            
985 Fernandes, V., op.cit. , p.29 

986 Selon G.E. Brooks,  Niominka and neighboring serer speaking groups exploited the arid climate of the 
Savanna zone north of the gambia River to make salt by solar evaporation and prepare dried fish and mollusk 
for trade along the gambia River and its tributaries, linking trade routes bearing northwards, eastwards, and 
southwards. Niominka mariners trading northwards along the coast between the Sine-Saloum estuary and Cape 
Verde (termed the petite côte from French times) linked the Bnyaun-Bak commercial network with caravan 
routes bearing northwards to the Senegal River and connecting with trans-Saharan trade routes. op.cit. 1987, 
p.281 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 399 

Au début du XVIIe siècle déjà, R. Jobson, qui travaillait pour le compte de la 

Compagny of London trading to Gynney and Bynney s’était rendu, avant le début de son 

expédition, dans la rivière du saloum à la recherche des Portugais coupables du meurtre du 

capitaine Thompson. Ce dernier avait été chargé en 1618 par ladite compagnie de se rendre en 

gambie, de commercer sur le fleuve et d’en reconnaitre le cours supérieur. Il fut tué au cours 

de cette expédition987. La recherche n’aboutit pas  même si, comme le souligne R. Jobson,  

 Nous entrâmes dans le fleuve de Borsall, où nous saisîmes une petite 

barque appartenant, en partie  à Hector Nunez, principal auteur des 

trahisons et meurtres susdits…. . Les Portugais, heureux de s’en tirer 

ainsi, reconnurent et maudirent la vilenie de Nunez. Les Portugais qui 

commercent ici et habitent ce fleuve sont des bannis, des renegadoes et 

des gens indignes et se conduisent à l’avenant. Nous construisîmes une 

chaloupe, et la mîmes à flot le vingt deux. Le lendemain nous 

remontâmes le fleuve et, à cause de la marée basse, nous ancrâmes à 

quelque quatre lieues en amont, près d’une petite île.988  

 En fait, beaucoup de Portugais, Lançados et Tangomaos se rendaient dans la 

rivière du saloum pour faire du trafic et le texte de R. Jobson montre d’ailleurs que certains 

d’entre eux avaient élu demeure tout autour dudit cours d’eau. Le vice-amiral d’Estrées a fait 

la même remarque un demi-siècle plus tard (1670) et, dans les régions proches des vallées 

asséchées d’anciens cours d’eau reliés jadis au saloum, la mémoire  collective en a aussi 

conservé des traces, même si c’est de manière très vague. Certaines populations relatent en 

effet, avoir entendu dire que telle vallée sèche qui traverse leur village a vu accoster  des 

embarcations de blancs qui venaient y faire du commerce.989 A la fin du XIXe siècle, E. 

Noirot, décrivant le saloum et les différents marigots qui communiquent avec lui, soulignait 

lui aussi que  

Tous ces Bolons ont communiqué entre eux comme ils communiquent 

encore dans le Gandoul ; la tradition en a conservé le souvenir comme 
                                                            
987 Moraes  N.I. de, A la découverte de la petite côte au XVIIe siècle (Sénégal et Gambie)  T .I : 1600-1621, 
Initiations et Etudes Africaines, n°37, Université de Dakar-IFAN Cheikh Anta Diop, 1993, p.196  

988Ibid., p.201-202 

989 Information  recueillie auprès d’un groupe d’informateurs au village de Banan dans le Siñi. Entretiens à 
Banan, novembre, 2007   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 400 

elle conserve le souvenir des rivières disparues qui sillonnaient le haut 

Saloum sur lesquelles les blancs ont tenu boutique ouverte, où les 

bateaux venaient charger des esclaves et ou quelques traces de ces 

établissements (nous en avons trouvé) prouvent que la tradition ne 

s’appuie pas sur la légende990. 

 A la différence du Kajoor, du Bawol ou du Siin, royaumes où les commerçants 

occidentaux se sont installés aux points de traites sis sur les côtes de l’Atlantique, le Saalum, 

du fait des nombreuses rivières qui se rattachaient à son  cours d’eau principal, ainsi que de sa 

présence sur les bords de la gambie, a reçu à l’intérieur de ses terres, certains de ces 

commerçants. Ainsi, après le fleuve de Borsall, R. Jobson remontant la gambie en 1620, dit 

qu’il  

jeta l’ancre à Cassan, lieu funeste, où le vaisseau de Thompson avait été 

trahi. Tous les Portugais avaient pris la fuite, par la crainte 

apparemment de la vengeance qui les menaçait. Le roi de cette ville est 

tributaire de celui de Bur-salum.991 

D’après sa relation, il y avait de nombreux Portugais qui faisaient le trafic, en même temps 

que des Africains comme le fameux Boucar Sano992, propriétaire des trois cents ânes, qui se 

chargeait du trafic du sel dans les états du Buur Saalum. On voit ainsi que, non seulement le 

souverain du Saalum profitait du trafic qui se faisait sur la gambie, mais encore, Portugais et 

Lançados ou Tangomaos  remontaient la rivière du saloum et  si on suit les informations 

fournies par le « routier de la côte de Guinée », il est même possible qu’il y ait eu un port à 

l’embouchure de celle-ci. « Au port de Bozalo, on se procure des nègres, des vêtements et des 

cuirs »993. Dans leur commentaire, à la note trente huit, G.Thilmans et N.I. de Moraes 

indiquent que  

 Bozalo ou cozalo (lecture douteuse) doit répondre à « Doxala », port 

que signale, au début du XVIle siècle, le P. Guerreiro…La mention est 
                                                            
990 NoirotE., « Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal & Dépendances, 1892, p.413 

991 Walcknaer C., op.cit., p.331 

992 C’est le fameux marchand de Tenda que Thompson voulait rencontrer en 1618. 

993 Thilmans G. & Moraes N.I.de,  « Le Routier de la côte de Guinée de Francisco Pirez de Carvalho (1635) », 
BIFAN, série B, T.XXXII, n°2, 1970, p.353 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 401 

reprise par P. Du Jarric et par P. Davity. Ce dernier se basant cette fois 

sur L. Sanuto mentionne par ailleurs un « Brocallo », lieu qui est « assis 

sur la mer ». Quant à Sanuto lui-même, il ne se basait pas sur da Mosto 

mais ‘per le carte marinaresche si conosce ». Il est probable que Doxala, 

Gozalo, Brocallo soient autant de synonymes désignant une localité de 

l’embouchure du Saloum. 994 

 Le Saalum était en ces années-là au centre d’un vaste réseau d’échanges qui se 

faisaient par voies fluviales (cours du saloum et de gambie) et par voie de terre. Les relations 

des voyages sur la côte entre le sénégal et la gambie entrepris par les Portugais, Neerlandais, 

Anglais et Français au XVIIe siècle, traduites, commentées et publiées par Nize Isabel de 

Moraes donnent moult informations sur le Saalum. Elles signalent un royaume riche grâce au 

commerce du sel avec un roi puissant qui semblait dicter sa loi à ses voisins. C’est ainsi qu’il 

faut comprendre le commentaire de N.I.de Moraes quand elle essaie de montrer l’intérêt que 

présente le passage où R. Jobson parle du commerce du sel dans le royaume du Saalum.  

Jobson [dit-elle], mentionne par deux fois que « l’on dit » que « la 

résidence habituelle »du roi de Bursall est proche du bord de mer et 

ajoute : « en ce lieu, le rivage de la mer produit naturellement une 

grande quantité de sel ». Par contre, dans une note marginale il écrit : 

« Roi loin en haut dans les terres, comme on nous le rapporta », il ajoute 

que les esclaves constituent la « chiefest commoditie » pour l’achat de ce 

sel et que le roi de Bursall en retirait de tels profits qu’on estimait qu’il 

fallait y voir la principale source de ses revenus. L’auteur ajoute 

également « qu’il ya des guerres entre une rive de la rivière et l’autre, 

spécialement du fait du roi de Bursall » et signale qu’on lui avait 

rapporté que, si le Bour Saloum possédait les moyens de faire passer le 

fleuve à ses chevaux, il ne tarderait pas à envahir le pays de la rive 

opposée.995 

Le voyage de R. Jobson (1620), a coïncidé avec le règne de Biram Njeeme Kumba Njaay qui, 

sur la liste dynastique des rois du Saalum élaborée par Jean Boulègue, aurait régné de 1615 à 

                                                            
994 Ibid., p.366 

995Moraes  N.I. de, op.cit, 1993, p.200  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 402 

1638. Il serait alors ce roi belliqueux (selon les termes de l’auteur) et puissant d’après les 

informations de R.Jobson. Pour A.B.Ba, la tradition a retenu de ce roi, le combat qu’il eut à 

mener avant d’ « arriver à prendre possession du trône, car plusieurs opposants s’étaient 

manifestés contre sa personne »996. Les renseignements sur Buur Saalum Biram Njeeme 

Kumba ne sont pas très nombreux, mais certaines traditions du Jolof en font le fondateur de la 

deuxième « dynastie » de ce royaume997. Il serait un petit fils direct du Buur Saalum Samba 

Lambou (quatrième sur la liste dynastique établie par J. Boulègue), frère et successeur de 

Latmenge. Il aurait participé à la guerre de libération menée par le Jolof contre le Fuuta des 

Deenyanke. Dans son manuscrit inédit, Babacar Ndiaye note que Biram Njeeme Kumba était 

parvenu,  

avec l’aide du prince de Mouye, Biram Samba dit « le Batailleur », à 

libérer le Djolof de la tutelle du Fouta, à l’époque du Sâtigui Sawâ-

Lâmou Yéro Dyam, ou Samba-Lâmou II (1607-1651), fils de Yéro Dyam 

(1585-1595) et successeur de son frère Gatta Koumba (1595-1607) pour 

le rattacher au Saloum.998  

Nous n’avons pas d’autres sources pour infirmer ou confirmer ces informations, 

mais, aussi bien J. Boulègue qu’O. Kane, se basant sur  le document anonyme999 de la 

Bibliothèque Nationale de Lisbonne publié par Texeira Da Mota en 1969, sont d’avis que le 

Jolof s’est trouvé  sous la suzeraineté de l’empire Deenyanke au cours de la première moitié 

du XVIIe siècle. L’important ici n’est pas dans la dépendance du Jolof par rapport au Fuuta, 

mais dans  le projet du rattachement du Jolof au Saalum, ce qui traduirait, si l’idée de B. 

                                                            
996 Ba  A.B., op.cit., p.21 

997 Il s’agit, selon Babacar Ndiaye dans un texte inédit, de Biram Ndièmé Kumba (le deuxième du nom) père de 
Lat Samba, Tassé et Guiran, trois fils qu’il eut avec la princesse Bury Jeleen Ndaw. Tous les Buurba qui ont 
régné à partir du XVIIe siècle descendaient de Lat Samba et Guiran.   

998 Informations tirées du manuscrit inédit de Babacar Ndiaye (S.D).  

Dans son  « Essai sur l’histoire du Saloum et du Rip », A.B.Ba (op.cit., p.16) note ceci : « A un moment donné, les 
griots ont chanté la grandeur du Buurba en lui disant qu’il était roi, du Fouta à la Casamance. Il est sûr que les 
neveux des Buurba, Walboumy et Latmingué Diélen, originaires de la dynastie Ndiaye du Dyolof, ont 
commandé le Saloum. C’est pourquoi les griots ont chanté que les Ndiaye étaient à la fois Buurba dyolof et 
Buur Saloum »,                                          

999 Il s’agit de  Da Mota  A.T.,Un document nouveau pour l’histoire des Peuls au Sénégal pendant les XVe et XVIe 
siècles, Lisbonne, Junta de Investigaçoes do Ultramar, 1969,  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 403 

Ndiaye est suffisamment fondée, que les deux puissances de l’époque étaient le Saalum et le 

Fuuta. Ce dernier est, selon le document anonyme de Lisbonne,  

Multinational…. [et]Parmi les dix huit royaumes [cités par le document 

anonyme comme lui étant assujettis], nous pouvons identifier aisément le 

Jolof (Jaolofo) et le Waalo (Hualo) qui sont cités par d’autres auteurs 

comme faisant partie de l’empire du Grand Pullo1000.  

 Les traditions orales du Saalum n’ont pas retenu l’existence d’une coalition Jolof/Saalum 

contre le Fuuta des Deeniyanke. Mais comme nous l’avons déjà mentionné, le Saalum a été 

une destination privilégiée pour certains frustrés de la classe dirigeante du Jolof. Dans la 

seconde moitié du XVIIe siècle, ce fut la direction prise par Biram Peinda Tabara, le  petit fils 

de Biram Njeeme Kumba en conflit avec son oncle Guiran Bury Jeleen. Biram Peinda Tabara. 

Biram  

 qui s’était opposé au mariage de sa mère avec son oncle [Guiran] à 

peine plus âgé que lui, en fit un prétexte pour s’exiler dans le Saloum 

d’où, longtemps après, il marcha sur le Djoloff, à la tête de nombreux 

partisans, décidés à le soutenir contre Guiran…1001  

Les nombreuses homonymies rendent difficile l’identification de certains 

souverains, mais il est fort probable que le Biram Njeeme Kumba, père de Lat Samba, Guiran 

et Tasse, soit le même que celui du Saalum, ce qui expliquerait la relative facilité 

d’intégration de Biram Penda Tabara au Saalum où le Buur Saalum « le reçut fort bien, lui 

donnant en mariage, la princesse Diogob Ndao. … [Il] devait [y] rester en exil jusqu’à la mort 

de son oncle... »1002  

Les sources du Jolof font de ce souverain celui qui eut à soutenir, de manière 

victorieuse, cette guerre qui s’est déroulée au XVIIe siècle et qui est connue sous la 

dénomination de « Guerre des Marabouts ». Du fait de sa richesse et de sa participation au 

nouveau commerce, les Buur Saalum du XVIIe siècle marquèrent les esprits de leurs 

contemporains et la mémoire a retenu non seulement les noms de beaucoup d’entre eux, mais 

                                                            
1000 Kane O., op.cit., p. 170 

1001 Ndiaye  O.L., « Le Djoloff et ses Bourbas », BIFAN, T.XXVIII, série B. n°1-2, 1966, p.967 

1002 Id., Ibd., p.977 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 404 

encore certains faits qu’elle leur attribue. Ainsi, en dehors de Biram Njeeme Kumba, les 

souverains les plus en vue au XVIIe siècle, sont cités  Ndéné Njaay Maroon (1638-1640) et 

Amakodu Njaay (1655-1690).         

Ndéné Njaay a été le premier souverain de patronyme Ndaw à monter sur le trône 

du Saalum et qui « eut un règne troublé par plusieurs guerres à l’intérieur du royaume »1003. 

A.B.Ba ne donne pas beaucoup d’informations sur ces conflits soutenus par  Ndene Njaay, 

mais Jabel Samb soutient que c’est principalement contre le Badibu qu’il eut à s’affronter. Le 

Badibu étant un royaume mandeng sur la gambie, on peut supposer que l’offensive du Saalum 

vers le Badibu était liée à la tentative des Buur Saalum d’élargir leur espace de 

commandement politique pour profiter du commerce qui se faisait sur la gambie. Ndene Njaay 

Maroon Ndaw  a accédé au pouvoir dans le  Saalum au moment où au Jolof, (faute d’héritiers 

en âge de l’exercer), le pouvoir était confié à Albury Saar Ndaw qui devait assurer l’intérim 

jusqu’à la majorité des fils de Biram Njeeme Kumba. La famille Ndaw se trouvant au pouvoir 

aussi bien au Jolof qu’au Saalum, son réseau de clientèle élargi jusqu’au Badibu lui donnait 

ainsi les bases d’une revendication dans cet espace. La bataille de Warara1004 racontée par 

Jabel Samb trouve son origine dans cette volonté d’expansion du Saalum vers cette partie de 

la rive nord de la gambie. Si Ndene Njaay qui a présidé aux destinées du Saalum de 1638 à 

1640, avait, selon toute probabilité, échoué dans ses diverses tentatives. Cependant, il y a 

plusieurs considérations qui permettent de penser qu’à partir de 1669, au moment où F.de 

Lemos Coelho écrivait son texte, le pari d’extension de l’autorité était réussi pour le Saalum. 

Il est, selon F de Lemos Coelho, 

 Le plus vaste de tous ces royaumes, il commence en effet à la rivière de 

Palmeyrihna, pour aller jusqu’à celle de Gambia et remonte cette 

dernière jusqu’à la rivière de Nanhigega, soit sur près de soixante 

lieues ; dans ce district se trouvent beaucoup de petits rois qui lui sont 

                                                            
1003 BA A.B., op.cit., p.21 

1004 Samb J., Archives culturelles de Gambie, Cassette n°4803 du 31 08 1972  

La bataille de Warara est le premier conflit entre le Saalum et le Badibu respectivement dirigé par Ndene Njaay 
Maroon Ndaw et Biram Njeeme Samba Jamme. Le second a eu lieu à Kandikunda (toujours selon Jabel Samb) 
quand Bale Ndungu Ndaw était Buur Saalum. Dans le Badibu, cinq clans accédaient au pouvoir à tour de rôle : 
Les Maroon, Jadama, Jamme, Jaaju et Jambuure. La mère de Ndene Njaay, de patronyme Maroon, était 
originaire du Badibu, ce qui faisait de ce royaume un allié du Saalum au moment où Ndene Njaay accédait au 
pouvoir. Quand le pouvoir était ensuite passé aux mains des Jamme, ces derniers n’ont certainement pas voulu 
prêter allégeance  au Saalum. Ce serait là la source du premier conflit.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 405 

tributaires. Beaucoup de blancs ont quitté ce royaume, bien pourvus et 

possédant de grandes richesses, alors qu’ils n’en avaient apporté que 

bien peu.1005 

 En fait, il y a deux versions du texte de F. de L. Coelho. Celle écrite en 1669 et 

celle de 1684. N.I. de Moraes a publié la version de 1684, mais a tenu à « traduire en notes, 

les détails de la première rédaction qui ne se retrouvent pas dans la seconde »1006. C’est ainsi 

qu’à la note cinquante sept (57), elle signale que  

L’auteur reviendra, à propos de la Gambie, sur ce cours d’eau 

[Nanhigega] qui correspond à l’actuel Nianije Bolon1007. Il signale 

également qu’il forme la limite entre le royaume de Borçallo (dont sont 

tributaires ceux de Barra, Badibo et Manjagar) et celui de Nhani (Niani). 

Il pouvait être remonté en navire sur six lieues, jusqu’à la localité du 

même nom et livrait, à des prix très avantageux, beaucoup de bons cuirs 

et de mil, et quelques ivoires.1008 

Il faut reconnaître qu’après A.Almada pour le XVIe siècle, F.de L. Coelho est le second 

informateur qui a donné le plus de détails concernant les royaumes sénégambiens. Sur la base 

de sa description de la petite côte, on voit nettement que le Saalum, à partir de la seconde 

moitié du XVIIe siècle,  avait tous les royaumes de la rive nord de la basse et moyenne 

gambie sous sa coupe et qu’il était gouverné par un roi musulman puisque comme mentionné 

dans le texte de F. de L. Coelho,  

                                                            
1005 Moraes N.I.de, « La petite côte, d’après Francisco de Lemos Coelho », BIFAN., série B, T. XXXV ; n°2, 1973, 
p.254 

1006 Id., Ibid., p.216 

1007 Le Nianija Bolong est un affluent de la gambie qui coule sur une soixantaine de kilomètres (Kms) et dont la 
vallée passe à travers l’actuelle ville de Kounguel. Du fait de la fluctuation de la ligne de frontière entre le 
Saalum et le Niani, la localité de Kounguel a,  selon les rapports de forces du moment, appartenu soit l’un ou 
l’autre des deux royaumes. Selon A.B.Ba (op. cit., p.15), « Kounguel était une principauté indépendante, mais 
qui était de temps en temps annexée soit au Saloum, soit au Niani. Néanmoins on peut la considérer comme un 
royaume autonome, commandé par la dynastie Kamara apparentée à celle du Niani qui était également de la 
famille Kamara ».              

On peut cependant retenir, en nous basant sur les textes de R. Jobson et de F. de L.Coelho,  qu’au XVIIe siècle, 
c’est le Saalum qui était, en ces lieux, la puissance dominante.  

1008 Ba A. B., op. cit., p. 267 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 406 

Dans les dernières années où je m’y rendis, le roi était Bixirim 

[musulman], c'est-à-dire une sorte de législateur de la loi de Mafoma 

[Mahomet], aussi n’achetait-il pas autant d’eau de vie. Par contre il s’en 

consommait beaucoup dans le pays, parce qu’il n’en défendait pas 

l’achat. On achète également dans ce royaume beaucoup de cuirs, les 

meilleurs de toute cette côte, beaucoup de tissu de qualité, blanc et teint, 

portant divers noms.1009   

 À travers ce qualificatif de musulman qu’il accorde au Buur Saalum, on reconnaît 

le Buur Saalum Amakodu Njaay des sources orales qui, selon A.B.Ba, était  

Le roi qui a régné le plus longtemps sur le Saloum…Il se convertit à 

l’Islam, probablement sous l’influence de la famille Dramé qui 

fournissait traditionnellement les marabouts des Gelwar…..Tous les 

Ndiaye de Mandakh descendent de ce roi qui eut pour fils Birahima. Ce 

dernier épousa la princesse Bigué Souka dont il eut trois filles : Kéwé 

Bigué, Kodou Bigué, et Khorédia Bigué. Avec elles, la dynastie gelwar 

commence à se diviser en trois clans qui portent le nom de ces 

princesses.1010 

 Les informations d’A.B. Ba qui relaient ce que la tradition orale a retenu du Buur 

Saalum Amakodu Njaay et celles de F. de L. Coelho se rejoignent donc sur ce point : L’islam 

était bien la religion pratiquée par ce souverain. Si autant F. de L. Coelho que les sources 

orales ont jugé nécessaire de souligner cela, c’est qu’à l’époque, cette conversion a dû frapper 

les esprits. Le texte de ce dernier permet aussi de confirmer, encore une fois, cette mainmise 

du Saalum sur pratiquement tous les petits états mandeng de la rive nord de la gambie, 

jusqu’au niveau du royaume du Niani. A. Almada l’avait déjà signalé, mais n’avait pas 

manqué de souligner la fragilité de cette domination. Cependant, dès le début du XVIIe siècle, 

en 1620, plus précisément, R. Jobson mentionne  

[qu’] En revenant de Barrakunda, il trouva le roi de Cassan dans une 

grande mélancolie. Ce prince gouvernait le pays depuis très longtemps, 

mais ayant usurpé la couronne, il venait d’apprendre que le roi de bur-
                                                            
1009 Id., Ibid., p.254 

1010 Ba  A.B., op.cit., p. 22 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 407 

Salum, dont il était tributaire, avait pris la décision de rétablir à sa 

place, le fils de son prédécesseur. En effet, il fut obligé quelques jours 

après de résigner son autorité au légitime héritier, et de passer la rivière 

avec ses femmes, en laissant sa ville au pouvoir d’autrui. Il était le fils 

d’une concubine de l’ancien roi. Le nouveau prince promit aux anglais 

son amitié et sa protection.1011 

  Au-delà du Nianija Bolong, frontière suggérée par F. de L. Coelho dans la 

seconde moitié du XVIIe siècle, ce n’était plus les terres du Saalum, mais celles du Niani. 

Cependant, le pouvoir politique du premier s’y exerçait puisque, comme souligné par R. 

Jobson en 1620, le roi de Cassan lui est tributaire. Cassan a dû être une localité très 

importante dans le dispositif commercial gambien. Elle a été mentionnée et décrite par tous 

ceux qui, depuis le XVIe siècle, ont longé le cours du fleuve gambie. En 1578, A. Almada qui 

se trouvait pour les raisons du commerce cap-verdien le long de la gambie notait :     

The healthiest place is the port of Casan, up-stream 60 leagues, because 

the land is open around the river: the wind is free to blow and the port 

has pleasant breezes, and for this reason it is healthy. The town and port 

is the chief trading place on the river.”1012      

 Moins d’une dizaine d’années après A.A. de Almada, A.  Donelha qui se trouvait 

à Cantor1013 en 1585, parle de Cassan (Casao dans son texte), comme d’un port important pour 

le commerce qui se faisait sur la rive nord de la gambie puisque,  

Le village de Casao est à une portée d’escopette du port. Le port est sûr. 

Le village est petit, de forme ronde…. Certaines maisons comme celles 

                                                            
1011 Walckenaer (C.A) : Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des Relations     

                                         De Voyages par Mer et par terre.  Livre V : Voyages au long des côtes occidentales 
d’Afrique depuis le Cap Blanc jusqu’à Sierre Léone, contenant l’histoire du commerce Anglais sur la Gambie : 
Navigation de Jobson  et ses entreprises sur la Gambie,  Paris, Lefèvre, MDCCCXXVI, p.331 

1012 Almada  A.A., op.cit.,  (a brief introduction and notes on chapters 13-19 by P.E.H. Hair and notes on 
chapters 1-6 by J. Boulègue,) july 1984 

1013Selon A. Donelha (op.cit., p.157), Cantor situé à 120 lieues de la barre, (et)  produit un commerce de grand 
profit pour les Cap-verdiens. Le roi de Cantor porte le titre de Farim et obéit au grand Mandimansa.  

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 408 

du duc ou Sandeguil ont un étage. Casao est un village avec des 

fortifications (tabancas)….. Le duc a un neveu qui s’appelle Mamude et 

qui est capitaine de 300 cavaliers….Les Tangomaos font faire des 

fourreaux pour leurs épées et leurs dagues et les font décorer parce qu’il 

y a de bons artisans. Il se fait un grand commerce de toile, de coton, de 

cire, d’ivoire, d’or, de peaux de divers animaux. Mais tout cet or, cette 

cire, cet ivoire, ces peaux, les nègres les portent à la costa dos jolofos 

pour les vendre aux français, aux anglais et aux marchands d’autres 

nations ; et ceux-ci pénètrent déjà en Gambea pour se livrer à ce trafic 

avec eux, et ils tirent un immense profit de ce fleuve. Le roi vit à deux 

lieux de là.1014 

 Le souverain qui vivait à deux lieues de Cassan était celui du Niani. Au moment 

du passage des Cap-verdiens, A. Almada et A. Donelha, la ville de Cassan était florissante et 

profitait largement de sa position sur le fleuve gambie pour tirer le maximum d’avantages du 

commerce. C’est à partir de ce port que pratiquement tout l’arrière pays de la haute gambie se 

connectait à l’Atlantique, puisque d’après A. Donelha, les « Nègres », (noirs autochtones et 

tangomaos) se rendent de là vers la « costa dos jolofos » (ce sont les ports des royaumes du 

Kajoor, Bawol et Siin qui sont Rufisque, Portudal, Punto seraino et Joal). Entre 1585 (date du 

passage de A. Donelha) et 1620 (quand R. Jobson s’y rendit), Cassan, du fait de sa position 

favorable pour le commerce, était devenue une plaque tournante pour le trafic, attirant aussi 

bien les Portugais, les Lançados, les Tangomaos, mais aussi, comme le dit A. Donelha, des 

«Français, Anglais et marchands d’autres nations. [Ils]…pénètrent  en Gambea pour se livrer 

à ce trafic avec eux ». A partir de Cassan, on se rendait aisément non seulement vers la Haute 

gambie (dans les états du Ñaani, du Wuli, du Bundu etc..), mais aussi vers l’Atlantique (sur la 

côte des Wolof) ou dans le rio Grande au cœur de la zone des Rivières du Sud  (Donelha s’y 

était rendu). En effet, ce dernier note dans son récit qu’à partir de Casao, ils se rendirent, 

Avec quatre navires de tangomaos qui avaient déjà fait leurs affaires et 

se dirigeaient vers le Rio Grande, et, en compagnie desdits navires, la 

                                                            
1014Donelha  A., op.cit., (Le port et le village de Cassao sont décrits par l’auteur aux pages 147, 149, 151,153 et 
155 de son ouvrage. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 409 

nef alla au Rio Grande pour y être remise au facteur Diogo 

Anriques…1015 

Tous ces propos, véritables témoignagnes, rendent compte de l’intérêt manifesté 

par le souverain du Saalum qui avait fini par soumettre à sa domination, non pas tout le Ñaani 

mais cette partie utile du Ñaani centrée sur le village et le port de Cassan. C’est la situation 

que R. Jobson a trouvée quand il s’y est rendu en 1620. Ainsi, tout au long du XVIIe siècle, le 

Saalum profitait de cette mainmise sur ce port de Cassan et renforçait ainsi sa puissance 

économique. Il faut d’ailleurs rappeler que si Cassan était important pour le Saalum, c’est 

surtout à cause de son port. Le sel, principal produit du Saalum y est stocké, en attendant 

l’arrivée des « âniers »1016 qui l’achètaient et le transportaient vers les pays du haut fleuve 

gambie. Commentant les documents qui parlent des expéditions anglaises du 

capitaineThompson et R. Jobson du début du XVIIe siècle sur la gambie, N.I. de Moraes note 

que les « dernières étapes de cette route du sel étaient Tenda, Setuko, Gassan, les salines du 

Saloum »1017.  En fait, comme nous l’avons signalé dans le chapitre sur le sel (voir supra), ce 

produit semble avoir été le principal fondement sur lequel était bâtie la richesse des Buur- 

Saalum. Selon Samuel Purchas, 

Les habitants de Setiko sont tous marabouts et entretiennent un 

commerce continuel vers le roi de Bursal, apportant des esclaves pour 

acheter du sel lequel se trouve près du bord de mer, comme une sorte de 

boue, semblable aux cendres du charbon de terre. Ils en utilisent peu à 

leur propre usage mais le transportent plus loin dans l’intérieur du 

pays ; leurs retours sont de l’or et des noix de colas.1018       

 Ce passage campe les différents produits échangés dans ce trafic dont l’essentiel 

se trouvait, au début du XVIIe siècle, aux mains des Africains : Les commerçants venant de 

Sutuko (Setiko du passage sus-cité) arrivaient avec des esclaves qu’ils échangeaient contre le 

                                                            
1015 Id., Ibid., p. 157                                       

1016 C’était des  caravanes constituées de  centaines d’ânes qui  étaient utilisées pour le transport du sel. Le 
célèbre caravanier Jaxanke Bukar Sano avait en sa possession trois cents ânes selon les informations de R. 
Jobson.    

1017 Moraes N.I.de, op.cit., T.1, p.199 

1018Samuel Purchas,  Cité par Moraes, N.I.de, op.cit., T.1, p.199 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 410 

sel du Saalum qu’ils allaient vendre dans l’intérieur des terres où ce produit était rare. En 

retour, ils ramènaient de l’or et des noix de cola. Les Portugais, Lançado et Tangomaos, 

installés dans certains villages situés le long de la gambie, ont aussi participé à ce trafic et 

c’est ce qui explique leur acharnement à décourager les commerçants anglais qui désiraient 

remonter la gambie pour aller s’approvisionner directement chez les acteurs africains de ce 

commerce, plus précisément auprès des marchands Jaxanke ou Mandeng de la ville de 

Sutuko. C’est dans le cadre de cette concurrence entre acteurs du commerce du sel qu’il faut 

comprendre le massacre perpétré par les Portugais sur certains membres de l’expédition 

anglaise de 1618 dirigée par le capitaine Thompson le long de la gambie. N.I. de Moraes 

interprète l’attitude hostile des Portugais comme  

Un réflexe d’autodéfense devant un danger qui n’était pas sans 

fondement….Les mesures extrêmes adoptées par les Portugais trahissent 

leur affolement devant la conduite de Thompson et de Jobson1019 qui , à 

la différence de tous leurs successeurs, s’étaient établis non pas sur le 

bas-fleuve (île saint Andreas, Albréda…) mais directement sur le cours 

moyen, au-delà des derniers établissements portugais. Ceux-ci se 

voyaient directement menacés d’être coupés de leurs sources 

d’approvisionnement. [Elle poursuit, commentant la position des 

commerçants africains], L’attitude de certains groupes africains qui se 

montrèrent disposés à aider les Portugais repose probablement sur la 

perturbation du commerce du sel que les Anglais étaient susceptibles de 

causer1020. 

 Avant l’émergence de Kawur comme principale centre important du commerce 

du Saalum au XVIIIe siècle, c’est donc la ville de Cassan, avec le port du même nom, qui sur 

le fleuve gambie, était le principal point de traite. Pendant presque un siècle, Cassan a tenu le 

haut du pavé du fait de sa position stratégique et des conditions de salubrité de son 

environnement. En 1578, A. Almada l’a décriait ainsi :  

C’est dans la Gambie qu’on fait le commerce le plus important de toute 

la côte de Guinée. [Mais], le pays est assez malsain, étant couvert 
                                                            
1019 Ce sont eux qui ont dirigé les expéditions anglaises de la « Company of Adventurers of London Trading to 
Gynney and Bynney »   

1020 Moraes  N.I., de, op.cit., p.198 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 411 

d’épaisses forêts qui s’opposent à la libre circulation de l’air. Le 

principal port est celui de Casao [Cassan], qui est à soixante lieues de 

l’embouchure, en même temps le plus sain parce que ses environs sont 

dépouillés d’arbres et que le vent y souffle avec force1021.   

 Un siècle plus tard, en 1684, F. de Lemos Coelho qui y a séjourné pendant trois 

ans en parle non seulement comme l’endroit le plus sain le long de la gambie, mais d’où on 

peut aussi, comme souligné par R. Jobson en 1620, très rapidement se rendre vers les Rivières 

du Sud, plus précisément à Cacheo. IL écrit:   

This is a very healthy land, well cleansed by the winds, and since it is 

sixty leagues from the mouth of the river seldom sultry. In all the time I 

lived there I never knew illness or fever, and in such remote partsthis is 

not the least (blessing) one might desire. Caçao alsao has the 

convenience that from there one can contact Farim or Cacheo quickly, as 

witness what once happened to me. I had a ship which was careened, in 

order to be freshly planked, when all the caulkers, carpenters, and deck-

hands (grumetes) cleared out, leaving me without a single helper. 

Finding myself in this plight I send a black to the land of Cacheo to find 

caulkers and deckhands, and within twelve days he had travelled there 

and returned with them.1022  

 En vérité en prenant possession de la ville de Cassan, les Buur Saalum ont jeté les 

bases de ce qui, au XVIIe siècle a été à la base de l’importance du dernier royaume de la 

Sénégambie du Nord. L’établissement de Joal, situé dans les terres du Buur Siin permettait 

aussi au Saalum de participer activement au commerce qui se faisait du côté de l’Atlantique, 

puisque pour la compagnie du Sénégal, Joal devait leur permettre de  

s’assurer une échelle pour la traite, lorsque le roi d’Amel la défend dans 

ses états ; et encore... [de]s’ouvrir celle de Cohone qui est au haut de la 

                                                            
1021 Almada A.A., Manuscrit de Porto, op.cit. 1842, p.109 

1022 Hair P.E.H., trans. and ed. de Francisco de Lemos Coelho : Description of the coast of Guinea (1684), 
Liverpool : department of History, University of Liverpool, 1985, p. 15 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 412 

rivière de Salum, dont l’embouchure n’est qu’à six lieues de Joal, qui par 

conséquent peut lui servir d’entrepôt.1023  

Ainsi, on voit que même s’il n’avait pas un lieu de traite sur l’Atlantique comme le Siin, le 

royaume du Saalum n’en était pas moins présent dans ce trafic puisque sa capitale, Kawoon, 

était fréquentée par les intermédiaires du commerce, ceux qui se chargeaient d’aller chercher 

les articles à échanger à l’intérieur des terres. En fait, l’importance de Joal comme lieu de 

traite était liée à sa proximité avec la capitale du Saalum, puisque, parlant du Siin, F. de 

Lemos Coelho écrit que « ce n’est pas un pays au commerce de cuir aussi élevé quoiqu’il soit 

suffisant et ceux qui y résident commercent activement dans le royaume voisin de 

Borçallo »1024.  

A la page 88 d’une étude consacrée aux Luso-africains, J. Boulègue met en 

exergue une carte1025 dont les commentaires concernant le royaume du Saalum sont sans 

équivoque. Ainsi pour le Saalum, il y est marqué que,  

Il donne le nom à la rivière qui le traverse ; elle est navigable avec des 

barques, 20 lieues en dedans et, au dessus, avec des canots jusques en 

Gambia, où elle prend sa source. La dite rivière lui sert d’escale où les 

portugais naviguent et font le commerce avec leurs canots. Ils ont des 

marchandises à très bon marché. La principale des escales, c’est le 

village du roy, qui est à dix lieues dans la dite rivière. On peut y aller 

avec des barques.1026 

                                                            
1023 Savary J. des B., Dictionnaire Universel De Commerce: Contenant Tout Ce Qui Concerne Le Commerce Qui Se 
Fait Dans Les Quatre Parties Du Monde, par terre, par mer, de proche en proche, & par des voyages de long 
cours ... : [Divisé en III Volumes et en IV Parties]. Contenant les Articles Du Commerce et Des Compagnies, 
Volume 1, p. 643, Numéro 2 (Livre numérique Google) 

  

 

1024 Moraes  N.I.de, op.cit.,  p.253 

1025 Il s’agit d’une carte française anonyme de la fin XVIIe ou du début XVIIIe 

1026 Boulègue J., Les Luso-Africains de Sénégambie : XVIème - XIXème siècle, Université de Dakar, FLSH. DPt 
d’histoire, 1972, p. 88 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 413 

En somme, par sa position géographique et la richesse de son environnement, le 

Saalum qui a émergé comme formation politique et sociale organisée au moment où le Grand 

Jolof s’essoufflait, a tiré profit de la situation nouvelle. La dynamique d’organisation de son 

espace commencée par le fondateur du royaume a été poursuivie par ses successeurs, 

notamment ceux qui étaient issus, par les relations matrimoniales, de son alliance avec le 

Jolof, et plus particulièrement, Latmenge Jeleen. Cependant, très vite, cette dynamique a été 

amplifiée par les nouvelles données qui ont fait leur apparition avec la connexion de l’espace 

sénégambien à l’Atlantique. L’importance de la demande commerciale des nouveaux 

partenaires ne manqua pas d’avoir un impact sur l’évolution du nouveau royaume. Les 

souverains du Saalum semblent avoir compris très vite la nouvelle situation et le bénéfice 

qu’eux-mêmes pouvaient en tirer en ouvrant leur pays aux nouveaux partenaires. Ainsi, dès le 

milieu du XVIe siècle, le Saalum devint, selon A. Almada, l’endroit le plus sûr en Sénégambie 

pour le commerce portugais1027.  Il n’est donc pas étonnant que, non seulement les Portugais, 

mais aussi les Lançados et leurs descendants Tangomaos, aient été des habitués de la rivière 

du saloum et de ses nombreux affluents qu’ils sillonnaient à la recherche de marchandises, 

notamment les peaux, les cuirs, le riz, le mil et les étoffes, pour alimenter le marché de 

Joal1028, mais encore qu’ils aient eu, comme noté par le vice-amiral d’Estrées, « des 

installations dans la rivière de gambie et dans les états du roy de Bassalmes [Buur 

Saalum] »1029. 

 Entrepôt pour le point de traite de Joal qu’il alimentait en produits que venaient 

acheter les intermédiaires « luso-africains »1030, le poumon de l’économie du Saalum se 

trouvait malgré tout du côté de la gambie et tournait autour du rôle que le royaume jouait en 

tant que producteur de sel, produit acheminé le long de la gambie pour l’alimentation des 

régions de l’intérieur qui en étaient dépourvues. Le dictionnaire universel du commerce, 

présentant les lieux où les agents de la Compagnie du Sénégal faisaient la traite (Rio-fresco, 

                                                            
1027 Almada  A.A., (Manuscrit de Porto), op.cit. p.95 

1028 Savary  J. des B., op.cit., p.643  

1029 Thilmans G., & Moraes  N.I.de, op.cit., p.62 

1030 Ce terme utilisé par Jean Boulègue est en fait le terme adéquat pour désigner cette population qui pouvait 
avoir parfois des origines lointaines les rattachant au Portugal mais que rien ne distinguait plus de la population 
locale, comme le souligne le Vice-amiral d’Estrées.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 414 

Portudal, Seringue [Pointe Sareen], Jovat [Joal], et la rivière de Bresaline), n’a pas manqué de 

souligner qu’à  

trois lieues de cette rivière, est une saline, où les Portugais et les Nègres 

de Gambie, et de la côte, chargent du sel pour aller négocier en 

remontant la rivière de gambie, où cette marchandise  est très bonne 

pour la traite.1031  

Tout ceci explique les raisons pour lesquelles, très rapidement, les Buur Saalum 

eurent dans leur ligne de mire, le point de traite de Cassan1032 dans le Ñaani, lieu qui, en 1620, 

était déjà passé sous leur autorité. 

               On comprend aussi l’importance prise au niveau du pouvoir central par les 

descendants des Njaay originaires du Mandaax. La plupart des souverains du Saalum de la 

seconde moitié du XVIIe siècle provenaient du Mandaax et ont été Buumi Mandaax avant 

d’être Buur Saalum. C’est que le Mandaax, unité administrative du Sud-est du Saalum, 

polarisait l’espace immédiat qui longe la rive nord de la gambie et qui, contigu au Ñaani, avait 

accueilli, au XVIIe siècle, la famille islamisée des Sise. 

 Selon A.B. Ba, c’est sous le règne du Buur Saalum Sengan Kewe (1696-1726) que le Pakala 

fut érigé en lew (voir supra), en l’honneur du chef de cette seconde migration de la famille 

Sise, le marabout Madi Bakar Sise1033. Ce que l’on peut noter, c’est que dans le processus de 

formation et d’organisation de l’espace de commandement des Buur Saalum, la direction prise 

par l’extension du territoire suivait celle de la dynamique commerciale. Si l’on en croit A. 

Almada,  dès le milieu du XVIe siècle, la plupart des royaumes mandeng sis le long de la rive 

nord de la gambie étaient sous l’autorité du Buur Saalum. La situation s’est renforcée au cours 

du XVIIe siècle puisque selon F. de L. Coelho, le royaume commencait à la rivière de 

Palmarin et s’étendait jusqu’à celle de la gambie et, remontait cette dernière jusqu’à  la rivière 

de Ñaanija. Les conquêtes n’ont certes pas été incluses dans l’espace du Saalum, mais les 

dirigeants étaient des tributaires du souverain du Saalum. Ils commandaient leur espace 

territorial, mais reconnaissent l’autorité politique du Buur Saalum.  

                                                            
1031 Savary  J. des B., op.cit., p.633 

1032 C’est là que réside  l’importance stratégique de ce port, point de rupture de charge pour le commerce du 
sel qui, à partir de là, était acheminé à dos d’ânes par les Jaxanke ou Mandeng de Sutuko dans le Wuli. 

1033 Ba  A.B., op.cit., p. 9 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 415 

De manière concomitante à l’élargissement de l’autorité  politique du souverain 

du Saalum, l’extension du royaume se fit elle aussi vers la rive nord de la gambie. C’est 

d’ailleurs d’organisation dont il faut parler, puisque cette extension se faisait à l’intérieur de 

l’espace qui avait été délimité à la fin du XVe siècle et qui,  grâce à l’alliance entre les forces 

politiques, sociales et religieuses en présence, avait été identifié comme étant l’espace 

Saalum-Saalum. C’est ainsi que du XVIe siècle à la fin du XVIIe siècle, toute la zone  sud-

orientale du Saalum était structurée et attribuée à des familles alliées au pouvoir central de 

Kawoon. Le Saalum a exploité sa situation entre la gambie et les états du Nord de la 

Sénégambie pour jouer un rôle d’entrepôt, de centre de redistribution des différents produits 

proposés le long de la gambie, artère principal qui menait vers l’intérieur de l’Afrique 

occidentale. Ainsi, à la fin du XVIIe siècle, ce royaume avait des points de traite se trouvant à 

la croisée des routes menant soit vers l’intérieur (la haute vallée de la gambie), soit vers les 

Rivières du Sud (Rio Grande, et Cacheo, comme relaté par R. Jobson et  F. de L. Coelho), soit 

vers la côte atlantique par des routes terrestres en direction  de Rufisque, telles que signalé par 

Phillip Curtin. Selon lui,  

Another trade route used by Luso-Africans linked Rufisque with Kawon, 

the capital of Saluum, and Mansagaar near Kau-ur along the north bank 

of the Gambia River. Kau-ur was an entrepôt for trade with caravans 

coming from the interior, and twice annually, Luso-Africans went to 

Mansagaar, planted a market cross, and organized a fair to engage in 

trade with Saluum.1034 

Manjaxaar, situé à côté de Kawuur, est mentionné aussi bien dans les sources écrites 

qu’orales. Ce village, aujourd’hui disparu, est resté dans la mémoire des populations comme 

un lieu de traite fréquenté par les Portugais qui venaient y vendre ou acheter du fer1035. Ce 

point de traite semble avoir été l’un des plus anciens établis sur la gambie  Que dire d’autre 

sinon que le Saalum, dans le cadre de l’adaptation au « Monde atlantique », a su, malgré les 

contorsions et souffrances diverses,  tirer son épingle du jeu.  

                                                            
1034 Curtin P.D., Economic Change in Precolonial Africa: Senegambia in the Era of the slave Trade. Madison, 
University of Wisconsin Press, 1975, p. 98-99  

1035 L’expression wolof  Weñ ga nga bañe Manjaxaar (« C’est à Manjaxaar que le fer a perdu sa valeur »), peut 
trouver sa consistance dans le fait que les Portugais avaient commencé à importer du fer et à le vendre sur ce 
marché,  pénalisant du coup les producteurs locaux que cette expression est née.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 416 

Nous disons cela puisque notre informateur Seth Kamara1036, l’associe au nom du Buurba 

Jolof Biram Njeme Eler qui aurait vécu au milieu du XVe siècle (voir supra). Au début du 

XVIIe siècle, Manjaxaar apparaît dans les écrits de R. Jobson qui en parle comme d’un endroit  

où se tenait un grand marché hebdomadaire. IL écrit:  

While we were in the river, at a place called Mangegar, against which 

we had occasion to ride with out ship, both up and downe, in open fields, 

about a mile distance from any housing, is every Monday a market kept; 

which us in the middle of the weeke, unto which would come great 

resport of people, from round about, as here in our countrey, who would 

disperse and settle themselves, with their commodities under the shady 

trees, and take up a good space of ground, & anything what the country 

did yeeld, was there brought in, and bought and sold amongst them. 1037  

De même, vers la fin du XVIIe siècle, F. de L. Coelho parle, non d’une place, mais plutôt du 

port de Manjaxar qui serait dans le royaume du même nom, et soumis au souverain du 

Saalum. Selon cette source,  

The Kingdom of Manjagar is subject to the king of Borçalo…The king 

regularly comes to trade with the ships, when they do not go to his land, 

and he sells many blacks. This land produces many hides, the best on the 

whole river, also much husked rice, and some blacks. In the same land, at 

a distance of one league is the port of Caur ….It is eight leagues from 

Manjagar to Nanhijaga.1038  

 Ainsi, tout au long du XVIIe siècle, les Buur Saalum ont pu assurer une présence 

régulière dans les affaires du trafic fluvial gambien puisque tout le long des côtes 

sénégambiennes, il y avait une multitude de points de traite où les populations pouvaient se 

rendre pour faire des échanges. Si ceux-ci  ne se faisaient plus de la manière dont les avaient  

                                                            
1036 Pour Seth Kamara, (Banjul, Août 2003), le Buurba Jolof Biram Njeme Eler est resté dans les mémoires 
comme le commerçant de Manjaxaar « Jëgg ba ca Manjaxaar » en wolof), certainement pour signifier qu’il fut 
l’initiateur et  l’organisateur de caravanes vers ce lieu, impliquant ainsi le Saalum dans les échanges sur la 
gambie.  

1037 Jobson  R., The Golden Trade, London, 1623, p.156 

1038 Hair P.E.H., trans. and ed. Francisco de Lemos Coelho : Description of the coast of Guinea (1684), Liverpool : 
department of History, University of Liverpool, 1985, p. 11 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 417 

décrits A.Da Mosto en parlant de multitudes de « nègres qui ne se ressemblaient ni par la 

figure, ni par le langage (Ils) arrivaient et s’en retournaient librement dans leur almadies »1039, 

il n’en est pas moins vrai que sur lesdites côtes, la liberté du commerce avait fait apparaître, le 

long de la rive nord de la gambie en particulier, beaucoup de lieues de traite qui, par la suite,  

ont soit disparu, soit perdu de leur importance. Ainsi,  Manjaxaar qui semble avoir été un 

marché régulièrement fréquenté au cours du XVIIe siècle, n’est plus mentionné par les sources 

au cours du XVIIIe siècle. Il semble qu’il en a été de même pour le port de Iambor (décrit par 

A. Donelha qui précise même qu’il a un  « roi soumis au Berbesiis »1040 ) qui, vers la fin du 

XVIe siècle, disparaissait lui aussi.  

 

                   En fait, quant au XVIIIe siècle, la préoccupation majeure des acteurs du 

commerce devint la vente et l’achat d’esclaves, la multiplication des points de traite n’eut plus 

de raison d’être, puisque pour participer au trafic, il fallait désormais être financièrement bien 

assis ou politiquement fort. L’analyse du commerce des Luso-africains au XVIIIe siècle sur la 

côte atlantique le montre clairement, ce qui a amené J.Boulègue à parler du recul de 

l’importance de Joal en donnant les explications suivantes :  

 La baisse de la demande en cuir aussi bien de la part des anglais de 

Gambie que des français de la petite côte, ce qui était un désavantage, 

parce que l’arrière pays de la petite côte est un zone d’élevage ; [ensuite] 

le commerce du royaume du Saloum [qui]prit une orientation nettement 

gambienne ; cet état, beaucoup plus grand que le Siin dont dépendait 

joal, constituait la majeure partie de l’arrière pays de Joal, il était aussi 

dans sa partie méridionale, riverain de la Gambie.1041  

C’est ainsi que selon toute probabilité et progressivement, le Buur Saalum fut plus fréquent 

dans ses terres situées sur la rive nord de la gambie, plus précisément, dans les ports de Kawur 

et  de Joar. 

 
                                                            
1039 Da Cada Mosto  A., op.cit., p. 360  

1040 Donelha  A., op.cit. , p.141 

1041 Boulègue J., Les Luso-africains de Sénégambie : XVIe- XIXe siècle, Université de Dakar, FLSH. DPt d’histoire, 
1972 
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 418 

4. Le temps des grandes perturbations : Les XVIIIe –XIXe siècles   
A partir du XVIIIe siècle, tous les états sénégambiens furent fortement engagés 

dans la traite négrière et celle-ci semble-t-il, commandait les leviers de la machine qui les 

faisaient fonctionner. Nous ne reviendrons pas sur les conséquences sociales, politiques et 

économiques que la traite a eues sur toutes les formations politiques et sociales de l’espace 

sénégambien1042. Cette question a, non seulement été très étudiée, mais encore elle a suscité et 

suscite jusqu’à présent beaucoup de controverses. Il est seulement utile de rappeler que,  

devenu le volet le plus important du commerce atlantique à partir du milieu du XVIIe 

siècle1043, ce trafic qui consistait à organiser des rapts et à vendre des êtres humains (qui de 

fait, devenaient des esclaves) contre des produits que les Européens ramenaient d’Europe, a 

eu un impact considérable sur l’évolution des sociétés africaines. Sur ce point au moins, 

pratiquement tous les historiens sont d’accord. Cependant, c’est quand il s’agit de voir la 

nature de cet impact qui se décline en plusieurs volets que les opinions divergent. Ainsi, des 

questions concernant le volume de ce trafic (le nombre d’esclaves déportés de l’Afrique vers 

les Amériques), les conséquences  démographiques de la traite en Afrique1044 de même que la 

relation entre l’arriération économique chronique du continent et la pratique de ce 

commerce1045agitent encore le monde académique. D’éminents historiens1046, spécialisés dans 

les recherches liées à la traite négrière et de manière plus élargie à l’esclavage, ont examiné, 

avec de remarquables éruditions, beaucoup d’aspects de cette question d’histoire qui, en fait, a 

alimenté des débats passionnants et passionnés.  

Nous sommes cependant convaincues que le thème de la traite négrière continuera 

à susciter d’autres débats à l’instar de celui apparu, il y a quelques années et relatif à la part de 
                                                            
1042 Les différentes études sur la Sénégambie (Barry B., Becker Ch., Bathily A.,  Kane O., Guèye Mb. etc.) ont 
toutes montré, plus ou moins,  comment le trafic négrier a influé sur l’évolution des sociétés et  Etats de 
l’Afrique de l’Ouest en général, de la Sénégambie en particulier, notamment à partir du milieu du XVIIe siècle. 

1043 Comme l’a noté par Diop-Maes Marie Louise, « A partir de la seconde moitié du XVIIe siècle, le 
développement à caractère industriel de la culture de la canne à sucre dans les trois Amériques, et le succès 
des autres cultures, déterminèrent une demande d’esclaves noirs africains sans précédent…. » 

1044 cf., entre autres, le texte de Mbaye Guèye, L’Afrique et  l’esclavage : une étude sur la traite négrière, 
éditions Martinsart, 1983), l’étude de Louise Marie DIOP-MAES, Afrique noire :démographie, sol et histoire…, 
Paris, Présence africaine-Khépéra, 1996 

1045 lire, en sus de l’étude de W. Rodney déjà citée, la Préface de Samir Amin dans la réédition (en 1985) du 
texte de B. Barry, Le royaume du Waalo : le Sénégal avant la conquête 

1046 Nous en citons certains comme : Curtins Ph., Lovejoy, P., Rodney, Inikori J. E., W., Manning, P.,  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 419 

responsabilité des africains dans ce système1047. Il faut à la vérité dire que ce genre de 

questionnement n’est pas nouveau. Thomas Benjamin, rapportant les paroles d’un négrier qui, 

en 1734, était le capitaine d’un navire dont les esclaves s’étaient révoltés, montre qu'’en fait, 

la responsabilité des Africains dans la traite négrière avait déjà été formulée à cette époque. 

La révolte ayant échouée, le capitaine avait tenté de connaître les raisons qui ont poussé 

l’homme qui se trouvait être le leader du soulèvement à agir de la sorte. IL note: 

 Following an unsuccessful shipboard mutiny of African captives, 

Captain Snelgrave asked the men what had induced them to revolt. 

“They answered, I was a great Rogue to buy them, in order to carry them 

away from their own country; and they were resolved to retain their 

liberty if possible. Snelgrave replied with an answer that most Europeans 

of the age of the slave trade would have accepted.”I replied, that they 

had forfeited their Freedom before I bought them, either by crimes, or by 

being taking in war, according to the custom of their country”. He noted 

further, “that if they should gain the point and escape to the shore, it 

would be no Advantage to them, because their countrymen would catch 

them, and sell them to other Ships”. The moral responsibility for the 

slave trade, Snelgrave suggested, ultimately rested in African hands.1048  

Ainsi, dès la première moitié du XVIIIe siècle, comme l’atteste ce passage relevé 

dans l’ouvrage de TH. Benjamin, cette question avait été soulevée. Il nous paraît cependant 

que, ce genre de question relève de la morale, que l’historien, préoccupé par la reconstitution, 

sur la base de  traces, des processus, dynamiques et facteurs de dynamiques tels qu’ils ont dû 

ou pû se dérouler, n’a pas à s’y engouffrer, au risque de verser dans un débat non plus 

scientifique, mais plutôt idéologique. Il est, à notre sens, beaucoup plus utile de s’en tenir aux 

faits, d’essayer de les analyser  et de les interpréter, pour tenter de comprendre comment les 

sociétés concernées ont vécu cette traite et comment celle-ci a interféré sur leur vécu 

quotidien et a participé au façonnement de leur identité. Les problèmes concernant le volume 

des déportés et les conséquences démographiques de la traite pour l’Afrique seront toujours 

                                                            
1047 Thioub I., « Regard critique sur les lectures africaines de l’esclavage et de la traite atlantique », Historiens-
Géographes, FASTEF, 2009, p. 19-21 

1048 Thomas  B.,  op.cit., 2009, p. 329-330                
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 420 

agités pour légitimer telle ou telle position. Mais, comme le souligne Louise Marie Diop-

Maes,  

J.Inikori(Nigeria), Walter Rodney, et moi-même [Diop-Maes ], par des 

méthodes d’analyse différentes, sommes arrivés à la conclusion que les 

répercussions de la traite ont provoqué une diminution de la population 

entre 1500 et 1900 et que, parallèlement, l’Afrique noire s’est 

progressivement sous-développée durant la même période.1049   

On peut s’accorder sur cette conclusion générale qui présente, de manière globale, ce que 

l’Afrique a pu tirer et/ou endurer de son insertion forcée dans la dynamique atlantique. Il n’est 

exclu qu’un jour, des études plus fines, moins globalisantes1050, à partir de problématiques 

autres, puissent certainement affiner les recherches concernant cette séquence de l’histoire 

partagée des trois continents (Afrique, Europe, Amérique), étant entendu qu'’il sera toujours 

très difficile d’avoir une réponse tranchée à la multitude de questions qu'’appelle une 

recherche centrée sur cette séquence de l’histoire agitée du monde atlantique. Nous n’avons 

pas pour ambition d’étudier, dans ses moindres détails, la traite négrière et son évolution dans 

le Saalum. Il nous semble que dans ses grandes lignes, le mécanisme et le fonctionnement de 

ce trafic ont été vus par les chercheurs qui ont travaillé sur la région sénégambienne dans son 

ensemble. Parlant de la traite française en Sénégambie, Charles Becker note  

[qu']on doit enregistrer que la Sénégambie a fourni une part non 

négligeable de la traite française jusqu'en 1758 ; à partir de cette date, 

le développement important de cette traite eut lieu surtout dans les 

régions côtières plus méridionales, sans que la Sénégambie soit 

abandonnée.1051  

On ne peut cependant pas étudier une des formations politiques et sociales de cet espace en 

faisant l’impasse sur la traite négrière puisqu’à partir du milieu du XVIIe siècle, celle-ci a été,  

l’un des principaux facteurs de leur évolution. 

 

                                                            
1049 Diop-Maes L.M., op. cit., p. 215-216              

1050 Voir la thèse soutenue récemment par notre collègue Ismaïla Ciss. Elle porte sur «  Dynamique Atlantique 
et Transformations des Sociétés Seereer du Nord-Ouest, de l’Ere de la Traite Négrière à la Postcolonie », Thèse 
de Doctorat D’Etat, UCAD, 2O12. 

1051 BECKER Ch. « La place de la Sénégambie et de Gorée dans la traite atlantique française du XVIIIe siècle », 
Laboratoire de Démographie Historique de Dakar, Dakar, avril 1997, p. 10 
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 421 

a. Le Saalum : Espace relai des réseaux de commerce de la zone sahélo- 
soudanaise vers l’Atlantique   

Les sources, constituées par les relations laissées par les Cap-Verdiens qui se sont rendus au 

Saalum, le présentent comme un royaume puissant et bien organisé. Cependant, dès la 

deuxième moitié du XVIe siècle, A. Almada en parle comme d’un royaume où il y a beaucoup 

d’esclaves, du moins où le roi possédait un nombre considérable d’esclaves, « qui ne peuvent 

se présenter devant lui qu'’après s’être dépouillés depuis la ceinture jusqu’en haut, quoiqu’il y 

en ait parmi eux qui soient chefs dans l’armée ou gouverneurs de villages »1052. Cet auteur 

décrit d’ailleurs le processus par lequel on devenait esclave dans le Saalum. Selon lui,       

« les esclaves dont ils […] disposent et qu'’ils vendent ont été capturés dans les guerres ou 

alors sont le résultat de jugements rendus. Les cas les plus étonnants sont ceux des sorciers : 

on les vend sur toute une génération et même jusqu’à la quatrième génération ».1053  

On voit ainsi, qu'’un siècle après sa formation, le Saalum était un royaume où 

l’esclavage était pratiqué et où les esclaves semblaient être en assez grand nombre. Le même 

auteur signale que le long de la gambie, « on fait un grand commerce d’esclaves, d’étoffes de 

coton, de cire et d’ivoire, car les éléphants sont très nombreux »1054. 

                Ce qu’il faut cependant noter, c’est que même au plus fort du trafic négrier, on ne 

signale pas  l’existence de « captiverie » dans le Saalum. Il est d’ailleurs tentant de penser 

qu’au cours du XVIIIe siècle, du fait de la présence des Occidentaux dans les comptoirs 

d’Albréda (pour les Français) et Fort James (pour les Anglais), les forces centrifuges ont joué 

une certaine partition et la plupart des royaumes situés le long de la rive nord de la gambie, 

ont cessé d’être tributaires du Saalum. Des formations qui, comme celle du Ñoomi au XVIIe 

siècle, étaient dépendants du Saalum, semblent alors avoir eu beaucoup plus d’importance au 

                                                            
1052 Almada  A.A.,  op.cit., (texte  publié par Diego Kopke, Porto, 1841, avec une traduction du Vicomte de 
Santarem publiée dans Nouvelles annales des voyages , de la géographie et de l’histoire ou Recueil des relations 
originales inédites, 1842) p. 98 

1053 Bangoura  M. « Du Royaume de Borçalo, pays des « Jalofos » et des « Barbacins », et d’autres choses qu'’on 
y trouve », in , Mélanges offerts en hommage au Professeur Mbaye Guèye, Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines, UCAD, 2009, p.730, (traduction d’un chapitre de l’ouvrage du capitaine  Almada  A.A., publié par 
Diego Kopke, Porto, 1841).  

1054 Almada  A.A. op.cit. Publié par Diego Kopke, Porto, 1841, (traduction du Vicomte de Santarem publiée dans 
Nouvelles annales des voyages, de la géographie et de l’histoire ou Recueil des relations originales inédites, 
1842) p.101 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 422 

cours du siècle suivant du fait certainement de leur situation le long de la rive nord ou à côté 

des factoreries des Occidentaux. 

 

                      Comme Manjaxaar ou Cassan aux XVIe et XVIIe siècles, Kawuur, Joar et la 

pointe de Rumbo furent les lieux où le Buur Saalum se rendait au XVIIIe siècle pour traiter 

avec les Occidentaux. Voici comment ces lieux sont décrits dans le chapitre II du livre V de 

l’histoire générale des voyages.  

 Ce pays[Le royaume du Saalum]  commence à la mer, où la rivière du 

même nom se décharge. Il s’étend derrière les royaumes de Barra, de 

Kolar et de Badibou, d’où s’avançant sur la gambie, il occupe ses bords, 

l’espace de quinze lieues. Une de ses principales villes est Joar, situé à 

deux milles de la rivière, dont elle est séparée d’abord par une plaine 

très agréable de la largeur d’un mille, et de là par une crique fort étroite 

qui a la même étendue jusqu’au port de Kower. Le commerce est 

considérable dans ce canton, et se fait dans un lieu nommé la pointe de 

Rumbo, trois milles au dessus de Joar et presqu’à la même distance que 

Kower. Il se rend alors à Kower plus de monde que dans aucune autre 

ville de la rivière, parce que si les marchands ne trouvent pas l’occasion 

de vendre leurs esclaves en chemin, c’est dans ce port qu’ils les amènent. 

L’eau de la rivière est toujours fraiche dans la crique de Joar.1055     

 

              En fait, cette description semble être la même que celle faite par Francis Moore, 

facteur de la  Company of Royal Adventurers Trading to Africa, représentant les dirigeants 

anglais de cette compagnie à Joar de 1830 à 1835. En 1732, Moore écrivait que,   

Cower, where there is greatest Resort of people, and the most Trade of 

any town in the whole River ; for it is to this place that the merchants 

always bring their slaves, provided that they are not in great haste to 

return home, or cannot meet with a very good Market for them before 

they come down so low… Cower lies about three Miles from Joar,…the 

separate traders generally come up hitcher to trade at Rumbo’s port1056, 

                                                            
1055 Walcknaer  Ch.A., op.cit., livre V, T.II, chap. II., p.298 

1056La pointe de Rumbo n’est pas identifiée mais  D. Gamble  pense qu’il est possible qu’elle soit le port de 
Balanghar.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 423 

which is about three miles from Joar, and the same distance from 

Cower.1057  

 

                David Gamble, présentant les principales caractéristiques géographiques de ces 

lieux de traite du Saalum sur la rive nord de la gambie, souligne la présence de trois vallées 

qui leur donnent une certaine singularité. Situés dans cet espace que les colonisateurs anglais 

ont appelé lower Saalum (Bas-Saalum), Kawur, Joar et Balanghar sont entourés de 

marécages, espaces humides où l’on cultivait le riz. Il note que la ville de Balanghar 

n’apparaît ni sur les cartes, ni sur les relations des premiers voyageurs et que la première 

référence remonterait à 1842 quand, dans le résumé de son voyage sur le fleuve gambie, le 

gouverneur Ingram mentionne Balana1058. Toujours selon D. Gamble, Balanghar,  

seems to have been a place occupied by slaves working on farms in the 

valley. Some people trace its name to the word for “fish trap.1059  

Il faut quand même dire qu’au XVIe siècle déjà, un auteur comme A. Almada avait signalé la 

place et perçu l’importance économique qu’elle pouvait représenter pour les Portugais car 

disait-il,  

 Les rives du fleuve sont couvertes de champs très bien cultivés ; les plus 

beaux sont du côté du nord, et il serait très facile d’y établir de superbes 

plantations de cannes à sucre, que l’on arroserait avec les eaux du 

fleuve. A partir d’un endroit nommé Balanghar, ces champs sont bornés 

par une chaîne de collines qui s’étend à la distance de plus de cent lieues 

en augmentant en hauteur et s’approchant parfois de la rive à la distance 

d’un quart de lieue.1060 

 

                  Malgré ces remarques précoces d’Alvares de Almada, l’endroit semble avoir été 

laissé en l’état, en dépit de la fertilité de son sol. Les pouvoirs politiques ont été préoccupés 

par ce qu’ils pouvaient tirer du trafic négrier devenu l’essentiel des activités économiques du 

moment. Les Buur Saalum ont-ils utilisé ces étendues de terres pour faire travailler des 
                                                            
1057 Cité par  Gamble D.P., « The North Bank of Gambia : Places, People, and Population , (B) The Wolof Area : 
Sabah& Sanjal, Lower Saalum, Upper Saalum” , in, Gambian Studies, n° 37, p.32 & p.39  

1058 Id., Ibid., p.28 

1059 Ibidem.  

1060 Almada  A.A.de, (Manuscrit de Porto), op.cit., p.106 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 424 

esclaves comme le suggère D. Gamble ? Nous n’avons aucune information dans ce sens.  

C’est seulement au début du vingtième siècle, quand le protectorat anglais était devenu 

effectif sur ce secteur de la rive nord de la gambie, que nous retrouvons Balanghar décrit 

comme un grand centre de commerce dans les rapports des travelling commisoners. 

Ainsi parlant du lower Saalum, le rapport du début du XXe siècle signale que  

the district contains the important wharf-town of Ballanghar, a great 

center for trade; quantities of procedure come to this port from French 

territory, it is in fact the chief trading station in the lower river1061.    

 

                  Kawur et Joar, les deux autres points de traite semblent avoir ravi la vedette à 

Balanghar pendant la période de la traite négrière. Le premier, ayant très tôt attiré les Jaxanke, 

(ces marabouts/ musulmans et pratiquants du commerce à longue distance) qui s’y établirent, 

tandis que Joar, qui en réalité se prononce Jaxawur, semble avoir été selon D. Gamble, un 

ancien point de traite baïnunk1062. Il nous a été difficile, dans ce travail, de montrer de manière 

clair le processus par lequel cet espace de la rive nord de la moyenne gambie a été inclus dans 

le territoire du Saalum. Cependant, les traditions villageoises de la localité de Kawur nous 

incitent à penser que très tôt, du temps même de Mbegaan Nduur, l’autorité du Buur Saalum y 

était reconnue. En effet, la tradition rapportée dans « chossani Senegambia » par Al hajie A.E. 

Cam Joof fait dériver le toponyme Kawur d’une conversation qu’aurait eue le fondateur du 

Saalum avec ses suivants Pël.  

When Mbegan became the first Bur Saloum after killing Yello Bana 

Omar who was a great cattle owner « Jarga », he went to Gonkoro near 

what is now called Kaur. He used to take his cattle to the stream to drink 

daily. One day, he called his followers and advised them to transfer their 

cattle near the river and said in Fula “Ngareen Kawreen Dandeh 
                                                            
1061 National archives, the Gambia, ARP/2, The travelling commissioners Report on the North Bank Province, 
july,  1903 

1062 Gamble D., op.cit, p.20. Décrivant le Lower Saalum,  David Gamble insiste beaucoup sur l’aspect espace de 
rencontre entre plusieurs populations dans cette partie du Saalum, surtout si on se donne la peine de 
comprendre l’histoire de ses anciens points de traite. A market area was to be found called Manjagar 
(Manjaxar in modern wolof)… Manjaxar is about 3 miles from the river and 2 ½ miles west of Kau-ur Janekunda 
was originally a jaxanke town with religious teachers and long-distance traders.It is probable also that Bainunka 
traders had a foot hold in this region. The place names of Manjaxar, Jaxawur, Kau-ur all have a Binunka sound 
to them. As the area was renowned for cattle –keeping this means that there would also have been a major fula 
element present. The Futa Toro Fulbe may also have been concerned with the weaving of cotton cloths for 
which the region became famous, though Jaxanke slaves were also productive in this work.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 425 

Mayo”, meaning let us meet near the river, hence the name Kaur (from 

the word Kawreen).1063 

 

                   La version recueillie par E. Noirot et dont nous avons déjà parlé, « fait venir 

Begann Ndour de Kaour, près de la Gambie, à l’époque où Ely Bana, installé à Kahone 

dominait tout le pays environnant »1064. Espace où se rencontrèrent Jaxanke, Baïnunk, Pël et 

Seereer, le Lower Saalum, par le biais des migrations, finit par avoir une population 

majoritairement wolof. C’est vers cet espace que s’étaient tournés les souverains du Saalum 

dès qu’ils comprirent tout l’intérêt qu’ils pouvaient tirer du commerce qui se faisait sur la 

gambie. Selon F. Moore,  

La ville de joar, habitée par les Portugais, qui l’avaient autrefois rendue 

florissante est tombée depuis quelques années dans la dernière des 

décadences. Il n’y reste pas plus de 20 maisons avec celle du roi et celle 

de la compagnie, qui contient seule autant de constructions que toutes les 

autres ensemble.1065   

Kawur devint, au cours du XVIIIe siècle, l’un des endroits les plus célèbres sur la rive nord de 

la gambie et « On y fait de très bonnes étoffes de coton. En un mot, c’est la principale ville de 

la Gambie, et la plus célèbre pour le commerce »1066. 

D’après les papiers de cet auteur, la première moitié du XVIIIe siècle  a vu certes encore la 

toute puissance du Buur Saalum, mais les forces centrifuges commençaient à jouer dans le 

royaume. Ainsi, d’octobre 1734 à mars 1735, il y eut un conflit interne opposant la classe 

dirigeante du Saalum. Selon F. Moore,  

Le 16 octobre, on fut alarmé par les bruits d’une guerre qui s’allumait 

entre les nègres, et dont Joar allait devenir le théâtre. Le Bomey de 

Cajamore1067, canton du royaume de Barsali, et le Bomey de Cajawan, 

                                                            
1063 Al hajie A.E. Cam Joof,  “chossani Senegambia »,  in, Weekend Observer, July 19-20, 1996, p.11, cité par D. 
Gamble, op.cit., p.34 

1064 Noirot E., « Notice sur le Saloum », in Journal officiel du Sénégal et Dépendances, 1892, p.444 

1065 Walckenaer C.A, Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des Relations de Voyages par Mer et 
par terre. Paris, Lefèvre, MDCCCXXVI, T.III, Voyages de François Moore dans les parties intérieures de l’Afrique 
contenant la description du pays et des habitants. p.432 

1066 Id., Ibid. p.437 

1067 Il s’agit des Bummi de Kajmoor et de  Kaccawan  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 426 

autre pays voisin, vinrent informer Moore, par un mouvement d’amitié, 

que Bomey Haman Seaka, frère du roi de Barsalli, ayant pris les armes 

contre ce prince, était assisté dans sa révolte par quelques peuples de 

Yani et de Yamina, et que suivant les apparences, ils s’empareraient 

bientôt de cette partie du royaume de Barsalli1068.  

                   En fait ce passage montre que dans la première moitié du XVIIIe siècle, plus 

précisément en 1734, quand F. Moore était encore à Joar, le commerce qui se faisait sur la 

rive nord a participé à la déstabilisation du Saalum et semblait être d’ailleurs  à l’origine de 

cette coalition contre le souverain. Les représentants de celui-ci dans les parties du royaume 

situées à proximité du fleuve gambie,  tirant profit du trafic, commencèrent à remettre en 

cause. Ce ne fut plus des conflits entre le Buur Saalum et certains de ses tributaires de la rive 

nord du fleuve gambie1069, mais plutôt un affrontement entre dirigeants d’un même territoire. 

Ledit espace fut ainsi menacé de fractionnement.   

Maintes sources orales ont retenu de cette période les débuts des rivalités entre 

branches de la famille maternelle gelwaar du Saalum. Ce royaume avait été jusqu’à la fin du 

XVIIe siècle, épargné par les problèmes qui, très tôt avaient rendu difficiles les questions de 

succession dans les différentes formations sociales et politiques de la Sénégambie du Nord où 

plusieurs familles maternelles s’affrontaient à chaque vacance du pouvoir. La multiplication 

des titres tels que celui de Bummi  participait de cette concurrence entre clans gelwaar. Il y 

avait une multitude de titres  (Buur, Bummi) que l’on retrouvait au Saalum, mais qui à 

l’origine, c'est-à-dire au moment de l’émergence du royaume, n’existaient pas. C’est au cours 

du temps qu’un fractionnement du territoire s’est opéré. Ce fut surtout, pour contenter tel ou 

tel gelwaar frustré de n’avoir aucun commandement territorial et qu’on voudrait avoir comme 

allié, que ces titres leur ont été attribués. C’est ainsi qu’on peut comprendre les nombreux 

Bummi mentionnés par E. Noirot à la fin du XIXe siècle, quand il parle des divisions 

géographiques du Saalum. Les districts1070 dont les villages sont commandés le plus souvent 

                                                            
1068Walckenaer C.A., op.cit., T. III Voyages de François Moore dans les parties intérieures de l’Afrique contenant 
la description du pays et des habitants, p.477 

1069 : Cassan  qui au XVIIe siècle relevait de l’autorité politique du Buur Saalum était (est) retourné sous  celle du 
souverain du bas Niani selon le journal de F. Moore. 

1070 Noirot E., « Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal et Dépendances, 1892, p. 419 Outre le Belëp 
Kuca, l’auteur note aussi trois Bummi  (Jadem, Boofy-Boofy, et Kacawaan) ainsi que les Buur Kacot et Buur 
Njafe-Njafe. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 427 

par des gelwaar avec le titre de Buur ou Bummi résultaient de ce fractionnement territorial 

qu’on perçoit à travers l’existence de ces nombreux Bummi mentionnés par F. Moore et qui 

tous, même s’ils sont plus ou moins loyaux envers le souverain,  semblaient rouler pour leurs 

propres intérêts.  

                   D’ailleurs cet aspect assez singulier de la classe dirigeante du Saalum a frappé 

J.A. Le Brasseur qui n’a pas manqué de le signaler dans son mémoire inédit quand il dit 

craindre  

Les hostilités de certains grands gens qu’on nomme Gueloirs [Gelwaar] 

qui prennent tous le nom de Rois et qui veulent être absolus, même vis-à-

vis du Roi et des Alquiers. . Il seroit donc nécessaire [dit-il] pour réussir 

à faire le commerce à Salum d’une manière un peu sûre, de mettre ces 

grands gens dans nos intérêts, leur faire des présens et exiger d’eux des 

otages qu’ils ne refuseroient surement pas. Mais il seroit encore 

beaucoup plus sûr d’y avoir un petit batiment armé pour y servir de 

comptoir1071  

Le  texte de Le Brasseur est très riche en informations et permet de voir le caractère très 

décentralisé du pouvoir politique au Saalum1072. La mention de certaines localités, leur 

situation géographique, ainsi que les informations économiques permettent de se faire une 

certaine idée de l’évolution du royaume qui, non seulement avait dans le courant de la 

première moitié  du XVIIIe siècle un comptoir à Kawoon, mais aussi avec l’érection de 

Kaolack au bord du fleuve, multiplié ses points de traite avec les commerçants européens. 

Tout cela, combiné à la concurrence qu’Anglais et Français se livraient et dont la réalité se 

perçoit à travers le texte de Le Brasseur, montre un Etat du Saalum participant pleinement au 

trafic négrier. 

 

 D’ailleurs, selon cet auteur, ~ 

La rade de Cahola et le comptoir de Cahonne sont donc les deux postes 

où les François [sic] peuvent faire un très grand commerce en bœufs en 

chevaux et en captifs, mais ils ne profitent pas de ces avantages, parce 

                                                            
1071 Becker Ch. & Martin V., « Détails Historiques et politiques, mémoire inédit (1778) de J.A. Le Brasseur », 
BIFAN, T .39, sér. B, n°1, 1977, p.104 

1072 Dans une de ses notes, Le Brasseur mentionne ceci : « Le roi de Salum n’en a que le nom, puisqu’il n’a 
aucune autorité sur les Gueloirs ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 428 

qu’ils n’y ont point de comptoirs établi et que la plus grande partie des 

captifs qui se traitent sur les terres de Salum sont vendus à Cahours, 

comptoir appartenant aux Anglais, situé à 30 lieues de Cahonne dans 

l’intérieur des terres.1073  

                 Dans cette rivalité entre Anglais et Français au Saalum, les premiers, du fait de leur 

solide position le long de la gambie, l’ont emporté sur les seconds qui, malgré une certaine 

offensive au cours de la seconde moitié du XVIIIe siècle, n’ont pas réussi à rouvrir le 

comptoir que la compagnie des Indes avait à Kawoon1074. Ce comptoir n’a pas dû fonctionner 

très longtemps d’ailleurs, puisque le Père Labat,1075 dans sa compilation, l’appelait de ses 

vœux.  

On peut en faire une escale [Kawoon] de fort bon commerce, parce que 

c’est là que les Mandingues s’arrêtent et se reposent en venant traiter 

l’or, l’ivoire, et les esclaves qu’ils ont acheté aux royaumes de Tombut, 

de Bambaracan, et autres endroits encore plus à l’est. Il est certain 

qu’ils seraient ravis de trouver des marchandises en cet endroit, parce 

que cela leur épargnerait 4 ou 5 journées de chemins qu’il y’a encore à 

faire pour arriver à Albréda ou à Gilfray sur la rivière de Gambie, outre 

une coutume assez considérable que le roi de Barre exige d’eux…. Le 

temps le plus propice pour faire le commerce à Cahone est depuis le 

mois de novembre jusqu’en mai ; en prenant les mesures pour y arriver 

au commencement de janvier, qui est le temps le plus ordinaire du 

passage des marchands, mandingues, qui amènent presque toutes les 

années, 7 à 800 esclaves, une quantité très considérable de morfil et 

souvent jusqu’à 400 marcs d’or.1076  

                                                            
1073 Ibidem 

1074 Selon Le Brasseur, (Ibidem) « Cahonne qui se trouve à 2 lieues plus haut que Cahola, est le séjour ordinaire 
des rois du Saloum. La compagnie des Indes y avoit un comptoir et un petit bâtiment armé pour le protéger » 

1075 Ce serait plutôt  La Courbe qu’il a plagié  

1076 Labat Père J. B.,  Nouvelle relation de l’Afrique Occidentale, contenant une description exacte du sénégal et 
des Paîs situés entre le Cap blanc et la Sierra Leone…. T.IV, p. 248, Paris 1728. 
 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 429 

                 On peut se demander si Père Labat ne faisait pas dans la confusion quand il parle 

de Kawoon comme lieu d’escale des Mandeng venant des régions du haut fleuve gambie. 

Kawoon étant situé à trente lieues de la rive nord de la gambie, quel pouvait être l’importance 

du détour effectué par les commerçants avec leurs chaînes d’esclaves ? Il y a plusieurs raisons 

de penser qu’il s’agissait de Kawur, qui, comme signalé plus tard par Golberry,  

est un grand village dont la population est de 7000 âmes, situé à peu près 

sous le 3eme méridien, trente minutes oriental de l’île  de fer (17° à 

l’Ouest du méridien de Paris), à 36 lieues au levant de Cahone et à 7 

lieues de la rive droite de la Gambra et d’un petit port sur cette rivière, 

qui porte aussi le nom de Kiawer. Du temps de l’ancienne compagnie des 

Indes, qui était cessionnaire et comme souveraine de tout le commerce 

du gouvernement du Sénégal, qui administrait son privilège avec autant 

d’intelligence que de noblesse et de grandeur, et qui, dans tous les 

parages qu’elle a occupés, a toujours fait honorer et respecter le nom 

français, Kiawer était un des plus fameux marchés de captifs de la partie 

occidentale au nord de la ligne. Des marchands mandingues, qu’on 

désignait alors sous le nom de Ghinéas, y arrivaient de l’intérieur, 

menant des chaines nombreuses d’esclaves. Tout ce que les parties 

supérieures du cours de la Gambra pouvaient offrir à la traite était alors 

au profit de la France……….La compagnie des Indes avait un comptoir 

considérable à Joar, entre le village de Kiawer et le port ; et la traite 

qu’elle y faisait en captif, en or, en morfil, en cire, et en peaux crues, 

formait un article notable de ses bénéfices. Les malheurs de la guerre de 

7 ans, le traité de 1763, et la chute de l’ancienne compagnie des Indes, 

firent perdre à la France tous les avantages dont elle jouissait dans la 

Gambra et dans les états du Salum.1077 

 

                                                            
1077 Golberry  S.M.X., Fragmens d’un voyage en Afrique, fait pendant les années 1785, 1786 et 1787 dans les 
contrées occidentales de ce continent , comprises entre le cap blanc de Barbarie, par 20 degrés, 47 minutes, et 
le cap de Palmes, par 4 degrés, 30 minutes, latitude boréale. T. second., Paris 1802, p.129-130 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 430 

            Les informations données par F.Moore, Le Brasseur et S.M.X. Golberry se recoupent 

dans un sens au moins : Le Saalum, au cours du XVIIIe siècle, était un royaume fortement 

impliqué dans la traite négrière d’oùl’idée de M. Klein selon laquelle  

Because of his favorable geographic location, close to two rivers and to 

sources of sea salt, the Bur Saloum was one of those who made the 

largest profits in the slave trade. He does not seem to have a monopoly, 

but was clearly a large trader. [And] By the eighteenth century, he had 

extended Saloum’s border and was collecting tribute from at least two of 

his neighbors, Badibu (Rip) and Niumi (Barra).1078  

Les conséquences de la traite négrière furent désastreuses pour tous les royaumes 

sénégambiens qui la pratiquèrent. Cependant, dans cet espace,  le trafic n’a pas conduit à 

l’émergence d’états spécifiquement basés sur le commerce négrier. M. Klein pense qu’il y a 

un élément culturel1079 important qui a fait que les rois ont toujours eu des scrupules à réduire 

leurs sujets à l’esclavage, même si certains souverains, (celui du Saalum par exemple) y ont 

eu quelque fois recours. Le Saalum ayant cependant joué un rôle d’espace de transit pour les 

esclaves venant d’autres régions, les rois et la classe dirigeante ont pu profiter pleinement de 

la traite. A la fin du XVIIIe siècle, selon Golberry,  

Le pays de Salum est très fertile et très peuplé ; ses habitants sont 

intelligens et courageux ; le prince est riche, et il est le seul des rois 

nègres de ces régions occidentales, qui soutienne son rang avec une 

sorte d’appareil, de magnificence et de dignité.1080   

Ce portrait assez flatteur du souverain du Saalum de la part de Golberry est fait 

sur la base des papiers provenant du voyage et du séjour effectué par le gouverneur de 

Repentigny1081, dans les états du Buur Saalum. Les échos de cette visite furent très favorables 

                                                            
1078 Klein, M., Islam and Imperialism in Senegal : Sine-Saloum, 1847-1914, Stanford University Press, 1968, p. 29 

1079Il parle (Ibidem) de : “ Cultural Brake limiting the commitment of Senegambian states to the trade”,  

1080 Golberry  S.M.X., op.cit., p.131 

1081Le Comte de Repentigny a été nommé gouverneur du Sénégal de 1783 à  octobre 1785. Il fut remplacé par 
le Chevalier de Boufflers. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 431 

au Buur Saalum Sandene Kodu Faal Ndaw1082 qui était à la tête du royaume à l’époque. C’est 

lui qui, en février 1785, conclut le traité d’alliance entre le Saalum et la France. Ce traité 

devait faire revenir cette dernière dans la région où, depuis la deuxième moitié du XVIIIe 

siècle, le commerce était surtout dominé par les Anglais. 

                   Malgré l’enthousiasme noté de part et d’autre, l’évolution interne (Révolution 

française) et les évènements de la politique internationale qui suivirent (guerres 

napoléoniennes) la signature du traité ne permit pas à la France de concrétiser les 

engagements pris. Ainsi, comme rapporté par l’administrateur de la subdivision de 

Foundiougne,  

durant toute la révolution et l’empire, nos possessions sont restées à 

l’abandon. Le traité de Paris du 30 mai 1814 nous les restitue et à partir 

de 1817, il n’est plus question de comptoirs ou d’établissements, mais de 

la colonie du Sénégal.1083  

A partir de là, et durant toute la première moitié du XIXe siècle, le territoire du 

Saalum fut un espace disputé, ouvert à la concurrence entre Anglais installés à Sainte Marie 

de Bathurst  et Français à l’île de Gorée. C’est dans le cadre de cette concurrence que Gorée 

devint un entrepôt fictif ou port franc car, selon Mb. Guèye,  

dans le cadre du commerce légitime qui se faisait sur la petite côte, dans 

le Salum et les rivières du Sud, les traitants de Gorée étaient 

concurrencés par ceux de Bathurst qui, contrairement à leurs rivaux, 

disposaient d’importantes quantités de produits industriels à très bon 

marché…..Pour atténuer la misère des traitants, on fit de Gorée un 

entrepôt fictif où les produits, non originaires de l’Europe, transitaient 

sans être soumis à des taxes. Le résultat fut un accroissement du volume 

du commerce de Gorée.1084  

                                                            
1082 Sur la liste des souverains du Saalum proposée par J . Boulègue, Sandene qui a régné de 1779 à 1788, 
occupe la 28eme place.   

1083 A.N.S.,  10D5 / 11, Juillet 1955, Monographie de  la Subdivision de Foundiougne , par :  Lhomme  
administrateur,  Juillet 1953 

1084 Guèye, Mb., Les Transformations des Sociétés Wolof et Sereer de l’ère de la conquête à la mise en place de 
l’administration coloniale – 1854-1920, thèse d’Etat, Histoire, UCAD., de Dakar, 1989-1990, T.1. p.170 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 432 

La présence anglaise à l’embouchure de la gambie, proche du Saalum, fit de cette dernière, 

une zone de friction entre les deux puissances.   

b. Entre Gorée et Sainte Marie de Bathurst : un grenier d’abondance 
                Dans l’imaginaire sénégalais, le Saalum est toujours  présenté comme une terre où il 

fait bon vivre puisque la nature y étant généreuse, il suffit de travailler pour trouver son 

bonheur. C’est cela qui justifie la métaphore1085 utilisée par les Saalum-Saalum pour expliquer 

leur ancrage dans leur terroir. Il faut cependant dire que cette croyance en un Saalum prospère 

remonte assez loin dans l’histoire et s’adosse sur une certaine réalité. Dès la seconde moitié 

du XVIIIe siècle en effet, l’intérêt que les Français, présents au comptoir de Gorée, portaient 

au royaume du Saalum tournait autour du rôle que ce dernier pourrait jouer comme 

pourvoyeur de vivres au moment des temps difficiles.  C’est ainsi qu’au cours de la grande 

famine de 1753 qui a frappé les pays de la Sénégambie du Nord, c’est dans la rivière de  

« Bruxalm »1086 (comprendre le fleuve saloum et la région qu’il traverse, donc le royaume du 

même nom)  que  le département de Gorée a envoyé un bateau pour le ravitaillement de l’île 

en vivres. La prospérité du royaume fut d’ailleurs à la base des multiples tentatives faites par 

les Français pour y établir un comptoir. En 1754, une lettre d’Estoupan de la Brue qui 

demande à la compagnie l’établissement d’un comptoir au Saalum présente ce royaume 

comme :  

Un pays riche et abondant en bœufs et chèvres où nos batteaux ont déjà 

fait quelques voyages par la rivière de Sangomar. Depuis trois ans, le roi 

de ce pays sollicite un établissement. On peut de là, faire passer les 

bestiaux à Joal où nous avons un comptoir et de Joal à Gorée par les 

batteaux , ou au cap Bernard par terre. Mais comme tous les nouveaux 

établissements essuient toujours quelques traverses, et que celuy là 

pourrait ne pas remplir son objet, dans les commencements, nous y 

suppléerons d’icy en faisant passer les bœufs à Gorée, jusqu’à ce que par 

le rétablissement des bestiaux en Cayor et en Baol et par la solidité de 

                                                            
1085 L’expression Bey, Lekk, Taxan, Jaaru (nous avons déjà parlé dans un chapitre de ce travail) qui signifie « se 
nourrir de ce que l’on produit et se chauffer grâce à ce que la forêt offre) est en quelque sorte une manière de 

dire que l’on est presque autosuffisant.   

1086 C614, Lettre du conseil supérieur de Gorée à la compagnie, 20 Juin 1753, CARAN, fonds Colonies  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 433 

l’établissement fait à Salum cette isle puisse par elle-même fournir à la 

relâche.1087 

                    Cet intérêt que les Français ont accordé au Saalum dès le milieu du XVIIIe siècle 

pour le ravitaillement de Gorée explique les multiples accrochages qu’ils eurent avec les 

Anglais qui, à cause de leur présence à l’embouchure de la gambie, avaient pratiquement fait 

du Saalum leur chasse gardée. Le traité conclut en 1785 entre le gouverneur de  Repentigny et 

le Buur Saalum Sandene1088 officialisait la présence française dans le territoire de ce dernier. 

Cependant, jusqu’en 1822, comme signalé par le rapport de Sauvigny, même si  

Les Anglais ne contestent pas les droits [des Français], ils espèrent 

toujours que les établissements projetés ne seront pas mis à exécution et 

qu’ainsi, ils continueront à jouir paisiblement du commerce d’une 

contrée qu’ils appellent avec raison : le grenier d’abondance.1089 

Poursuivant son rapport, Sauvigny note que   

Le commerce de Salum est regardé comme indispensable en quelque 

sorte à l’existence de Sainte Marie. Aussi, doit-on s’attendre à une très 

vive résistance lorsqu’il s’agira d’exclure le pavillon britannique de la 

rivière de Salum…Le nombre de bâtiment sous pavillon britannique qui 

vont chaque année trafiquer à Salum, peut être estimé de 35 à 40, du 

jaugeage de 8 à 30 tonneaux qui rapportent : de la cire, des peaux, du 

riz, du mil et de plus, une assez grande quantité de bœufs pour la 

nourriture des habitants de Sainte Marie.1090 

                     Ainsi, on voit qu’autant par sa position géographique entre les cours d’eau du 

saloum et de la gambie, le Saalum a pu s’insérer, participer au trafic qui a donné une nouvelle 

impulsion à l’ensemble des formations sociopolitiques de la Sénégambie, autant la richesse de 

son territoire le plaçait au cœur des rivalités entre Français et Anglais durant la première 
                                                            
1087 C6 14, Lettre d’Estoupan de la Brue à la compagnie, 20 octobre 1754, CARAN, fonds colonies  

1088 Voir dans les annexes 

1089 A.N.S., Lettre de Sauvigny à Monsieur le Commandant et administrateur du Sénégal, 08 novembre 1822,  
1G4, pièce 12,  

1090 A.N.S., Lettre de Sauvigny à Monsieur le Commandant et administrateur du Sénégal, 08 novembre 1822,  
1G4, pièce 12,  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 434 

moitié du XIXe siècle. Rappelons que ce fut dans ce contexte que les Français envoyèrent des 

missions de reconnaissance1091 pour mieux connaître le pays et son environnement. Ils furent 

encouragés par le souverain du Saalum qui, dans ses transactions, voulait diversifier ses 

partenaires et ne plus dépendre uniquement des Anglais. C’est en ce sens qu’il faut 

comprendre les avantages concédés aux Français « parce que le Bour voulait contrebalancer 

l’influence et les abus des Anglais qui fréquentent la rivière saloum depuis 1769 »1092. Quand 

il reçut le botaniste Sauvigny en 1822, le Buur Saalum1093 Biram Khouredia Ndiaye a insisté 

pour que les Français viennent s’installer dans son royaume.  

Viens t’établir ici, tu choisiras le lieu le plus commode pour tes 

opérations et alors nous conviendrons du prix. Seulement, ne fais pas 

comme Monsieur De Repentigny, auquel nous avons accordé tout ce 

qu’il nous a demandé, après quoi, nous n’avons jamais entendu parler de 

lui, ni des établissements qu’il avait projetés.1094 

                  Nous ne reviendrons pas sur les rivalités franco-anglaises en sénégambie. Ce 

chapitre de l’histoire régionale a été abordé dans pratiquement tous les travaux qui ont analysé 

l’évolution des Etats de cet espace au moment de l’assaut de l’impérialisme européen (aux 

XVIIIe et XIXe siècles). Pour le Saalum, nous pouvons seulement dire que, si depuis 1785, 

avec le premier traité1095 signé entre Repentigny représentant de la France et le Buur Saalum 

Sandene, Anglais et Français s’activaient dans le but de consolider les acquis qu’ils avaient 

                                                            
1091 C’est dans ce cadre que se situe le voyage de septembre / octobre 1822 du Botaniste Sauvigny.  

1092 A.N.S., Lhomme (administrateur), Monographie de la subdivision de Foundiougne, juillet 1953, 10D5/11 

1093 Si on en croît Sauvigny, le roi qui l’a reçu  était présent lors de l’entretien de 1785 entre Repentigny et 
Sandene. Il était très vieux en 1822. Nous pensons qu’il doit s’agir du Buur Saalum Biram Khouredia Ndiaye, 
trente deuxième sur la liste chronologique et dont les dates de règne sont comprises entre 1818 et 1824. Nous 
sommes d’autant plus fondé à le dire que, selon A.B. Ba, il a été d’abord Buur Jiloor avant d’accéder au trône 
du Saalum. Cela expliquerait sa présence lors de la réception de Repentigny, puisqu’il faisait partie des grands 
du royaume convoqué par Sandéne. Le fait qu’il soit très vieux écarte aussi Bale Ndoungou son deuxième 
successeur qui, selon A.B.Ba était encore jeune quand il a pris le  pouvoir des mains de Ndene Mbarou Ndiaye  
qui lui, n’a régné qu’un mois.   

1094 A.N.S., Lettre de Sauvigny à Monsieur le Commandant et administrateur du Sénégal, 08 novembre 1822,  
1G4, pièce 12 

1095 Le Saalum ne semble pas inclus parmi les Etats dont les souverains auraient conclu des traités  en 1679 avec 
Ducasse, patron de la compagnie du Sénégal. Les originaux de ces traités demeurent d’ailleurs, à ce jour,  
introuvables, rendant ainsi leur authenticité douteuse.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 435 

acquis et sur lesquels ils voulaient s’appuyer pour y étendre leur influence. Ainsi, avec 

l’érection de la ville de Bathurst en 1816,   

Pour se rendre maîtres de la rivière en occupant les deux rives de 

l’embouchure [les Anglais] achètent au roi de Barra [le Niumi mansa)] 

ce qu’on appelle le ceded mile, un terrain de 200m de profondeur qui 

part de la mer, borde la rive droite de la Gambie et remonte la rivière 

pendant environ 15kilomètres.1096  

Situé sur la rive droite, le ceded mile acquis en 1832, renforçait la position des Anglais sur la 

gambie. Au milieu du XIXe siècle, quand ils ont négocié avec les Français leur comptoir 

d’Albréda contre Portendick dans la Mauritanie actuelle, les Anglais devenaient les maîtres 

incontestés du commerce sur la gambie. 

              De leur côté, les Français, depuis l’offensive de L. Faidherbe à partir du Waalo, 

tentaient eux aussi de consolider leurs positions dans le Saalum où, en vertu des traités de 

1785, ils estimaient avoir des droits. Ainsi, en mai 1859, sous les ordres du gouvernement, 

une expédition a remonté le saloum. Dans le compte rendu qui en a été fait dans le Moniteur 

du Sénégal et Dépendances, la mort du Buur Saalum1097 est annoncée en même temps que 

l’avènement de Samba Laobé. Ce qu’il faut noter au passage, c’est la mention des difficultés 

qu’il y a eu au moment de l’élection de Samba Laobé ainsi que la toute puissance1098 du 

Bummi, du Buur Jiloor et du Bëlëp Ndukumaan. C’est dire qu’au milieu du XIXe siècle, le 

Buur Saalum dont la prestance et l’autorité ont été décrites autant par Repentigny que par 

Sauvigny avait perdu de sa superbe. Jusqu’en 1822, ce Buur était dépeint comme un 

souverain avec « beaucoup de représentation, [qui] commande avec fermeté à tous ses sujets 

qui lui obéissent ponctuellement et dont il paraît être fort respecté »1099. 

Qu’est-ce-qui qui a pu être à l’origine de ce changement?  

                                                            
1096 A.N.S., Délimitation de la Gambie, mission Adam-1897-1899 ; Etude sur la Gambie Anglaise, 1F22 

1097 Il s’agit du Buur Saalum Coumba Ndama Mbodj dont le règne a été perturbé par les accrochages avec les 
Musulmans, notamment son conflit avec le seriñ de Nanjigi, fait  qui inaugure l’affrontement entre Musulmans 
et Ceddo dans le Saalum.  

1098 Moniteur du Sénégal et Dépendances,  journal officiel du Sénégal, n°168, 1859, p. 101 /103 

1099A.N.S., Voyage par terre de Saint Louis à Albréda, par Sauvigny, botaniste, septembre 1822,  1G4, pièce 12  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 436 

Au milieu du XVIIIe siècle, Le Brasseur avait parlé de la puissance des princes gelwaar et de 

leur nombre pléthorique, sans pour autant mentionner une quelconque faiblesse du souverain. 

Un siècle après, l’évolution du commerce international aidant, le changement progressif des 

marchandises qui alimentaient le commerce local ne permettait plus à tous les membres de la 

classe dirigeante de trouver satisfaction. Avec l’abolition de la traite négrière depuis 1807 par 

l’Angleterre et 1814 par les autres puissances européennes présentes au congrès de Viennes, 

le rôle de zone de transit joué par le Saalum n’était plus très opérationnel. Espace relais dans 

les échanges entre la côte atlantique et l’intérieur de la Sénégambie, ce royaume dont le 

souverain profitait de la position géographique, de la centralité de son pays en Sénégambie 

atlantique et subatlantique, pour participer pleinement au commerce atlantique se retrouvait 

dans une situation de pays fournisseur de produits vivriers uniquement. Tant qu’il y avait le 

trafic négrier qui ne semblait pas être un monopole royal mais quand même un commerce 

qu’il contrôlait très bien, les forces centrifuges ne pouvaient pas bien jouer une fonction 

dissonante car le souverain était au centre de tous les échanges1100.                      

Enjeu des rivalités entre Anglais et Français pour l’approvisionnement en vivres 

de leurs comptoirs respectifs de Sainte Marie et Gorée pendant toute la première moitié du 

XIXe siècle, le Saalum se retrouvait finalement seul avec les Français au cours de la seconde 

moitié de ce siècle. L’Angleterre, voulant par le biais d’un contrôle effectif de la gambie, 

rester seule maîtresse de ce cours d’eau qui lui permettait de pénétrer dans l’intérieur du 

continent, avait négocié avec la France la rétrocession de son comptoir d’Albréda1101. Le 

commerce contrebandier lui permettait de toute façon de ravitailler Sainte Marie en vivres, 

puisque ce comptoir est très proche du Bandiala, marigot par où « passent la plupart des petits 

navires qui viennent de Sainte Marie pour traiter dans ce pays [Saalum] où ils ramassent 

quelques marchandises. Avec les vents favorables, ils font ce trajet en quelques heures et 

l’exécutent dans toutes les saisons »1102.  

                                                            
1100 Il y avait certes des velléités de certains chefs administratifs (Bummi) comme soulignées par F. Moore 
durant les années 1730 et J.A. Le Brasseur dans son texte daté de 1777, cependant, les Buur Saalum avaient pu 
malgré tout faire face 

1101 Selon le Dictionnaire universel théorique et pratique du commerce et de la navigation (Paris, 1859, T.1,) “Par 
convention du 7 mars 1856, la France cède Albréda à l’Angleterre, en échange du droit que celle-ci abandonne  
de faire le commerce de l’embouchure de la rivière Saint John [la gambie] jusqu’à la baie et au fort de 
Portendick inclusivement ». 

1102 A.N.S., Voyage par terre de Saint Louis à Albréda, par Sauvigny, botaniste, septembre 1822,  1G4, pièce 12 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 437 

                     Quand après 1857, Albréda était redevenu anglais, le commerce de la gambie fut 

pratiquement fermé au  gouvernement du Sénégal et le rôle du Saalum, comme ravitailleur de 

Gorée s’accrut, ce qui explique l’expédition de L.Faidherbe (en mai 1859), ainsi que les 

conditions qu’il avait fixées au Buur Saalum : 

1) Reconnaissance de nos anciens droits sur cette partie de la côte 

2) Abolition de tous les impôts arbitraires auxquels les traitants avaient été soumis 

jusquà ce jour….Création d’un droit unique de 3% au profit du roi prélevé par ses 

soins sur les produits sortants de son pays. 

3) Faculté pour nos nationaux de construire en maçonnerie, partout où ils s’établiraient 

pour faire du commerce. 

4) Droit pour le gouvernement de construire des forts sur les points qu’il choisirait dans 

ce but. 

5) Les thièdos, les princes et tous les gens qui ne s’occupent pas de commerce sont exclus 

des escales, des comptoirs réservés au commerce. 

6) Enfin, les sujets français, même dans leurs différents avec les gens du pays, ne seront 

jamais justiciables que de l’autorité française. 1103 

                    Ce qu’il faut noter, c’est, entre autres, le fait que durant la première moitié du 

XIXe siècle, avec la reconversion économique qui s’opérait en Sénégambie, les produits 

réclamés par le commerce favorisaient les régions non seulement productrices, mais encore 

les plus accessibles pour les traitants de Gorée qui sillonnaient le cours du Saalum. C’est ainsi 

qu’il faut expliquer cette puissance des Buur Jiloor et Bëlëp Ndukumaan évoquée par le 

compte rendu du Moniteur du Sénégal et Dépendances. Les sources orales ont aussi retenu 

une exacerbation des rivalités à l’intérieur de la même famille maternelle gelwaar. C’est le 

fameux conflit entre les clans1104 Kewe Biige, Kodu Bige, Khureja Bige. Avec celles-ci, note 

A.B.Ba,  

                                                            
1103 A.N.S., Lhomme (administrateur), Monographie de la subdivision de Foundiougne, juillet 1953, 10D5/11  

1104 Certains traditionnistes ajoutent le clan de chez Diogop Bige. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 438 

l’ordre de succession qui avait été respecté auparavant ne le sera plus à 

la suite des rivalités entre ces branches qui s’exacerbèrent au XIXe 

siècle, à partir du règne de Balé Ndao.1105  

En fait, il faut y ajouter le fait qu’outre les différends au sein de la famille maternelle gelwaar, 

se posait aussi la question du patrilignage. La territorialisation entamée depuis Mbegaan, avait 

favorisé l’intégration d’un certain nombre de familles qui, par le biais des relations 

matrimoniales, avaient réussi à faire de leur patrilignage, des groupes qui comptaient au 

Saalum. C’est ainsi que les gelwaar de patrilignage Ndiaye s’étaient, pour la plupart retrouvés 

à la tête des unités administratives ou territoriales du Saalum oriental. Les Ndaw étaient au 

Ndukumaan tandis que les Mbodj avaient fini par être identifiés à l’unité territoriale du Joñik, 

même s’ils n’ont pas été les seuls à l’avoir dirigée (voir chapitre sur la structure du pouvoir 

politique).   

Ainsi, jusqu’au milieu du  XVIIIe siècle, la direction du royaume fut 

essentiellement aux mains de ces familles. Avec une appartenance moins prononcée au 

groupe seereer, ce fut surtout l’identité Ceddo de ces familles qui était mise en exergue, 

consacrant la division du Saalum entre trois grands groupes :  

-celui des Seereer (comprendre les paysans seereer qui ne s’occupaient, du moins 

officiellement, que d’agriculture et d’élevage), 

- celui des Ceddo qui exerçaient le pouvoir politique ou gravitaient tout autour,  

-le troisième étant celui des Musulmans (les Seriñ) qui, à la différence du groupe 

Ceddo, n’avaient jusque là pas eu de prétention politique depuis le compromis avec Mbegaan 

Nduur. 

C’est au cours de la seconde moitié du XIXe siècle, quand les objectifs de l’impérialisme 

occidental se firent plus précis, que ce qui avait fonctionné comme un pacte d’alliance et 

d’entente et non rivalité avec les autorités politiques du Saalum connut une rupture. Les visées 

expansionnistes des Français ayant commencé à appauvrir la classe dirigeante (voir supra, les 

points 2 et 5 des conditions imposées au Buur Saalum par le gouverneur L. Faidherbe en mai 

1859). Celle-ci se tourna, vers les paysans seereer pour piller ainsi que les communautés 

musulmanes qui avaient plus de chance de s’adapter à la nouvelle économie de traite. Alors, 

                                                            
1105 Ba  A.B., op.cit., p.22 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 439 

les contradictions entre Saalum/Ceddo et Saalum/ Ceriñ, réinterprétant peut-être les relations 

entre Mbegaan Nduur et Ely Bana Sall, s’exacerbèrent, consacrant le dénouement d’un conflit 

dont les débuts remontent aux origines de l’émergence du royaume.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 440 

Chapitre 3 : L’Islam au Saalum 
                 

 Il n’est plus nécessaire de disserter sur les débuts de la présence de l’Islam en Sénégambie 

puisque c’est un thème qui a largement été étudié par les chercheurs. Toutes les monographies 

écrites sur la Sénégambie ont donné à l’islam sa part comme facteur d’évolution dans les 

sociétés concernées. De la thèse d’Elhadj Rawane Mbaye1106 à la magistrale synthèse du 

professeur Boubakar Barry1107, (nous n’oublions pas les écrits de P. Marty au début du XXe 

siècle 1108), ainsi que les nombreuses études1109 centrées sur la Jihad ou les figures religieuses 

des mouvements maraboutiques des XVIIIe, XIXe et XXe siècles, l’émergence, l’évolution et 

le rôle de la religion musulmane ont largement été étudiés.  

                  Toutes ces recherches ont abordé et analysé globalement la présence de l’Islam 

dans les différents royaumes de l’espace sénégambien. Le rôle de réformateurs et de 

dirigeants se réclamant de cette religion y a largement été abordé. Cependant, c’est avec 

l’étude de l’historien Martin Klein nous avons une analyse de l’Islam sous l’angle d’une 

révolution sociale1110. « Entre 1850 et 1890, [dit M. Klein], deux phénomènes dominent la 

politique sénégambienne : l’expansion de l’impérialisme français et une révolution sociale 

conduite par les chefs religieux musulmans ».1111 Au Saalum, c’est un marabout du nom de 

                                                            
1106 Mbaye  Elh. R., L’Islam au Sénégal, thèse de troisième cycle, Université de Dakar, 1976, 634 pages. 

1107 Barry  B., La Sénégambie du XVe au XIXe siècle, traite négrière, Islam et conquête coloniale, Karthala, 1988 

1108Marty  P. Etudes sur l’Islam au Sénégal, Paris, Ernest Leroux, 1917, 2 Vol. : 1 : Les personnes, (412p.) ;  2 : Les 

doctrines et les institutions.  

1109 Voir, entre autres, l’article de Ph. Curtin, « Jihad in West Africa : Early phases and Interrelations in 

Mauritania and Senegal », in Journal of African  History, XII (1971); David Robinson, Chiefs and Clerics, Abdul 

Bokar Kan and Futa Tooro. 1853-1891, (Clarendon Press. Oxford. 1975.) ; Id., (sous la direction de) Le Temps 

des Marabouts (Karthala,  1997) et Saint-Martin Y., L’Empire toucouleur et la France. Un demi-siècle de relations 

diplomatiques, (Dakar, Université de Dakar, 1967).  

1110 Klein M. A., Islam and Imperialism in Senegal. Sine-Saloum 1847-1914, Stanford Univ.Press, Stanford, 

California, 1968 

1111 Klein, M., « Maba ou la résistance forcée à la conquête française en Sénégambie », in, Les Africains, Ed. 

Jeune Afrique, n° VIII,  1977, p.173 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 441 

Maba Jaxu Ba qui avait pris la tête de la révolution. Ce qui s’est passé entre le saloum et la 

gambie, terrain d’étude de M. Klein, a été, non pas un mouvement dirigé contre les Français 

dont les velléités d’installation se faisaient de plus en plus sentir, mais la tentative de 

reconstruction, au nom de l’Islam, d’une société fortement ébranlée dans ses bases. Depuis la 

fin du XVIIe siècle avec le mouvement connu sous le nom de la « guerre des marabouts »1112, 

l’Islam s’est toujours présenté comme une alternative face au pouvoir ceddo aux mains d’une 

aristocratie dont le caractère guerrier et prédateur  s’était accru avec la connexion de la 

Sénégambie au « Monde Atlantique ». 

                Au milieu du XIXe siècle, le contexte ayant changé, les revenus des chefs et des 

guerriers diminuaient au fur et à mesure que déclinait le trafic des esclaves à travers 

l’Atlantique. Il en a résulté une crise des sociétés sénégambiennes. Habitués à vivre de la 

guerre et du butin, méprisant le travail régulier, les guerriers se trouvaient privés de leur 

principale source de revenus. Ils réagirent en exploitant davantage leurs propres sujets 

(paysans et marchands)1113. Ce fut donc face à une société à la recherche de nouveaux repères, 

que Maba intervint. Mais son action coïncidait avec les préludes de la mise en œuvre du projet 

colonial français. J. Copans note (dans son compte rendu de l’ouvrage de M. Klein) que c’est 

d’ailleurs «l’intervention coloniale qui fait jouer un rôle de résistance à ce qui n’est d’abord 

qu’un mouvement social de réorganisation interne »1114.  

               Dans le cadre de la présente étude, nous n’insisterons ni sur le mouvement de Maba, 

ni sur la caractérisation que les chercheurs ont pu en donner. Il est cependant intéressant 

d’essayer de comprendre  le processus d’évolution de l’Islam dans cet espace où, depuis le 

début de l’émergence du royaume à la fin du XVe siècle, des populations musulmanes 

vivaient sous la direction d’un pouvoir dont l’idéologie était assez éloignée de celle de leur 

religion. Se posent alors les questions de savoir « Comment l’Islam s’est-il alors développé au 
                                                            
1112 Voir  Carson I.A. Ritchie, « Deux textes sur le Sénégal 1673-1677 », (BIFAN, B, T.XXX, volume 1,1968, 

pp.189-353) et  Barry  B., Le royaume du Walo, le Sénégal avant la conquête. Paris, Maspero, 1972. 

1113 Klein M.A., op.cit. 1977, p.175 

1114Copans  J., « M. A. Klein, Islam and Imperialism in Senegal. Sine-Saloum 1847-1914,  L'Homme, 1973  vol. 

13, n° 4, p. 159. Url : http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/hom_0439-

4216_1973_num_13_4_367394. Site consulté le 20 novembre 2013. 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/hom_0439-4216_1973_num_13_4_367394
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/hom_0439-4216_1973_num_13_4_367394


 442 

Saalum »? Comment se présentait-t-il au moment où Maba entamait son Jihad contre les 

Ceddo du Saalum? 

1. La formation d’un espace et d’une communauté musulmane au 
Saalum : XVIe – milieu du XIXe siècle 

              Aussi loin que l’on remonte dans l’histoire du Saalum, il y a toujours la présence de 

l’Islam. A l’entame de ce travail, nous avons relevé le fait qu’aux sources de la formation du 

royaume, il y avait, si on en croît les textes oraux, trois protagonistes avec des identités 

bien mises en exergue: Il s’agit de 

-Mbegaan Nduur le seereer, tenant ou symbole des valeurs religieuses du terroir 

-Ely Bana Sall le halpulaar musulman, 

-Illo le pël dont les attaches religieuses, bien que diffuses, semblent avoir été 

proches, du moins, on peut le postuler, de celles de Mbegaan Nduur.  

Et, si les contradictions entre le fondateur et Ely Bana (le chef musulman) se sont  terminées, 

très vite apparemment, par l’élimination de ce dernier, ses compagnons et autres 

coreligionnaires ne furent pas pour autant traités en ennemis. Ils purent s’installer dans 

l’espace qui, à cette époque, était assez éloigné de la nouvelle capitale pour faire figure de 

confins du jeune royaume. Ce sont les villages Jama Jama1115 dont les populations bien 

qu’ayant toujours conservé des liens avec le Fuuta, leur zone de départ, et continuant à parler 

la langue pulaar, se disaient et se considéraient comme de vrais Saalum Saalum. Selon 

Jacques Faye, « Après la défaite face à Mbegaan, ils [les compagnons d’Ely Bana] ont émigré 

dans trois zones : le Kabada, le Hodar et le Jama qui constitue le sud –est de la province de 

Kaymoor composé de Jama Cewi, Jama gajo et Jama Paleen »1116. Si le Kabada semble avoir 

été relativement excentré (parce qu’il se trouve dans l’actuelle Casamance, en un mot au-delà 

des limites du Saalum), le Hodar et le Jama sont bien situés dans l’espace qui, dès le début, 

était sous le contrôle politique du Buur Saalum. Avec ces villages, on voit que très tôt, il y eut 

au Saalum un espace où l’identité première faisait référence à la religion musulmane, puisque 

le terme Jama en halpulaar signifie mosquée. 

                                                            
1115 A l’origine, il s’agissait de villages tous bâtis autour de mosquées, d’où l’appellation de village de mosquées 
(Jama) qui leur a été donnée.….. 

1116 Faye J., op.cit., p. 63. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 443 

                 La deuxième attestation de la présence musulmane au Saalum est presque 

concomitante à celle des villages Jama.  Il s’agit du nom même du Saalum, terme utilisé pour 

désigner le royaume et qui aurait été porté par Saalum Suwaare, un marabout Jaxanke ou 

Soninke qui aurait aidé  Mbegaan qui, en récompense, aurait dénommé l’entité politique qu’il 

était entrain de constituer, du nom de ce marabout. Nous ne prenons pas pour argent comptant 

cette affirmation qui peut être une tradition construite bien après1117. Cependant, le fait pour 

les sources orales d’avoir retenu le nom de Saalum Suwaare comme un marabout qui a noué 

alliance avec Mbegaan, renforce, s’il en est encore besoin, l’idée de cette  présence très 

ancienne, en ces lieux, de la religion musulmane. Il est aussi important de souligner l’identité 

du marabout qui serait jaxanke ou soninke. Les sources orales du Saalum insistent beaucoup 

sur la présence de ces marabouts venus de l’Est (Penku) et qui en fait, ont fait partie des 

premiers migrants musulmans qui se sont installés au Saalum1118. 

              Les premiers Buur Saalum ont installé tous ces migrants dans la zone qui s’étend du 

Sud du Ndukumaan jusque vers le village de Segré, à la lisière du Bao Bolong. Cet espace, 

connu sous le nom de Ñiiling (voir supra) a été, après celui des villages Jama, le premier à 

être occupé par les musulmans du Saalum. Les Darame1119 et Saaxo, compagnons de 

Mbegaan1120 ainsi que les Ture1121y ont tous été dirigés et ont fini par en faire un espace 

culturel. Leur appartenance au groupe ethnolinguistique soninke ou mandeng n’était plus leur 

référence identitaire première. Aujourd’hui, ils se sont tous wolofisés et se disent Saalum-

Saalum, même si, à travers les louanges (tagg ou kaññ) que leur adressent les griots, se perçoit 
                                                            
1117 Nous avons tout un faisceau d’indices qui porte à croire que le terme Lum qui est devenu un nom de famille 
et que l’on retrouve à travers tout l’espace Saalum Saalum a un lien avec le terme qui a fini par désigner aussi 
bien le royaume que le fleuve qui le traverse. A l’étape actuelle de nos recherches, nous ne pouvons pas encore 
avancer des hypothèses solides, mais certainement des recherches complémentaires nous permettrons d’y voir 
un peu plus clair.   

1118 Les textes de Abdou Boury Ba et de Jabel Samb insistent sur la présence de marabouts de patronyme 
Tambedu, Daraame, Saaxo, Ture et Suwaare, autant de noms de famille  rattachés, d’après notre propre acquis 
culturel,  aux groupes Soninke et Jaxanke. 

1119Selon A. Bathily, (op. cit, p.114), « les Darame-Kanji tracent leur origine à partir de l’Adrar. Leurs ancêtres 
auraient émigré pour s’installer au Wagadu puis au Jafunu. De là un groupe serait allé au Mande pour répondre 
à l’appel de Sunjata….La spécialisté des Darame-Kanji était, outre le prosélitisme musulman, le commerce de 
l’or. C’est de cette activité qu’ils tirent, dit-on, la clef de leur patronyme », Kanji qui signifie « eau d’or » en 
soninke »                           

1120 Voir annexes III a « Histoire du Saalum »  texte orale de Jabel Samb, chroniqueur à radio Gambia ».  

1121 Selon A.B.Ba (op. cit., p.20),  les Ture sont arrivés au Saalum du temps du deuxième Buur Saalum.                 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 444 

leur provenance des régions soudano-sahéliennes, à l’Est de la Sénégambie1122. Il n’y a pas eu 

de prosélytisme musulman connu de la part de ces migrants même si la référence à la religion 

musulmane a pu jouer un rôle de liant. Cette référence identitaire saalum-saalum semble 

s’être renforcée d’ailleurs avec l’arrivée, dans le royaume, d’autres migrants musulmans vers 

la fin du XVIe et au cours du XVIIe siècle. L’espace occupé par ceux qui se réclamaient alors 

de l’Islam s’élargit considérablement au Saalum, mais leurs tenants semblent s’être 

accommodés  du pouvoir en place. 

2. L’influence des marabouts/commerçants Jaxanke dans la pratique et 
la diffusion de l’Islam au Saalum 

Quand progressivement, à partir de la fin du XVIIe siècle, s’est formé un terroir 

presque exclusivement occupé par des musulmans, les communautés qui y évoluaient ne 

semblent pas avoir été inquiétées par le pouvoir central de Kawoon. Avant le milieu du XIXe 

siècle, aucune friction entre le pouvoir politique et ces communautés et centres religieux n’a 

été répertoriée par les sources aussi bien orales qu’écrites. Vers la fin du XVIe siècle, A. 

Almada avait souligné l’importance numérique des musulmans sur les rives de la gambie.  

On ne trouve nulle part en Guinée autant de Bixirims que sur les rives de 

la Gambie. Il y a de vastes maisons où il en réside un grand nombre, 

tandis que d’autres vont de royaume en royaume. La principale de ces 

maisons est située à l’embouchure du fleuve ; il y en a une autre à 

soixante-dix lieues plus loin, auprès de Malor, et un troisième à 

cinquante lieues de là, dans un village de l’intérieur appelé Sutuco. Le 

chef de ces espèces de religieux se nomme Ale-Mame et porte une bague 

comme celle d’un évêque.Ces trois maisons sont sur la rive 

septentrionale du fleuve. 1123.  

Ces maisons dont parle cette source cap-verdienne semblent avoir été des centres 

d’enseignements religieux (les ancêtres des daara) qui, au Kajoor et au Bawol, à partir du 

                                                            
1122 Dans la plupart des sociétés du Soudan occidental, on peut à partir du patronyme de l’individu auquel est 
rattaché son nom d’honneur, connaître de suite ses origines. Ainsi, ces immigrants d’origine soninke et 
mandeng répondant au nom de Darame ont pour nom d’honneur Kanji. Les wolof du Saalum y ont ajouté 
Soose (Darame Kanji Soose), tandis que pour les Ture, leur statut de musulman du Mande est toujours rappelé 
(Ture mande moori voulant dire littéralement, Ture marabout du Mande).     

1123 Almada  A., op.cit., Manuscrit de Porto, 1842, p.102 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 445 

XVIIe siècle, ont été les pépinières d’où sortirent les leaders musulmans organisateurs et/ou 

animateurs de toutes les contestations dans les Etats dont les dirigeants s’étaient engagés dans 

la dynamique des échanges à travers l’Atlantique. Sur la gambie, ces marabouts qu’il décrit 

étaient les Jaxanke que, selon P. Smith,    

la nouvelle orientation des circuits commerciaux déclenchée par 

l’arrivée des Européens devait inciter à se répandre vers l’Ouest jusque 

sur les côtes de la Gambie, de la Guinée et de la Sierra léone.1124  

Les Jaxanke sont connus comme des agriculteurs et des Jula qui se sont islamisés très tôt1125.  

Hormis cela, ils ne s’occupent que de l’enseignement de la religion et très peu sinon presque 

pas de politique. Même si A. Bathily a refuté cette thèse du rejet de la guerre sainte comme 

moyen  de changement religieux et politique par les Jaxanke avancée par Lamin Sanneh1126, il 

n’en demeure pas moins vrai qu’au Saalum, la proximité avec la rive septentrionale de la 

gambie où officiaent ces marabouts jaxanke, a influé sur cette attitude d’entente avec le 

pouvoir politique.  

                       Cette neutralité vis-à-vis du pouvoir ceddo qui semble avoir été adopté par les 

musulmans du Saalum n’était-il pas la résultante d’une sorte de prosélitisme pacifique de la 

part de ces migrants ou commerçants jaxanke ?  Nous n’avons pas réussi à rassembler des 

sources consistantes pour l’étayer, nous préférons rester à l’hypothèse selon laquelle, l’Islam 

au Saalum semble avoir été, après l’épisode halpulaar avec Ely Bana et ses compagnons, 

pratiqué d’abord par des familles Jaxanke, notamment les Darame et les Saaxo. Cela 

expliquerait d’ailleurs cette tentative faite par les détenteurs de la mémoire historique de ce 

royaume, d’établir un lien entre Mbegaan Nduur et un marabout du nom de Saalum 

Suware1127. Si les sources orales du Saalum se refèrent à ce personnage qui se trouve au cœur 

de la migration des Jaxanke à travers les routes commerciales qui les menèrent vers la 

                                                            
1124 Smith  P., « Notes sur l’organisation sociale des Diakhanke. Aspects particuliers à la région de Kédougou »  
Cahiers du centre de Recherches Anthropologiques, n°1,in Bulletin et Mémoires de la Société d’Anthropologie de 
Paris,  T.8, XIe série, 1965, p.2 

1125 Cette fonction de marchand ambulant est ici confirmée par A. Almada (op. cit., p.102) quand il parle des 
Bixirims qui vont de royaume en royaume.         

1126 Bathily A., op.cit., p.117 

1127Elhadj Salim Suware fondateur de la plupart des villes ayant pour nom Jaaxa, peut être considéré comme 
l’ancêtre éponyme des Jaxanke.  Ces derniers le considèrent comme un saint. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 446 

gambie, c’est qu’en fait, au moment de l’émergence du royaume, il y avait certainement dans 

ce qui allait devenir son territoire, une présence significative de marabouts/commerçants 

appartenant à ce groupe. Leurs présence précoce et collaboration (faute d’un terme plus 

perfermant) avec le pouvoir politique du Saalum est aussi attestée par ces localités qui longent 

la gambie et qui, très tôt, étaient connues comme des endroits où les souverains se rendaient 

pour participer aux échanges avec les Européens : il s’agit de Kawur et de Joar (Jaxawur) 

mais aussi de Manjaxar, ce célèbre marché décrit par  R. Jobson dès le début du XVIIe siècle. 

Pour D.P. Gamble,  

Manjaxar is about 3 miles from the river and 2 ½ miles west of Ka-ur 

Janekunda. Janekunda was originally a Jaxanke town with religious 

teachers and long-distance traders. It is probable also that Bainunka 

traders had a foothold in this region. The place names of Manjaxar, 

Jaxawur, and Ka-ur all have a Baïnunka sound to them.1128  

Effectivement, comme le souligne D. P. Gamble, Janekunda était, à ses débuts 

tout au moins, occupé par des marabouts avec leurs élèves. Lors de nos propres enquêtes, nos 

informateurs nous ont cependant parlé non pas de marabouts Jaxanke, mais Mandeng. 

Cependant, on remarquera quand même que dans les noms tels que Manjaxar et Jaxawur, on 

trouve le terme Jaxa qui renvoie, non pas comme suggéré par D. P. Gamble à une présence 

Baïnunka, mais plutôt Jaxanke,  Jaxa étant, selon P. Smith, la région où se trouve « Dia » la 

« ville d’origine » d’Elhadj Salim Suware dans le Macina. C’est le même Salim Suware, 

fondateur de Jaxa-Ba (Jaxa la grande ou Jaxa Bambuxu) qui y aurait rassemblé autour de lui, 

des fractions de nombreux clans, soninke surtout, mais aussi Malinke et Jula. Jaxanke signifie 

en fait « gens de Jaxa ». 

Par contre Kawur est présenté par une source orale gambienne comme pouvant 

avoir été une place commerciale fondée par des Baïnunka. Ka is a common prefix in Baïnunka 

place names… the syllabe –ur, is also found in place names (perhaps signifying a place where 

there were rulers. Quoiqu’il en soit, tous ces indices montrent à suffisance que dès son 

émergence, le Saalum, du fait de sa position géographique, a été un carrefour où se 

rencontraient les principaux acteurs du commerce interrégional (Jaxanke venant du haut 

fleuve gambie et Baïnunka venant d’entre la gambie et les rivières du Sud) qui, dans le 
                                                            
1128 Gamble D. P., « The North Bank of the Gambia: Places, Peoples, and Population, (B) the Wolof Area: Sabah 
& Sanjal, Lower Saalum, and Upper Saalum”,  Gambian Studies, n° 37, Brisbane, California, April, 1999 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 447 

nouveau contexte jouaient d’abord le rôle d’intermédiaires avant de se faire distancer par les 

Lançados et Tangomaos. Il nous semble plus que plausible que l’atmosphère de violence qui a 

accompagné le changement d’orientation du commerce le long de la gambie a dû amener les 

acteurs musulmans de celui-ci à rechercher la protection ou la collaboration avec les classes 

dirigeantes qui monopolisaient le commerce des esclaves. Les Musulmans du Saalum 

n’échappèrent pas à cette situation et c’est probablement cela qui permet de comprendre cette 

relative stabilité des relations entre musulmans et ceddo jusqu’au milieu du XIXe siècle.   

3. Du Ñiiling à Saalum Ceriñ  
 

Les différents évènements qui ont jalonné le cours de l’histoire des états de la 

Sénégambie du Nord ont tous eu des répercussions au Saalum. Il y a d’abord eu les conflits 

consécutifs au mouvement denyanke de Koly Teñela au cours du XVIe siècle et à la suite 

desquels, nous l’avons vu plus haut, les Siise (du groupe Njarmeew), famille d’origine 

soninke ou mandeng, mais qui, du fait de son passage au Jolof était pratiquement wolofisée, 

arriva au Saalum (voir supra, chapitre sur le peuplement). Nous avons noté que les membres 

de cette famille, même s’ils ont été acceptés comme refugiés et traités comme tels, n’ont pas  

été associés au pouvoir politique. Ils n’ont pas bénéficié, comme les Ndaw, autres réfugiés 

installés au Ndukumaan de commandement territorial. Nous nous sommes d’ailleurs demandé 

si ce n’était pas le fait non pas de leur appartenance à la religion musulmane mais plutôt qu’ils 

étaient, entre autres, moins rompus aux métiers des armes. En tout état de cause, « Maleotane 

installa …Birane Fari Ndiarmeo Cissé au village de Wanar où se trouve la première 

installation de la famille dans le Saloum »1129. Ce fut, à partir de Wanar, que les Siise 

Njarmeew, accueillis par le Bummi Kajmoor, sur instruction du Buur Saalum Malewtaan 

(1568-1613), purent créer à l’intérieur de cette unité administrative, des villages qui y ont 

essaimé comme terroirs lignagers : Ciise Kaymoor, Ndimb, Sonkorong, etc… Ces localités 

sont toutes dans le prolongement du Ñiiling, lieu d’installation des premiers migrants 

islamisés qui sont arrivés à la fin du XVe ou au début du XVIe siècle.    

C’est aussi à la même période que Malewtaan accueillit la famille Dem à qui il 

attribua le lew de Ndemeen (voir supra), espace que E. Noirot décrit vers la fin du XIXe siècle 

en disant que  

                                                            
1129 Ba  A.B., op.cit., p.21 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 448 

Le district de Ndemen [comportant] quatorze villages ayant une 

population de 1838 habitants, tous musulmans et dont le chef prend le 

titre d’Alwaly. Il confine au Pakal à l’Est, au Ripp au Sud, au Laguem au 

Nord et à l’Ouest.1130  

Ce souverain (Malewtaan)  est présenté par les sources orales comme celui qui, à la fin du 

XVIe siècle, a effectué la redistribution des terres du Saalum1131. La réorganisation qu’il a 

initiée était certainement une nécessité, du fait de l’arrivée de populations en provenance non 

seulement du Jolof (courant migratoire traditionnel), mais encore du Fuuta secoué par les 

guerres des denyanke. Elle allait être, conséquence lointaine, à l’origine de la constitution de 

Saalum Ceriñ puisque vers la fin du XVIIe siècle, le Saalum avait encore accueilli un 

contingent de migrants, que Senghane Kewe (1696-1726), le souverain de l’époque, se 

chargea d’installer au delà du Bao Bolong, vers la partie sud de l’unité administrative du 

Mandaax. C’était le lew de Pakala.  

 

                Les sources du Saalum ne semblent avoir de souvenance (du moins, elles n’en  

parlent pas) de la « guerre des marabouts »1132, ce conflit entre les dirigeants des Etats de la 

sénégambie du Nord et les musulmans constituées en communautés revendicatives. Dans ces 

royaumes, le conflit se termina par la victoire des premiers qui avaient été soutenus par les 

Européens installés dans les comptoirs qu’ils venaient d’ériger sur les côtes séngambiennes. 

Si au Kajoor les sources orales évoquent le conflit quand elles parlent de la figure du Xali 

Ndiaye Sall, au Jolof, elles se rappellent des douze combats menés par le Buurba Biram 

Penda Tabara1133 avant de venir à bout des musulmans coalisés. Au Saalum par contre, aucune 

                                                            
1130 Noirot E., « Notice sur le Saloum », J .O. du Sénégal et Dépendances, 1892 

1131 Malewtaan a aussi, selon A.B.Ba, accueilli les Dramé  en provenance du Jolof et les a installés dans le Ñiiling. 

Il s’agit probablement d’une deuxième vague de migrants de cette famille, différente de celle dont parle Jabel 

Samb et qui, avec les Saaxo,  avait aidé Mbegaan Nduur dans son entreprise.  

1132 Voir Barry B., Le Royaume du Waalo et le texte de Chambonneau publié dans le BIFAN par Carson I.A. 
Ritchie. 

1133 Ndiaye  O.L., « Le Djolof et ses Bourba », BIFAN., T.XXVIII, série B, n°3-4, 1966, p.977. Selon O.Ndiaye Leyti, 
le Buurba Biram Penda Tabara, « pour asseoir son autorité, dut soutenir et gagner douze combats, contre les 
Marabouts révoltés qui songeaient à faire du pays un Etat islamique ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 449 

mention n’est faite sur cet épisode de l’évolution de l’Islam en Sénégambie. Alors, pourquoi 

les musumans du Saalum n’ont pas répondu à l’appel de leurs coreligionnaires ?  

Depuis très longtemps, des familles musulmanes s’étaient installées dans ce 

royaume. Et, comme nous l’avons déjà souligné, la présence de l’Islam y a été concomitante 

avec l’émergence de la monarchie. Il faut cependant dire que, contrairement à ce qui s’est 

passé dans les autes états de la Sénégambie du Nord, il n’y a pas eu de prosélitisme musulman 

au Saalum. Cette confession y a fait partie des éléments identitaires puisque des musulmans y 

ont vécu avant même  sa structuration ou sa territorialisation. Si au Kajoor ou au Siin, il a pu y 

avoir des marabouts étrangers vivant dans la cour des Dammel1134 ou des Buur Siin, ici ce sont 

des marabouts autochtones qui ont toujours servi de secrétaires au souverain. Mbegaan Nduur 

était avec Malick Darame et Bakka Saaxo1135, tandis qu’au milieu du XVIe siècle, Malewtaan 

installait le marabout Birane Dem dans les terres qui allaient devenir le lew de Ndemeen, pour 

qu’à partir de là, il continua à prier pour lui. Dans le contexte de la « guerre des 

marabouts »qui s’est déroulée entre 1673 et 1677, au Saalum les sources orales retiennent non 

pas un conflit entre pouvoir politique et pouvoir religieux comme au Kajoor, Waalo, ou Jolof, 

mais plutôt d’une entente-collaboration qui se termina par la création du grand Lew de 

Pakala1136. Cette absence, au Saalum, des marabouts ou d’un Islam militant, ce fait marquant 

dans le Nord de la Sénégambie du XVIIe siècle, peut être liée 

 - au processus d’implantation de ces derniers, tous arrivés avec leur statut de 

musulmans  

                                                            

1134 Il s’agit des fameux Azaneghes dont parle A. Cada Mosto dans Relation de voyage à la côte occidentale 
d’Afrique ; 1455-1457 (publié par Charles Schefer, Paris E. Leroux. 1895. 
 

1135Seon Jabel Samb,.Ngóoyam Saar, ak Maalig Daraame, ak Bàkka Saaxo, ak Mbegaan Nduur ñoo ànd rëbbi 
Saalum. Kii daf ko def sëriñ. Kii mu def ko ilimaan. Ki ci des mu ne ko fal naa la jaraaf-ju-rëy ngay fal di folli. 
Traduction:  C’est en compagnie de Ngoyaan Saar, Malick Dramé et Bakka Saaxo que Mbegaan a fondé le 
Saalum. Il fit de Malick Saar, son marabout. Bakka Saaxo devint l’imaam tandis que Ngoyaan Saar occupait le 
poste de “Grand Jaraaf »  

1136 Selon A.B.Ba (op.cit., p.9), « Senghane Kewe Ndiaye  [Buur Saalum de 1696 à1726]  aurait créé la 
principauté en faveur d’un marabout très compétent qui avait prié pour lui…Le chef portait le titre se seriñ et 
appartenanit toujours à la famille Cissé. A Wanar, commandait également un seriñ dont l’influence était moins 
»  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 450 

          - à la nature ensuite des relations nouées à l’origine avec le pouvoir politique : 

Les familles Darame, Saaxo, Siise, Ture qui s’étaient installées, ont, tout de suite, eu des 

relations cordiales avec le pouvoir politique en place. En fait, n’apparaissent-elles pas comme 

des forces co-fondatrices, des acteurs qui ont porté le projet d’un Mbegaan avec  qui elles 

semblent avoir noué un pacte d’alliance avant le retour de celui-ci au Siin ? On peut 

conjecturer que les propos Mbegaan Nduur rapportés à la note précédente par Jabel Samb, ont 

pu être tenus par Mbegaan quand il a compris qu’il n’avait pour lui d’avenir politique au Siin 

-à la conversion récente du Buur Saalum (et c’est là le troisième point) qui était au 

pouvoir au moment de la guerre des marabouts. Il s’agit d’Amacodou Ndiaye (1655-1690) 

qui, selon A.B.Ba, « se convertit à l’islam, probablement sous l’influence de la famille Dramé 

qui fournissait traditionnellement les marabouts des Gelwar».1137 La conversion à l’Islam de 

ce souverain est aussi confirmée par F. Coelho présent au Saalum au début de la seconde 

moitié du XVIIe siècle et dont les propos montrent la tolérance religieuse en cours dans ce 

royaume. Selon lui,  

Dans les dernières années où je m’y rendis, le roi était bixirim, c'est-à-

dire une sorte de législateur de la loi de Mafoma [Mahomet], aussi, 

n’achetait-il pas autant d’eau- de – vie. Par contre, il s’en consommait 

beaucoup dans le pays, parcequ’il n’en défendait point l’achat.1138.  

 Tels semblent être les éléments qui peuvent, entre autres, expliquer la non 

participation des musulmans du Saalum à ce premier grand mouvement de contestation des 

pouvoirs de l’aristocratie à la tête des Etats  impliqués dans la dynamique atlantique. Ainsi, au 

moment où éclatait « la guerre des marabouts », les musulmans du Saalum avaient réussi à se 

créer dans ce royaume un espace où ils étaient, selon toute probabilité, presque majoritaires 

(le Ñiiling, les villages Jama, le Ndemeen et le Pakala). Aussi, on peut déjà, à cette période, 

du fait de la continuité territoriale et du mode d’évolution à l’intérieur de l’espace qu’ils 

occupaient, parler de communauté musulmane. Les Darame, Saaxo et Ture dans le ñiiling, les 

Siise à Wanar et Pakala, les Dem installés dans le Lew de Ndemeen où ils accueillent d’autres 

familles musulmanes. L’existence de cette communauté a accentué le rôle de terre de refuge 

                                                            
1137 Id., Ibid.,  p.22. 

1138 Moraes  N.I.De, « La petite côte d’après Francisco de Lemos Coelho », BIFAN, série B, T.XXXV, n°2, 1973, 

p.234  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 451 

que le Saalum a joué depuis sa formation. Ce n’est certainement pas un hasard si le lew de 

Pakala a été créé au tout début du XVIIIe siècle, quelques années après la fin de la «guerre des 

marabouts ». 

Parlant des marabouts d’origine mandeng en milieu wolof, A.Bara Diop souligne 

que   

Leur islamisation, généralement ancienne, pouvait remonter aux XVe et 

XVIe siècles, voire au-delà. Elle était liée à celle de la région nord-

gambienne qui faisait partie, à cette époque, de l’empire du Mali et d’où 

des marabouts mandeng ont émigré vers le pays wolof, à la suite de 

troubles politiques. Au moment des guerres religieuses, beaucoup 

d’entre-eux iront se réfugier au Saalum où ils étaient mieux acceptés par 

l’aristocratie païenne.1139  

Dans la partie orientale du Saalum aussi,  plus précisemment  dans la région de 

Warnew, il y a eu fondation de villages entièrement habités par des musulmans1140. Et, selon 

A.B.Ba, « beaucoup d’évènements se seraient produits à partir du Tag Warnéo. Abdoul 

Qadyr, le premier Almamy du Fouta Toro y serait né »1141. Si Abdul Kader Kane qui a fait 

partie des dirigeants de la révolution Torodo qui eut lieu au Fuuta en 1776, est né dans la 

petite région de Warnew, cela signifie que ses parents ou grand parents y avaient émigré ou 

du moins s’y étaient installés, ne serait-ce que temporairement. Le fait qu’il soit retourné au 

Fuuta pour animer la Révolution de 1776 montre qu’il y avait des mouvements d’échanges 

entre musulmans des différents états de l’espace sénégambien.. Ces échanges sont importants 

à souligner dans la mesure où c’était par le biais de l’enseignement et de la recherche que des 

contacts suivis entre musulmans étaient noués.  

                                                            
1139 Diop  A.B., op.cit., p.239 

1140 A la note 3 (page 50) de leur article sur les  « trois documents d’Ernest Noirot sur l’histoire des royaumes du 
Siin et du Saalum (Sénégal) », (BIFAN, T.42, n°1,  1980), V. Martin, C. Becker et M. Mbodj signalent que : 
«  Ouarnéo désigne le village de Tag Guèye, fondé par Makumba guey il y a plusieurs siècles. Le village est 
anciennement musulman et fut de ce fait désigné sous le nom de Tag Serigne. Warneo est le nom d’une petite 
région à l’est de Pafa et plus particulièrement l’appellation du marigot- ou plus exactement du tronçon du 
Saalum qui traverse la région ». 

1141 Ba  A. B., op.cit, p.11. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 452 

Il est important de souligner que ces échanges se sont opérés à partir des centres 

d’enseignement islamique,  lesquels ont été des lieux qui permirent l’établissement de 

contacts suivis entre musulmans de toutes les régions. Les centres du Kajoor  (Pire, Koki, 

Longoor) et du Bawol (Ndogal),  beaucoup plus célèbres, reçurent des étudiants d’horizons 

divers et ce brassage a été à l’origine de la naissance d’une certaine forme de solidarité entre 

disciples. Dans le Saalum,  

 il y avait des écoles coraniques très nombreuses et les récitateurs [sic] 

publics du Coran étaient extrêmement répandus. Les grands centres 

d’étude étaient à Taïba et à Nandigui, mais surtout à Bamba Modou, au 

Mandakh, où le père de Amadou Bamba fit ses études.1142 

Il est difficile de donner la date d’émergence de ces grands centres dont parle 

A.B.Ba, même si pour Nanjigi1143, nos informateurs ont avancé le XVIIe siècle comme période 

de fondation du centre par des émigrés du Kajoor. Nous pouvons cependant dire qu’à cause 

de la présence précoce des musulmans Jaxanke au Saalum, l’érection de centres 

d’enseignement y a eu lieu très tôt. Pour A.B.Ba,  

cinq grandes familles religieuses [Les Dramé, les Cissé, les Touré, les 

Sakho et les Gaye ont joué un rôle majeur dans l’islamisation des pays 

du Saloum et du Rip : elles avaient chacune une université.1144  

Si on ajoute à cela l’information donnée au milieu du XVIe siècle par A. Almada sur ces 

«vastes maisons où habitent un grand nombre de bixirims» qui sont en fait des centres 

d’étude, on peut sans risque de se tromper, défendre l’idée selon laquelle le Saalum a connu et 

pratiqué, beaucoup plus tôt que le Kajoor ou le Bawol, le système d’enseignement autour des 

foyers religieux.    

Cependant, à la différence des autres Etats de la Sénégambie septentrionale, au 

Saalum, les fondateurs et animateurs de ces foyers religieux ne gravitaient  pas autour des 

                                                            
1142 Id., Ibid., p.46 

1143 Selon Khalifa Diop, le chef du  village de Nanjigi, cette localité  a d’abord été habitée par des Bambara qui 
lui ont donné le nom de Nanjigi (terme bambara pour dire «  viens m’aider à poser mon baluchon ». Elle a  été 
refondée  il ya quatre cents ans (400) par ses ancêtres qui venaient du Kajoor et qui y ont installé leur école 
(daara). 

1144 Ba,A.B., op.cit., p.47 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 453 

familles dirigeantes, même s’ils ont joué pour certains, le rôle attitré de marabouts chargés de 

prier pour le souverain.1145  L’islam au Saalum était aux mains des Seriñ Fakk Taal1146  qui, 

semble-t-il, ne s’étaient pas trop préoccupés de politique jusqu’au moment où, du fait de la 

nouvelle conjoncture du XIXe siècle, l’affrontement avec le pouvoir ceddo devint inévitable. 

Il est très probable que ces centres d’enseignement n’aient pas été de niveau supérieur comme 

ceux de Pire, Koki ou Longoor dans le Kajoor. C’était surtout des écoles de niveau moyen. Il 

semble cependant, qu’à partir du XIXe siècle, le niveau de l’enseignement islamique avait 

commencé à s’élever. Certains centres ont accueilli des pensionnaires qui, par la suite, allaient 

devenir célèbres ; aussi, quelques uns ont eu à accueillir des personnalités marquantes de 

l’islam sénégambien. Citons, en guise d’illustration  

-le daara de Seriñ Bamba Sall dans le Mandaax, au Sud du Ndukumaan qui a accueilli parmi 

ses pensionnaires, Momar Anta Saly Mbacké, père de Seriñ Bamba Mbacké, fondateur du 

mouridisme.  

-le centre d’enseignement de Kabakoto, (localité habitée par des Halpulaar’en) où Elhadj 

Omar Tall, en visite dans le Saalum, avait rencontré Maba Jaxu Ba.  

Nous n’avons pas beaucoup d’informations sur ces deux écoles1147 dont les noms 

sont retenus par la mémoire surtout à cause du prestige et de l’aura qui entoure les noms 

Cheikh Ahmadou Bamba et Elhadj Omar Tall. Cependant, à la fin de la première moitié du 

XIXe siècle, l’évolution historique avait fini par faire que deux espaces se faisaient face dans 

le Saalum.  

-L’un, occupé par les paysans seereer et les familles dirigeantes ceddo, constituait le Saalum 

Ceddo.  

                                                            
1145 Selon A.B.Ba (op. cit., p.9) le Buur Saalum Senghane Kewe Ndiaye « aurait créé la principauté en faveur d’un 
marabout très compétent qui avait prié pour lui et qui s’appelait Madi Bakar Cissé”.               

1146 Le Seriñ Fakk Taal était, selon A.B. Diop, (La société wolof….., 1981,pp.236-245…. ) « un marabout à 
fonctions essentiellement religieuses, n’ayant pas de rapports politiques avec le pouvoir», à la différence du 
Seriñ Lamb, «...Marabouts chefs de communautés mais dont la collaboration avec le pouvoir païen avait fini par 
devenir étroite et les fonctions par être essentiellement politiques ». 

  

1147 Une étude spécifique sur les écoles d’enseignement islamique du Saalum, le contexte de leur fondation, 
leur évolution et la biographie de quelques uns de ceux qui les ont fréquentées pourrait être d’un intérêt 
certain pour plus de connaissances de l’Islam et de son implantation dans cet espace.   

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 454 

-L’autre, habité par les populations musulmanes, était le Saalum Cëriñ1148.  

Quand Maba décida de commencer la guerre sainte contre le pouvoir des Ceddo établis entre 

le saloum et la gambie, c’est au nom de l’Islam, religion dont la culture, du fait de 

l’ancienneté de sa présence avait fini par faire partie de leurs références identitaires, que les 

populations de Saalum Cëriñ se joignirent à lui. Pour la première fois depuis l’émergence du 

royaume, l’espace territorialisé par les Buur Saalum allait connaître  une restructuration. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                            
1148 Saalum ceddo est en fait constitué de l’espace appelé communément « Këlu Kawoon », c’est- à- dire la 
cuvette formée par les différents terroirs qui ceinturent l’ancienne capitale du Saalum ( Lagheem, Jokul, 
Ganjaay, Ngeer et l’Ouest du Ndukumaan) auquel sont associées les terres relevant des Seereer du Joñik et de 
Njafé Njafé. Il s’agit en somme, du centre et l’Ouest de l’actuel espace Saalum Saalum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 455 

 

 

 

 

Conclusion 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 456 

Vers une nouvelle page d’histoire. 

Au début de cette recherche, était l’étude de la structuration d’un espace qui, par 

la suite, a porté la dénomination de « Royaume du Saalum ».  Nous avons cherché, à travers le 

présent texte à analyser les facteurs générateurs d’évolution d’une entité politique. La période 

allant de la fin du XVe au milieu du XIXe siècle a servi de cadre chronologique.  A partir de 

cette dernière date, s’est annoncée une rupture faite de déconstruction d’une œuvre ou 

l’amorce d’un autre processus de restructuration, à la base duquel allaient se trouver trois 

protagonistes : forces ceddo, forces musulmanes et forces coloniales. Nous avons choisi, en 

guise de conclusion de la présente étude, d’esquisser seulement ce processus ; nous disons 

esquisse car cette période est une autre page d’histoire.  

Rappelons cependant que le compromis entre les musulmans et le pouvoir politique du 

Saalum semble avoir été respecté tout au long de l’évolution de ce royaume. Comme dit plus 

haut, avant le milieu du XIXe siècle, il n’y a pas eu de conflits ni de soulèvement de 

communautés, au nom de l’Islam, contre les Buur Saalum. A l’origine de cette situation, nous 

retenons 

-la manière dont s’est constituée, au Saalum, la monarchie gelwaar. Il y a eu un 

compromis entre les différentes forces sociales présentes dans un même espace. Il s’agit de 

celles des Gelwaar et des Seereer et celles des populations musulmanes (colonies avancées de 

marchands Soninke/Jaxanke ou Mandeng).    

- le rôle de réceptacle de populations, en quête de refuge, joué par ce qu’a été le 

territoire du royaume du fait de sa position géographique et de son cadre « naturel ». 

 Depuis son émergence comme formation sociopolitique dans la partie de la Sénégambie au 

Nord du fleuve gambie, le Saalum a toujours renfermé, en son sein, des populations se 

réclamant de la religion musulmane. Ceddo, paysans seereer et populations musulmanes 

(wolof ou « wolofisées » pour la plupart), ont évolué ensemble dans ce qu’on peut appeler 

« un compromis dynamique ». A peine Mbegaan avait-il triomphé de Ely Bana, qu’il nouait 

alliance avec, entre autres, Diattara Tambedu, Saalum Suwaré etc. Sans s’ignorer, les trois 

groupes ont répondu et se sont adaptés, chacun à sa manière, aux dynamiques et facteurs 

d’évolution qui ont impulsé la marche du royaume. Les stabilité et richesse du Saalum 

soulignées par les sources écrites1149  et chantées par celles orales1150, proviendraient de ce 

                                                            
1149 Cf. passages cités dans le texte de Almada  A. A., &  Coelho F.de Lemos. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 457 

« modus vivendi » qui a été à la base de l’organisation politique et de la territorialisation du 

royaume. La question est alors de savoir « Comment les uns et les autres ont réagi face à la 

nouvelle dynamique créée par le commerce atlantique» ?  

• Pour le pouvoir politique, sa participation par le biais de la classe dirigeante ressort 

clairement des sources écrites et même de ce que la mémoire collective1151 a retenu.  

• Celle des paysans seereer, agriculteurs et éleveurs repliés dans leurs villages et 

élaborant des stratégies de défense contre les chasseurs d’esclaves1152 a été plutôt 

perçue comme relevant de l’attitude de victimes d’un système qu’ils n’avaient 

pratiquement jamais intégré. 

• Les musulmans, par le biais de leurs chefs de communauté, ont-ils participé 

de manière active au commerce atlantique ?  Martin Klein avait déjà fait 

remarquer que   

Les villages musulmans possédaient souvent un grand nombre d’esclaves 

travaillant aux champs et tissant des cotonnades. A l’époque de la traite 

des Noirs, de l’Atlantique, s’ils faisaient le commerce des esclaves, ils les 

exploitaient aussi eux-mêmes.1153  

               Il y a là toute une recherche à faire pour comprendre la manière dont s’est faite 

l’implication des populations musulmanes dans le commerce atlantique et les formes de leur 

                                                                                                                                                                                          
1150 Sans que l’on puisse en dater les origines et (ni) les contextes, beaucoup  de chansons populaires et même 
des berceuses mettent en exergue l’environnement propice à une vie heureuse au Saalum.  

1151 Le terme  « Nguruk Ceddo » synomyme de violence et de déprédation servant à caractériser le type de 
pouvoir de cette période est assez révélateur.  

1152 Dans beaucoup de villages seereer, il existait des espaces de refuge aménagés pour accueillir et cacher les 
villageois à la moindre alerte. Ces espaces sont en général un bois touffu  avec beaucoup d’arbres à épines 
plantés selon un agencement que seuls les villageois connaissent. Ce sont ce que les Seereer appellent 
« dëëd ». Les localités seereer qui sont dans la cuvette de Kawoon (Këëlu Kawoon) en possédaient 
pratiquement tous. 

Dans le loog, autre exemple, les enquêtes de l’étudiant Abdou Ngom ont montré qu’elles étaient les stratégies 
utilisées  pour échapper à l’esclavage et aux pillages. Les populations  utilisaientt l’espace environnemental 
dont la configuration, du fait de l’insularité, était assez difficile à cerner. A Sum, la mémoire a retenu l’existence 
de deux lieux de retraite (portant les noms de Ñoom et Banjuun)  qui, par des voies périlleuses, permettaient 
d’échapper à des poursuivants ne connaissant pas l’environnement des bolong.    

1153 Klein  M., op.cit. , 1977, p.187 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 458 

participation à cette économie de prédation. Ce qui est, en revanche, plus connu, c’est 

qu’après l’abolition de la traite négrière et de l’esclavage dans les territoires passés sous 

contrôle colonial français, les contradictions entre ces populations et la classe dirigeante 

ceddo se sont exacerbées. Elles ont été à l’origine de l’organisation1154 de Saalum Cëriñ dont 

la jonction des forces avec celles des musulmans du Ripp/Badibu sous la direction de Maba 

Jaxu Ba, a entraîné le début de cette révolution musulmane qui cherchait à fonder, selon les 

mots de M. Klein, un état musulman dont l’autorité devait s’étendre  entre le saloum et la 

gambie. Pendant une brève période, ledit Etat a dominé même une zone plus septentrionale 

jusqu’au fleuve Sénégal1155.  

Nous ne revenons pas sur l’analyse des péripéties de la révolution de Maba Jaxu. 

D’autres chercheurs, avant nous, l’ont fait avec pertinence1156.  Contentons-nous   seulement 

de relever que ce mouvement, initié et mené au nom de l’Islam, a constitué le premier acte de 

déconstruction du projet politique de Mbegaan Nduur. En effet, dès le milieu du XIXe siècle,  

suite à l’offensive de Maba Jaxu contre le pouvoir Ceddo de Kawoon, depuis le Ripp au Sud, 

coïncidant justement avec le moment où la France manifestait sa volonté de contrôler la 

région, cet espace devenait une aire de confrontation entre colonisateurs, musulmans et 

Ceddo. Cette lutte dont la finalité a été le contrôle du pouvoir politique, s’est rapidement 

orientée vers le contrôle territorial. Les populations ont ainsi été contraintes de se déplacer à 

l’intérieur de la région et, quelques fois même,  au delà de celle-ci. (La Gambie anglaise par 

exemple). Elles ont alors été ballottées entre les trois forces et la conséquence en a été une 

redéfinition du territoire ainsi qu’une redistribution nouvelle de l’occupation humaine. 

                Il faut cependant souligner le fait que ce ne fut pas seulement au niveau territorial 

que des conséquences furent enregistrées. En effet, de la signature du protectorat français en 

1887 à l’année qui consacra la mise en place effective de l’administration coloniale française, 

                                                            
1154 Nos enquêtes ont révélé que c’est à la suite du massacre perpétré par le Buur Saalum Kumba Ndama (1855-
1859) sur le village de Nanjigi où s’était établie depuis très longtemps (au moins depuis  le XVIIe siècle d’après 
alpha Diop, le chef du village, sous la direction de la famille Diop, une  communauté musulmane, que 
l’ensemble des musulmans vivant entre  Ñiiling et Pakala, décidèrent de s’organiser pour faire face à la force 
organisée du pouvoir central.(voir annexe portant sur Saalum Cëriñ)  

1155 Ibid. p.173  

1156 Voir Thiam I.Der,   Maba Diakhou Bâ, Almamy du Rip (Sénégal), Paris, ABC, 1977, 150 p. (NEA) & Klein M., 
« Maba ou la résistance forcée à la conquête française en Sénégambie » in,  les Africains, ed. Jeune Afrique, 
n°8, 1977.  Dans  sa thèse de Doctorat d’Etat, aux chapitres III et XI, le Professeur Mbaye Guèye a aussi fait de 
longs développements  sur la question. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 459 

les populations du Saalum ont eu à faire face à des situations qui jusqu’ici, étaient inédites 

pour elles. A la fin du XIXe siècle, tout ce qui avait constitué l’ancien royaume des Gelwaar 

du Saalum, et une bonne frange des anciens royaumes mandeng de la rive nord de la gambie, 

relevaient désormais de l’autorité des Français qui s’attelèrent à sa « pacification » et à son 

exploitation.  

 

  Ainsi, le début du XXe siècle se trouve aussi être le moment où le mouvement          

«maraboutique », face à l’équation que constituait la présence française, s’éloignait de plus en 

plus de la Jihad armée, pour s’orienter vers un prosélytisme plus pacifique, basé sur la 

connaissance et l’enseignement de la religion musulmane aux populations nouvellement 

colonisées. Il y eut alors une dispersion des marabouts à travers les différents terroirs qui 

s’étaient montrés assez rétifs à l’adoption de l’Islam. En fait, ce ne sont pas seulement les 

guerres religieuses, avec les bouleversements qu’elles ont engendrées, qui ont été porteuses de 

conséquences liées à la mobilité des populations. La conquête française, les situations créées 

par la volonté d’exploitation économique avec le développement de l’arachide (construction 

du chemin de fer, travail forcé), ainsi que la nouvelle réorientation du mouvement religieux, 

ont aussi été à la base d’une grande mobilité de populations et d’une reconfiguration profonde 

de l’espace entre le saloum et la gambie.  

 

 En somme, on peut retenir que les mouvements de populations qui ont entraîné la 

modification de l’occupation des terres découlaient non seulement des guerres religieuses, 

mais aussi de celles dites de « pacification » et surtout de l’introduction de la culture de 

l’arachide. La zone du bas-saalum, domaine des vieux villages seereer, du fait de la 

composition de sa population (marquée par une certaine homogénéité jusqu’au milieu du 

XIXe siècle), de la disponibilité de ses terres et de la richesse de celles-ci, n’a pas manqué 

d’être affectée par ce mouvement, de manière beaucoup plus visible que les autres régions de 

ce que fut le Saalum. 

En effet, les parties orientales et méridionales du Saalum, très tôt investies par les wolof, ont 

constitué, tout au long de l’histoire de cette région, des zones d’immigration par excellence ; 

c’est ce qui explique le caractère cosmopolite de sa population composée non seulement de 

Wolof, mais encore de quelques poches habités par des Seereer, Halpulaar’en, Pël, et  

Mandeng  plus au Sud. Quand éclatent au milieu du XIXe siècle, les guerres religieuses, cette 

région reçut un contingent considérable d’immigrants musulmans venu soutenir la cause de  

leurs coreligionnaires. Selon P. Pélissier,  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 460 

cette immigration fut essentiellement dirigée vers le Rip, où Maba avait 

ses bases et d’où il rayonnait…Le Rip devient ainsi, au cours de la 

seconde moitié du XIXe siècle, un périmètre relativement peuplé…, un 

foyer actif d’immigration wolof et toucouleur en même temps qu’une 

base de départ du prosélytisme musulman »1157. 

Les conflits entre Maba et les Ceddo ont rapidement eu de l’ampleur et pris l’allure d’un 

véritable Jihad armé à l’intérieur de tous les Etats de la Sénégambie du Nord. 

A son retour de la campagne du Jolof en 1865, beaucoup de marabouts wolof ont suivi le 

leader tandis que ceux des autres régions du Saalum vinrent eux aussi s’installer dans cet 

espace. Ainsi dès le milieu du XIXe siècle, Saalum Ceriñ1158 devint le premier centre 

d’accueil des populations musulmanes désireuses de se soustraire non seulement à l’autorité 

des Ceddo, mais encore à la présence des Français. Il y eut  alors dans cette  zone, un face à 

face entre deux espaces :  

• Saalum Cëriñ, domaine de populations cosmopolites venant d’horizons divers, mais 

dont la référence à une religion commune, en l’occurrence l’Islam, a pu servir de 

ciment pour l’édification d’une identité nouvelle. 

•  Saalum Ceddo, au peuplement un peu plus homogène, dont la référence à l’Islam 

comme lien identitaire était quasi inexistante, mais aussi, espace convoité par deux 

pouvoirs : celui de l’islam et celui du colonisateur. 

                 Entre 1887, moment où la supériorité militaire de la France a été reconnue aussi 

bien par les Seriñ que par les Ceddo, et les premières années d’installation effective de 

l’administration coloniale, cet espace structuré depuis le XVIe siècle par Mbegaan Nduur, 

s’était alors profondément transformé. 

Trois temps forts ont été à l’origine de cette transformation :  

1. La lutte pour le contrôle territorial entre Ceddo et Seriñ 

2. La nouvelle stratégie des marabouts 

3. l’offensive de l’économie de traite 

 

 

                                                            
1157Pélissier  P. op.cit., p. 434 
1158Cette partie de l’espace Saalum-Saalum s’est constituée progressivement, comme expliqué plus haut, par 
voie d’immigration. Avec le Jihad de Maba, Saalum Cëriñ  s’est joint à la partie du Ripp conquise par le 
marabout au milieu du XIXe siècle ainsi qu’au Sabax et au Sanjal pour former une entité homogène, décidée à 
s’élargir aux dépens du Saalum originel.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 461 

 Contrôle territorial et unification de l’espace  
Quand on parle actuellement du Saalum, on y inclut  généralement toute la zone 

comprise entre le Sud du Lageem et l’orée de Faraféñe, à la frontière avec la Gambie ;  en 

somme, tout le Nioro actuel et son arrière pays. Il est cependant bon de rappeler que c’est une 

situation récente qui ne s’est créée qu’à la faveur des évènements du XIXe siècle.  En effet, le 

Ripp, partie wolof du Badibu1159, n’a été intégré dans ce qui est connu comme l’espace 

Saalum Saalum qu’au cours de la seconde moitié du XIXe siècle. Le traité signé en Mai 1887 

entre le lieutenant colonel d’infanterie Coronnat (représentant le gouverneur du Sénégal et 

Dépendances)  et Gedel, (alors Buur Saalum), Mamoundary, Ndery Kany, Biran Cissé et 

Amar Khodia, chefs des pays du Ripp, Niom, et Niani, fait bien la distinction entre les 

différentes régions concernées.  

Cependant, à la fin du XIXe siècle, il était devenu difficile de faire la différence entre ces 

territoires qui, pendant longtemps, ont eu une personnalité qui leur était propre. Les habitants 

se disaient, pratiquement toutes, Saalum Saalum.  L’origine de l’acceptation de cette identité 

nouvelle est à rechercher dans le dynamisme des populations musulmanes au lendemain des 

guerres religieuses qui avaient secoué leur région. En effet, depuis le début du Jihad de Maba 

Jaxu, le Ripp était devenu un foyer d’immigration de toutes les populations musulmanes 

désireuses de pratiquer, sans entrave, du moins, le croyaient-elles, leur religion. En fait, dès le 

milieu du siècle, le Sud du Saalum était déjà la destination des migrations des Wolof partant 

du Kajoor, du Bawol et du Jolof1160. Il y a alors eu un apport considérable de populations, 

wolof et musulmanes dans cette région contiguë au Saalum Ceriñ. 

Ayant soutenu ensemble la lutte contre les Ceddo du Ripp et du Saalum autour des mêmes 

idéaux, ces populations ont tissé depuis lors entre elles des liens de solidarité. C’est ainsi que 

l’on peut comprendre les liens très proches qui semblent unir les familles Siise de Ndimb 

Kaymor (donc de Saalum Ceriñ), et  Turé du Sabax / sanjal (deux régions du Badibu 

commandées à l’origine par des farang qui dépendaient du souverain Soose du Badibu. Pour 

mieux saisir et comprendre la facilité avec laquelle s’est opérée cette entente, il faut interroger 

l’histoire des différents terroirs qui, en fait, montre une mobilité continue des populations à 

                                                            
1159La partie du Badibu peuplée de Wolof est appelée Ripp par ces derniers, tandis que le reste du  pays est 
essentiellement peuplé de Manding qui donnent d’ailleurs à leur terroir le nom de « Badibu Bijanxer » par 
opposition au « Badibu Ripp.   

1160 Mbodj  M., op.cit., p.563 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 462 

l’intérieur de cet espace, malgré la multiplicité des commandements politiques qui y 

existaient. 

 

Les récits oraux des traditionnistes et autres griots de la région (aussi bien ceux de 

la Gambie actuelle que ceux du Sénégal) montrent qu’en fait, il y a eu, tout au long de 

l’histoire, des relations entre habitants de terroirs différents et des mariages entre les familles 

qui étaient à la tête de chaque entité politique. Les familles « Maroon» installées à Indya et les 

« Jamme »  qui étaient à  Illyassa et qui, à tour de rôle, montaient sur le trône du Badibu, ont 

eu à développer, respectivement, des liens de parenté avec les Ndaw du Ndukumaan et les 

Njaay du Kajmor, deux commandements territoriaux importants du Saalum1161. C’est dire que 

depuis longtemps déjà, grâce à cette mobilité, un brassage avait commencé à s’opérer entre 

populations du Sud du Saalum et du Ripp / Badibu. Quand, du fait des guerres religieuses, il y 

a eu une arrivée considérable de nouveaux migrants, la mobilité a commencé à s’accentuer et 

cela, d’autant plus que l’espace habité par les musulmans du Ripp s’était alors retrouvé 

considérablement exigu.  

 Cette situation a été à l’origine de beaucoup de problèmes et,  jusqu’à la fin du  

XIXe siècle, les agents de l’administration coloniale ont eu  à gérer une question de frontière 

entre Saalum et Ripp. Ainsi, le rapport du lieutenant Bouchez, chargé de la direction du cercle 

de Nioro au sujet des territoires en litige entre le Saalum et le Ripp note que,  

La ligne des villages méridionaux du Saloum était la ligne Bouboudem, 

Ngapak, Faourou, lac Pirequi, Djilikhar1162. La ligne des villages 

septentrionaux du Rip, se continuant par les villages de Coular, se 

confondait avec un ravin ou marigot presque toujours à sec, nettement 

naissant non loin de Bouboudem et courant à peu près exactement de 

l’Est à l’Ouest ;elle passe près des villages de Bittayen, Coutango 

(Niom) Coular ( Niom ) et Patako1163. Entre ces deux lignes, s’étendait 

                                                            
1161 Ces informations sont contenues dans les chroniques de Jabel Samb à Radio Gambia, 1975 

1162 Aujourd’hui, ces villages qui se trouvent tous au Sud du Laghem, et [qui  sont tous localisés dans le saluum 
Ceddo],  étaient, pour la plupart, sous l’autorité d’un Buur comme celui de Jilakhar ou de Ngapax ou d’un farang 
comme celui de Fawru.   

   

1163 Toutes ces localités se trouvent actuellement intégrées dans l’espace Saalum-Saalum, alors qu’à l’époque, 
elles se trouvaient dans celui du Ñomi qui avait une personnalité propre et différente de celle du Saalum. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 463 

une brousse déserte. Mais, il paraît hors de doute que cette partie déserte 

était considérée comme appartenant au bour Saloum ; j’ai parcouru le 

ravin limite dans toute sa longueur, j’ai visité les villages des deux rives 

et partout, j’ai trouvé l’affirmation du fait. De 1860 à 1887, cette brousse 

déserte n’a pas été soumise à l’autorité des bours saloum. En 1861, 

Maba s’est emparé du Rip et des territoires méridionaux du saloum, mais 

la frontière (même si elle a été peuplée en partie de musulmans venus du 

Rip)  est conservée telle quelle jusqu’à la révolte de Saer Maty qui amène 

la colonne du Rip et le traité du 14 Mai 1887.1164  

Il semble  ressortir de ce rapport que ce fut après le partage, en 1887, du Ripp, du Ñoom, du 

Sanjal et du Ñaani, que les musulmans ont commencé à empiéter sur les terres entre le Sud du 

Saalum et le Ripp. 

Quand on essaie de comprendre les raisons de ces installations, on se rend compte 

qu’elles ont été encouragées et favorisées par les dirigeants musulmans de Nioro et qu’en 

plus, elles ont représenté un temps fort dans la lutte pour le contrôle politique du Saalum. En 

fait, si l’année 1887 a été  la date de la défaite des musulmans dans leur tentative de contrôler 

le Saalum au nom de l’Islam, elle a constitué aussi le début d’une nouvelle offensive pour le 

contrôle territorial et partant pour l’unification du Ripp et du Saalum. 

 

- Du Ripp au Saalum : Les enjeux d’un espace disputé 

Les archives de ce qu’on appelait les cercles de Nioro et du Sine Saloum sont 

remplies de correspondances relatant les problèmes de frontières entre le Ripp et le Saalum, 

lesquels n’étaient survenus qu’après le traité du 14 Mai 1887 portant délimitation de cet 

espace et attribuant, aux différents chefs du moment, une portion de territoire qui relèverait 

désormais de leur autorité. Cette délimitation faite par l’administration coloniale française, a 

très tôt été remise en cause par les populations elles-mêmes, comme l’indique le lieutenant 

Bouchez en ces termes :  

                                                            
1164 A.N.S., Rapport du lieutenant Bouchez, chargé de la direction du cercle de Nioro, au   sujet des territoires en 

litige entre le Saloum et le Rip. 11D3.0004,  1896. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 464 

La délimitation de 1887 présentait l’inconvénient de toute délimitation 

faite par ligne de village : le manque de netteté. A défaut d’accident, une 

ligne tracée et marquée dans la brousse est la seule frontière évitant tout 

équivoque. Sémou Diouf a des idées très arrêtées sur l’expansion 

territoriale du Saloum, puis qu’à un certain moment, il parlait, très 

vaguement il est vrai, de droits à la possession de coungheul.1165 

 Ce manque de précision semble avoir été bien exploité par les musulmans du Ripp. Si dans 

un premier temps, les mouvements de populations se sont dirigés vers les territoires 

circonscrits dans l’espace musulman ou du moins proche de lui, très rapidement, les 

populations ont commencé à franchir la frontière avec le Saalum pour s’installer d’abord sur 

ses marges, malgré les protestations de ses dirigeants. Entre 1887 et 1895, beaucoup de 

villages ont été fondés dans le territoire au Nord du Ripp et au Sud du Saalum. Cette zone 

tampon, jusqu’alors non habité est couvert d’une brousse appelé «Goria» par les Saalum-

Saalum d’après les résultats de l’enquête effectuée par l’interprète Ibrahima Ndao et selon 

laquelle  

Sémou, chef du Saalum,  s’est à plusieurs reprises plaint des gens du 

Ripp qui taillaient et coupaient la forêt du Saloum pour y installer des 

cultures : ils y creusaient des puits sans même lui en demander 

l’autorisation », alors que, pour Mandiaye Bâ, chef du Ripp, « tous ces 

villages se trouvent dans un espace qui était désert et où les gens de Saër 

Maty1166 se sont établis quand ils sont revenus. Maintenant, si le Bour 

Saloum veut mettre ces gens sous ses ordres, ils passeront chez les 

anglais.1167    

                                                            
1165 A.N.S., Rapport du lieutenant Bouchez chargé de la direction du cercle de Nioro au sujet des territoires en 
litige entre le Saloum et le Rip., 11D3.  0004, Août 1896. 

1166 Saër Maty, fils de Maba est entré en conflit ouvert avec son oncle Mamour Ndary (père de Mandiaye) qui, 
grâce à une action commune avec les Français et les chefs Ceddo du Saalum, ont pu le vaincre. Il s’enfuit en 
Gambie anglaise avec beaucoup de ses partisans. Ces événements qui ont perturbé la région ont été à l’origine 
de beaucoup d’autres  mouvements de populations. La plupart de celles-ci,  ayant fui en Gambie, ne sont 
revenues que quand la paix a semblé s’être établie dans la zone.   

1167 A.N.S., « L’administrateur du Sine-Saloum à Mr le Gouverneur du Sénégal et Dépendances, Saint Louis » 
11D3.0004, Septembre 1895 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 465 

 De fait,  Mandiaye reconnaissait, de manière implicite, que ces villages sont 

établis dans  une zone qui faisait partie du territoire  du  Saalum. Le Farang  Fawru, chargé de 

la gestion des terres de son territoire (qui se trouvait être une partie du Saalum) y avait vu, 

depuis 1887, l’installation de vingt et un villages musulmans et qui ne reconnaissaient pas son 

autorité. Un problème similaire s’est posé au Buur Tanda qui assistait, impuissant, depuis 

1888, à la fondation d’une dizaine de villages musulmans. 

Il en a été de même  

-dans le territoire administré par le Buur Kembu avec six nouveaux villages, tous 

fondés par des musulmans  

-dans celui de Khapane avec quatre villages 

- et celui de Mbudaay avec trois établissements de même nature. 

 En somme, la lecture du rapport d’enquête de l’interprète mandaté par l’administrateur E. 

Noirot fait ressortir le fait qu’entre 1887 et 1895, les différents terroirs seereer situés entre le 

Laghem1168et le Ripp ont été investis par les musulmans wolof et Halpulaar’en. Cette 

installation était encouragée par les chefs musulmans qui pensaient qu’ainsi, il y aurait pour 

eux une possibilité non seulement de, 

- reconquérir progressivement une certaine partie du territoire qu’ils avaient perdu et 

qui, du fait de l’échec du Jihad, leur avait échappé, 

-  mais encore d’étendre leur influence politique. 

En effet, depuis leur entrée en jeu effective, les Français  étaient devenus les arbitres dans tous 

les litiges. Les différentes parties vont tenter de jouer sur leur méconnaissance des règles non 

écrites du droit local pour infléchir les décisions dans la direction qui leur est favorable. Ainsi, 

dans une de ses correspondances, Alsace (Directeur des Affaires indigènes à Foundiougne), 

reconnaît d’ailleurs que  

le Ripp et le Niom se sont étendus à des territoires qui ne leur avaient 

jamais appartenu, et qui, théâtres de guerres entre pays en lutte, avaient 

été pour ce motif, tantôt habités, tantôt abandonnés.1169   

                                                            
1168 Le Lageem était un territoire administratif du Saalum créé au milieu du XIXe siècle pour Sému Juuf, par le 
buur Saalum Gedel Mbodj, pour se rallier l’autre branche de la famille gelwar  représenté par Sému. Il  est 
constitué de villages seereer  (Fawru, Tanda, Kembu, Mbudaay etc...  Jusque là commandés par des Buur et 
relativement autonomes dans leur administration quotidienne) situés au sud de Kawoon.   

1169A.N.S, « correspondance d’Alsace, administrateur du Sine Saloum à Monsieur l’inspecteur général des 
colonies, gouverneur général de l’AOF »,  13G.328 : Novembre1896 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 466 

 Les musulmans (habitants pour l’essentiel du Ripp et disciples de Maba) savaient 

très clairement que ce territoire avait toujours appartenu au Saalum et ne contestaient 

d’ailleurs pas cette préséance. Cependant, ils semblaient vouloir  jouer sur le contexte du 

moment, et, avec la présence française,  agrandir leur sphère d’influence.   

En effet, cette zone dans son ensemble a revêtu, vers la fin du siècle, une importance 

particulière, du fait de sa proximité avec la Gambie anglaise. Pour éviter des mouvements 

d’émigration vers les territoires sous contrôle anglais, les Français devaient manœuvrer 

habilement pour fixer les populations dans leur propre zone d’influence. C’est là où se 

trouvaient tous les enjeux de cet espace que se disputaient musulmans et Ceddo, avec pour 

arbitres, les Français. Selon Obissier, le lieutenant commandant du cercle de Nioro, 

le Saloum affirme que ce terrain lui appartient, les musulmans du Ripp 

font ressortir le fait que le territoire en question était désert et inculte, 

qu’il a été occupé et cultivé par les partisans de Saer Maty revenus de la 

Gambie et qui depuis leur retour ont toujours obéi et payé les impôts aux 

chefs musulmans, méconnaissant l’autorité des tiédos du Saloum. Ils se 

disent prêts à retourner dans le Niom et le Rip anglais si on doit les 

obliger à se soumettre au bour Saloum, mais prêts à payer même un 

impôt de deux francs si nous voulons les reconnaître comme sujets d’un 

chef musulman.1170 

 

Les Français hésitèrent longtemps avant de tenter de régler ce différend qui, 

depuis la fin des guerres religieuses, empoisonnaient les relations entre le Saalum et le Ripp. 

Cependant, la lecture du document intitulé  « Etude sur le cercle de Nioro-Rip »1171 du 

lieutenant Chaudron, commandant ce cercle, montre très nettement dans sa partie relative à la 

géographie, que finalement les administrateurs français avaient fini par entériner la situation 

de fait imposée par les populations musulmanes. Dans ce document qui date de 1901, les 

villages du Waalo sont attribués au Ripp alors que si nous nous reportons au rapport de E. 

Noirot qui date de mai 1896, il y est fait mention que  

                                                            
1170 A.N.S., « correspondance du Lieutenant Obissier, commandant de cercle de Nioro à Monsieur le 
gouverneur général de l’AOF » 11D3   0004, Février 1896 

1171A.N.S., « étude sur le cercle de Nioro-Rip » par le lieutenant Chaudron de l’infanterie coloniale, 
commandant le Cercle, 1G 283, septembre 1901 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 467 

les musulmans du Oualo, tout en reconnaissant que les territoires qu’ils 

occupent appartiennent au Saloum, ne veulent pas relever d’un chef tiédo 

et déclarent préférer émigrer qu’être placés sous l’autorité du bour.1172 

 

Finalement donc, c’est la suggestion du Lieutenant Obissier, commandant le 

cercle de Nioro en 1896, qui a été retenue. En effet, pour lui, l’intérêt de la politique française 

était de soutenir les musulmans, pour éviter un mouvement d’émigration vers la Gambie, en 

attribuant le territoire en litige soit à Mandiaye Bâ, chef du Ripp, soit à un chef musulman 

indépendant et cela malgré la position de E Noirot, administrateur du Sine Saloum qui 

envisageait la question du point de vue du droit strict : la priorité de la possession du sol. 

Ainsi, la comparaison des deux cartes dressées respectivement en 1895 (par le sous lieutenant 

Lécrivain, commandant le poste de Nioro) et en 1901 (par Chaudron, commandant du cercle 

de Nioro), montre que la plupart des villages du territoire contesté, relevaient désormais du 

cercle de Nioro. 

Il faut cependant souligner le fait que la fin des affrontements entre musulmans et 

ceddo et la mise en place d’un ordre nouveau avec le système des chefferies ont fait évoluer le 

pouvoir musulman et l’idée que les populations en avaient. En effet, celles qui, grâce à 

l’idéologie de l’Islam, s’étaient présentées aux populations comme un pouvoir alternatif 

possible face aux Français, se sont montrés, dans l’exercice du pouvoir, pires ou pareils à ces 

derniers. Dès 1895 d’ailleurs, E. Noirot s’était évertué à montrer, dans le complément qu’il a 

fait au rapport de l’interprète Ibrahima Ndaw, que ceux qu’il appelle les « thiédo 

musulmans », n’ont rien à envier, en tant que rapaces aux « thiédo de carrière ». C’est cette 

situation qui a fait dire à M. Mbodj que  les chefs musulmans ne tiraient plus leur légitimité 

que du bon vouloir Français…. Ils avaient abandonné le Jihad pour les honneurs, trahissant 

ainsi les idéaux pour lesquels ils avaient  gagné l’adhésion  de tout un pays1173. 

A partir du moment où les anciens dirigeants du Jihad et ceux qui ont été leurs 

successeurs étaient, selon la formule consacrée, rentrés dans les rangs, les populations allaient  

de plus en plus s’éloigner de leur influence et adopter d’autres formes d’adaptation à la 

présence coloniale. Celles-ci se sont faites au lendemain de l’ultime tentative des musulmans 

partisans du Jihad armé : celui de Juma Jaati Sow  et de ses alliés qui, en 1901, sont partis des 

                                                            
1172 A.N.S., « Noirot, administrateur du Sine-Saloum à Mr le Directeur des Affaires indigènes, Saint Louis », 11D3  
0004, Mai 1896 

1173 Mbodj M., op.cit., p.125) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 468 

rives de la Gambie jusque dans le Lageem et le Ndemeen, appelant les populations à un 

soulèvement contre l’autorité française au nom de l’Islam. La répression qui a suivi ce 

soulèvement a constitué un autre facteur de mobilité des populations à l’intérieur de l’espace 

Saalum-Saalum. Jusque là, la volonté de contrôler une partie de l’espace du Saalum avait 

amené les chefs musulmans à encourager la fondation de nouveaux villages surtout dans le 

territoire où l’autorité officielle des Buur Saalum s’exerçait, mais avec un régime foncier bien 

défini (Lew) ou à côté des terroirs lignagers du Saalum ceriñ1174. 

 

 Au début du vingtième siècle, ledit  mouvement n’était  plus contrôlé par les 

chefs musulmans. Il obéissait à une stratégie nouvelle qui le fit se diriger vers le Sud (la 

Gambie anglaise pour échapper à la répression consécutive à l’affaire Juma) et s’infléchir 

aussi vers l’Ouest dans le vieux pays seereer du Joñik. C’était l’amorce d’une nouvelle étape 

dans le peuplement de régions qui, du fait de leur situation périphérique, avaient longtemps 

évolué dans une large autonomie par rapport au centre de décision. Qu’on le perçoive comme 

une réussite ou un  échec, il n’en demeure pas moins que le mouvement de Maba a restructuré 

le territoire du Saalum et élargi son espace.    

  

 Aux confins du Saalum : nouveaux terroirs et références identitaires 
 

L’occupation des terres du Waalo1175 par les musulmans du Ripp s’était  

effectuée dans la foulée des évènements liés aux guerres religieuses de la fin du XIXe siècle et 

a été entérinée par les Français, malgré les protestations de ceux qui avaient des droits sur la 

                                                            
1174 Selon Jacques Faye , (op.cit.)  « Régime foncier traditionnel et réforme foncière au Sénégal » distingue dans 
le régime foncier ancien du Saalum, en dehors des lamanats seereer, les droits fonciers du Buur saalum 
constitués des  Lew  (des territoires délimités par le feu où le parcours d’un terrain fait par un cheval et offert 
par le souverain à des lettrés ou des juristes : c’est le cas du Ndemmen) et des apanages ( villages que le 
souverain attribuait à certains détenteurs de charges royales pour leur exploitation. Ces  villages pouvaient être 
des daga, c’est-à-dire des villages de cultures où se trouvaient regroupés les captifs de case de ces familles. 
Bon nombre d’entre eux était localisé autour de Kahoon et dans le Lageem. Il y avait  aussi les terroirs lignagers   
constitués de terres assignées par le représentant du souverain  à un groupe d’immigrants d’un même lignage 
arrivé avec ses artisans et ses captifs de case. Ces lignages n’ avaient  de droits que sur les terres qu’ils avaient  
ffectivement défrichées.  Leur terroir se limitait à l’espace cultivé autour des habitations et ils ne possédaient 
aucun droit sur les bois alentours   qu’il leur était permis d’exploiter.   

1175 Il s’agit ici des terres situées au sud du Laghem . Cette zone a toujours été appelée Waalo-Saalum. Elle est 
contiguë au Waalo Ripp. La similitude des appellations a été d’ailleurs un moyen de brouillage de repères 
entretenu par les populations musulmanes dans l’esprit des autorités françaises.    

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 469 

possession du sol. Pour fixer les populations dans cet espace et éviter un mouvement 

d’émigration vers la Gambie, les Français ont dû favoriser les immigrants musulmans en leur 

permettant de relever, non pas de l’autorité politique des Ceddo du Saalum sur les terres de 

qui elles s’établissaient mais plutôt de celle des chefs musulmans de Nioro. A partir de ce 

moment, plus aucun droit ancien ne pouvait être brandi pour faire valoir à leurs yeux, un 

quelconque droit de prééminence ou de premier occupant. 

Si les terres des différents terroirs pouvaient encore être gérées par ceux qui en avaient la 

charge, en revanche, celles sur lesquelles ces derniers n’avaient pas une emprise directe 

étaient désormais considérées comme appartenant à ceux qui voudraient bien s’y installer. Ce 

sont ces terres (les vastes forêts du Ñombato plus particulièrement) qui sont appelées Gor 

moom, c’est-à-dire « affectées à ceux qui les ont défrichées et qui les cultivent ». L’expression 

a dû apparaître ou a dû avoir une valeur juridique avec l’arrivée des Français quand s’est 

posée la question de la mise en valeur des terres qu’ils venaient de conquérir. En effet, il est 

difficile de croire, comme semble l’affirmer P. Pélissier,  

[qu’]au delà des limites de la clairière formée par les terrains de culture 

de chaque village, s’étendaient d’immenses surfaces couvertes par la 

forêt et sur lesquelles ne pesait aucun droit foncier.1176  

Le concept de « terres vacantes » ne semble pas avoir été connu au Saalum, si l’on se réfère 

aux récriminations du buur Saalum Sémou qui, selon un document archivistique,  

se plaint des gens du Ripp qui taillaient et coupaient la forêt du Saloum 

pour y installer des cultures, y creusaient des puits sans même lui 

demander l’autorisation. [Selon E. Noirot] Cette façon de procéder 

constitue, aux yeux de la coutume, un manquement grave et même 

constitue en quelque sorte, un acte d’indépendance.1177  

 

Ces protestations montrent en fait, qu’au moment de la conquête française, malgré 

l’existence de ces vastes terres qui ne semblaient relever de l’autorité de personne, le Saalum 

n’en était pas moins  un espace « territorialisé ». L’autorité du souverain ne s’exerçait pas 

uniquement sur les communautés qui vivant à l’intérieur du territoire, mais sur toute  

l’étendue de celui-ci. C’est dire que même si la notion de frontière est sujette à plusieurs 

                                                            
1176 Pélissier, P., op.cit., p. 433. 

1177 A.N.S., « L’administrateur du Sine-Saloum à Mr le Gouverneur du Sénégal et Dépendances, Saint Louis » , 
11D3 0004 : 1895 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 470 

définissions, il n’en demeure pas moins qu’ici, ce ne sont pas uniquement à travers « les 

communautés qu’ils englobent que les Etats africains se définissent »1178, mais plutôt par le 

contrôle (même si c’est de manière très relative) de territoires précis. Selon A.B.Ba,  

Les limites du Saloum correspondaient, à l’aire où l’on rencontre 

l’arbuste (bankhanasse). Cette plante n’existe que dans le Saloum. 

Partout où elle se trouve, on peut considérer l’endroit comme 

appartenant au Saloum. C’est pourquoi la frontière avec les royaumes 

voisins du Djoloff et du Sine n’a jamais été  contestée, sauf peut-être  

dans le Badibou.1179  

 

L’apparition, dans le système foncier, d’un droit nouveau cautionné par les autorités 

françaises (les Gor moom) consacrait ainsi un changement de mode de tenure foncière qui, par 

sa souplesse, attirait les populations vers ces vastes terres encore inhabitées du Saalum, 

consacrant ainsi le début de la formation de nouveaux terroirs.  

Cependant, l’historique du peuplement de cette zone fait ressortir non seulement 

la recherche de terres comme motif du déplacement, mais encore d’autres éléments qui 

permettent de comprendre l’engouement des populations pour cette destination. En effet, entre 

la fin du XIXe siècle et le début de la première guerre mondiale, les populations tentaient de 

s’adapter à la nouvelle situation créée par la colonisation. Pour elles, ce ne devait être qu’une  

période de transition. Inutile de préciser que l’évolution a fini par en décider autrement. 

 

 

Dans ce contexte la société a vu ses repères brouillés par les guerres religieuses et 

l’installation des colonisateurs. Ce sont ces nouveaux éléments qui permettent de rendre 

intelligible la grande mobilité des populations à l’intérieur de cet espace. Le Saalum a été 

depuis très longtemps, une terre d’accueil pour tous les réfugiés, ceux venant des régions 

septentrionales en particulier. Mais l’intense mouvement de populations auquel on a assisté au 

début du XXe siècle est révélateur d’une situation jusque là inédite. En somme, ce sont les 

effets combinés de la situation nouvelle qui ont créé cette effervescence. C’est le lieu de 

                                                            
1178 Kébé M., « La délimitation des frontières entre le Sénégal et la Gambie : un obstacle à l’oppression 
française (1885-1920) », in, Mbaye S. et Thioub I (éditeurs),  AOF : réalités et héritages, sociétés Ouest-
africaines et Ordre Colonial, 1895-1960, T.I. (Direction des Archives du Sénégal), Dakar. 1997, p.119 

1179Ba  A.B., op.cit., p.15  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 471 

signaler le fait que, jusqu’en 1887, les affrontements entre ceddo, musulmans et colonisateurs 

n’avaient pas cessé et que, contrairement aux régions septentrionales (Kajoor, Fuuta et Jolof) 

où les « jihadistes » étaient alors totalement vaincus, ici il y a eu une scission du mouvement. 

Une des parties a réussi, en s’alliant aux Français, à continuer d’exercer son pouvoir sur 

certaines zones conquises par Maba1180, tandis que l’autre, beaucoup plus intransigeante, s’est 

réfugiée en Gambie anglaise entraînant dans son émigration, tous ceux qui se réclamaient 

d’elle, et même d’autres populations poussées par la peur de l’insécurité ambiante1181.  

 

Certes, il y a eu des mouvements de retour qui se sont amorcés dès la fin des 

hostilités. Ceux que l’insécurité avait chassés, revinrent et certains d’entre eux s’installèrent 

sur les terres contiguës à la partie septentrionale du Ripp : le Waalo. A partir de là, ils 

commencèrent à empiéter sur le territoire du Saalum et à réclamer son  contrôle politique. 

L’aile intransigeante, après avoir tenté, en vain, de continuer le mouvement (l’épisode de 

l’affaire Juma fut un moment fort de son action) finit par changer alors d’orientation en 

abandonnant le Jihad au profit du  prosélytisme par le biais de l’enseignement. Ce sont les 

partisans de cette aile dure que l’on retrouve à travers les villages localisés entre les terroirs 

seereer du Loog, du Joñik et du Njafé-Njafé, situés dans le Saalum occidental1182. 

 

Ainsi, entre 1900 et 1913, pratiquement tous les nouveaux venus au Jingili provenaient du 

Ripp, c’est à dire, la zone actuelle de Nioro. La plupart, semble-t-il, voulait continuer le 

combat sous une autre forme et dans des zones moins exposées à la surveillance et à la 

suspicion du colonisateur. Cette seconde vague de migrants wolof en pays seereer réussit là 

où la première, (celle venue avec les troupes de Maba), sous la bannière de l’Islam militant, 

n’avait pas pu se faire accepter. Ce sont surtout des marabouts, agriculteurs et en même temps 

enseignants, qui s’installaient dans les environs des villages seereer dont ils ont adopté les 

                                                            
1180 C’est celle dirigée par Mamur Ndary, frère de Maba 

1181 C’est la fraction du mouvement dirigée par Saër Maty, fils de Maba) 

1182 Quand on regarde la liste des villages de cette zone et leurs dates de fondation (monographie du cercle de 

Foundiougne, archives nationales du Sénégal, 10D5-11), on perçoit nettement les différents moments 

d’installation. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 472 

noms auxquels est accolé le terme wolof1183 ou bien c’est à l’emplacement d’un village 

seereer abandonné dont ils reprennent le nom dès qu’ils s’y installaient1184.  

 

Progressivement, toute la région comprise entre le Sud de Jiloor (les environs des 

localités actuelles de Passy et Sokone) jusqu’aux portes du Ñombato fut investie par des 

migrants. Aujourd’hui encore, on remarque qu’à mesure que l’on s’éloigne des terroirs 

seereer, la toponymie des localités change, ainsi que les motifs d’installation. On ne cherche 

plus à s’identifier à la localité trouvée en place mais on met plutôt en évidence le patrilignage 

du groupe fondateur ou le prénom de celui qui a dirigé la migration et on affirme être venu 

s’installer sur ces terres non seulement pour une pratique plus saine de la religion ( loin de 

ceux qui étaient devenus à leurs yeux aussi coupables que le pouvoir ceddo qu’ils 

combattaient il n’y a guère longtemps) mais encore pour bénéficier des possibilités qu’elles 

offrent du point de vue agricole1185.  

 

 L’unification de cet espace amorcée dès la fin du XIXe siècle se poursuit ainsi et 

aboutit même à la création de la zone appelée «  Jingili1186 » du nom d’un chef du Joñik 

(Jingili Adam Bukar ) qui s’était  farouchement opposé à la tentative de conquête des 

musulmans lors des guerres religieuses initiées par Maba au milieu du XIXe siècle. Les 

enquêtes effectuées dans les villages de cette zone informent non seulement sur les régions 

d’origine des fondateurs (essentiellement Saalum ceriñ et Ripp) mais encore, elles montrent 

que la plupart de ces derniers appartiennent au groupe social ñeeño, (tëëg/forgeron et wude/ 

cordonnier en général).      

                                                            
1183 Les exemples des villages comme Ndiaye- Ndiaye Seereer et  Ndiaye-Ndiaye wolof , Ndorong seereer et 
Ndorong Wolof 

1184 Jossong, village seerer abandonné et  refondé par une famille Cissé originaire du Ripp) 

1185 C’est le cas des localités comme Mbowène, fondée par une famille Mbow, Niassène, par les Niass, Kébé 
Coudé, Kër Lahin Fatim,, etc.. 

1186 Le « Jingili » se localise entre les terroirs seereer du « Jilor» et de « NJafé NJafé » ; c’est une zone qui a été 
peuplée essentiellement par des Wolof qui s’y sont établis au début du XXe siècle. C’est seulement après la 
première guerre mondiale, avec le développement de la culture de l’arachide  et du phénomène du 
« navétanat », qu’il y  a eu un brassage considérable de populations avec l’arrivée des ressortissants des 
régions soudanaises (Bambara, Turka et Mossi) . Le nom qui a été donné à cette zone ( Jingili) est comme un 
pied de nez des populations musulmanes au  chef ceddo , dans la mesure où, Jingili Adam Bukar  s’ opposa au 
prosélytisme des musulmans de Maba et  mourut  en les combattant.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 473 

 Comment expliquer la présence de ces familles dans une même zone et à une même période ? 

La recherche de terres pour la pratique de l’agriculture est la réponse au premier volet de 

ladite question (les vastes terres inoccupées de cette partie du Saalum en font une région 

attractive), mais n’en explique pas le deuxième volet. Il faut évidemment considérer 

l’ensemble des événements de la période pour comprendre la raison qui a dû  pousser autant 

de familles du groupe social ñeeño à la mobilité. On peut considérer qu’à la fin du XIXe 

siècle, les guerres religieuses étaient terminées et l’ordre colonial français régnait entre 

saloum et gambie. Ce nouvel ordre a bouleversé, de manière profonde, la société sur laquelle 

il s’est imposé. Il en est ainsi de la production des armes qui se faisait dans un contexte 

exclusif de clientèle. «Le forgeron [en] produit pour une famille qui se charge de lui fournir 

du mil en cas de disette, des habits, des esclaves etc.., le tout sous forme de dons gracieux 

»1187. 

 

La situation ainsi décrite n’était déjà plus valable dès la fin du XIXe siècle, dans la 

mesure où, avec l’ordre français, non seulement les commandes pour la confection des armes, 

principal secteur d’activité des forgerons baissaient considérablement selon M. Mbodj, mais 

encore, avec les nouveaux outils agricoles  amenés par le colonisateur, les familles non 

spécialisées dans le travail du fer devenaient moins dépendants de ces métallurgistes pour 

l’acquisition d’outils de production. Cette nouvelle donne tendait  à rendre non opérationnels 

les réseaux de clientèle autour desquels s’articulait le fonctionnement de la société. 

L’intrusion coloniale a donc eu pour corollaire une évolution dans les rapports sociaux : 

beaucoup de  ñeeño (principalement ceux qui travaillaient le fer) étaient contraints de se 

reconvertir dans un secteur d’activité autre que l’artisanat et ne se trouvaient plus liés, de ce 

fait, (sinon de manière purement théorique) à des familles gëër à qui ils devaient offrir des 

services, en échange de dons. 

 

 En fait, si on y regarde de plus près, on se rend compte d’ailleurs que ce ne sont 

pas les orfèvres/ tëëg wurus qui se sont installés au Jingili mais plutôt les forgerons chargés de 

la transformation du fer fondu, soit en armes, soit en instruments aratoires. En  somme, il 

s’agit de ceux que les wolof appellent  tëëgu weñ bu ñuul1188. Une fois installées au Jingili, 

                                                            
1187 Mbodj   M., op.cit.,  p. 124  

1188  Cette expression « tëëg weñ bu ñuul » littéralement signifie  “travailleur du fer noir”  en opposition au 
ñeeño bijoutier, « tëëg wurus ou tëëg saayaxal » spécialisé dans le travail du métal précieux ( or, argent etc..)  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 474 

ces familles ont pratiquement abandonné le travail du fer et sont devenues de vrais paysans. Il 

est très rare de trouver actuellement des ñeeño qui s’activent principalement  dans ce secteur 

d’activité qui d’ailleurs a cessé depuis longtemps d’être leur domaine réservé1189, 

contrairement au secteur de la bijouterie où les principaux officiants appartiennent audit  

groupe social.       

C’est donc ce contexte de brouillage de repères qui explique leur présence très marquée dans 

les zones naguère faiblement ou non occupées du Saalum où ils étaient sûrs de trouver des 

terres riches et disponibles, puisque vierges et non intégrées dans les terroirs contigus des 

seereer.  Les nouveaux venus sont arrivés, chacun avec son histoire et ses références 

identitaires propres et, progressivement, les réalités résultant de leur nouvelle vie les 

amenèrent à forger une identité commune. Ainsi fut créé de toute pièce ce terroir du Jingili, 

destination première de tous ceux qui, du fait du statut de nouvel espace colonisé du 

Saalum/Ripp, se sont trouvés déconnectés de leurs repères antérieurs. Il en est ainsi non 

seulement des ñeeño, mais encore de tous ces anciens  esclaves qui se sont trouvés sans terres 

au lendemain de leur émancipation en 1905. 

 

 En fait, la libération des captifs de case a été aussi à l’origine de mouvements de 

populations. Puisque dans l’ancien système, ils ne pouvaient pas être détenteurs de droit 

foncier du fait de leur statut, une fois émancipés, les captifs de case vont chercher à acquérir 

des terres. C’est donc tout logiquement qu’ils furent attirés par les zones où il était plus facile 

d’en acquérir.  C’est le lieu de souligner l’importance (du point de vue de leur nombre) des 

captifs au sein de cette population du Saalum du début du XXe siècle. M. Mbodj évalue 

l’ensemble des esclaves libérés à plus d’un tiers de la population du Siin/Saalum pour cette 

période1190. Nous n’avons pas de données chiffrées pour confirmer ou infirmer ce qu’il 

avance, mais, si nous nous référons au contexte de violence de  la fin du XIXe siècle (conflits 

entre musulmans et ceddo du Saalum, conflits entre musulmans eux-mêmes, conflits entre 

musulmans et colonisateurs) et qui s’est prolongé jusqu’en 1901 avec la répression de la  

révolte de Juma, on peut comprendre l’importance numérique de la population servile au 

Saalum/Ripp à cette période. Et, selon un document d’archives,  

                                                            
1189 La menuiserie métallique qui appartient logiquement à ce secteur est de nos jours pratiquée aussi bien par 
des ñeeño que par des personnes qui, par leur ascendance, appartiennent à d’autres ordres.                                                

1190 Mbodj  M., op. cit. p., 570  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 475 

Après le traité du 14 Mai 1887, signé à la suite de la colonne Coronat, il 

fut décidé que les prisonniers de guerre faits par l’une ou l’autre partie 

resteraient entre les mains de ceux qui les auraient pris, qu’ils ne 

seraient rendus à leurs parents que par échange ou moyennant une 

rançon. Dans les années qui suivirent et jusqu’à maintenant, les 

commandants de cercle ont été obligés de tolérer le passage de captifs de 

la dépendance d’un indigène sur celle d’un autre moyennant le 

versement d’un prix fixé par les parties et ont dû se borner à s’assurer 

dans ces cas du consentement du captif en cause.1191 

Par delà le fait qu’il montre le flou et les tergiversations qui ont entouré la politique française 

en ce qui concerne le problème de la libération des esclaves, cette correspondance du 

commandant de Nioro permet de comprendre pourquoi jusqu’au début du XXe siècle, le trafic 

d’esclaves était encore pratiquée1192.  Dans les correspondances des années dix huit cent 

quatre vingt dix (1890) des administrateurs du Sine – Saloum, il y a le signalement de 

plusieurs personnes qui ont été faites captives. Le nombre important des captifs de guerre a dû 

être à l’origine des hésitations des autorités françaises qui n’ont pas voulu, du jour au 

lendemain, créer des fronts de contestation. Elles ont alors instauré les certificats de liberté 

pour une émancipation progressive par rachat. Cependant, non seulement le trafic avait 

continué (surtout en ce qui concerne les captives1193), mais encore, beaucoup d’entre eux ont 

préféré fuir en Gambie à partir de 1903, quand les Anglais ont libéré les captifs de case dans 

cette colonie.  

Certes, la plupart allait revenir à partir de 1905 avec la libération des captifs de case dans les 

territoires français. Alors, on peut comprendre pourquoi ils se sont dirigés vers cette zone du 

Jingili.  

Tous nos informateurs dont les villages ont été fondés par d’anciens émigrés du Ripp en 

territoire gambien ont insisté sur l’exiguïté des terres qui y était devenue une réalité. Ainsi 

s’expliquerait le fait que d’anciens captifs à la recherche de terre se soient dirigés, non pas 

vers le Ripp où ils avaient connu la captivité pendant les guerres religieuses, mais plutôt vers 

                                                            
1191 A.N.S, « correspondance du Sous Lieutenant Bouchez », 13G355, 1896 

1192 Dans la monographie qu’il fait du cercle de Nioro en 1901, le commandant Chaudron signale l’existence du 
village de Samako, où l’on faisait encore dernièrement le commerce des esclaves  

1193 Les maîtres pouvaient les vendre et déclarer à l’autorité qu’ils les avaient données en mariage et que 
l’argent reçu constituait la dot. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 476 

cet espace qui le jouxte et où, du fait du contexte nouveau de la colonisation, l’acquisition de 

terre ne posait aucun problème.  

Il est cependant très difficile de repérer des localités dont les fondateurs sont d’anciens 

esclaves. Il semble d’ailleurs que, contrairement aux ñeeño dont les villages sont facilement 

repérables du fait de certains patronymes qui leur sont souvent propres, les anciens captifs ont 

rarement fondé des villages. 

 

Il y a évidemment les anciens villages de culture, (les daga) à l’origine peuplés 

d’esclaves (dont les  maîtres, en général, gravitaient autour du pouvoir politique)  et dont les 

habitants restés sur place « vont garder pour eux ce qu’ils ont naguère donné à leurs 

maîtres »1194. La plupart du temps cependant, les anciens captifs se sont contentés de suivre, 

soit un marabout1195 à la recherche de terres pour s’installer en tant que talibé, dans le village 

créé par celui-ci, soit de  

Rester dans les villages de leurs anciens maîtres (et) parfois sous la 

conduite d’un de ces derniers, ils essayent de créer leurs propres 

hameaux en s’installant à la limite des terres de culture pour défricher 

des bois environnants.1196  

Ainsi, le peuplement de cette partie du Saalum, amorcé au début du XXe siècle a été le fait de 

populations dont la plupart, en s’installant, se débarrassaient d’une partie de ce qui faisait leur 

identité. A partir de ce moment, d’autres références sont entrées en jeu ou mises en exergue 

dans la formation de la personnalité de ce nouveau terroir du Jingili. 

 

Qu’est-ce qui a pu ou du servir de ciment à cette communauté dont l’émergence 

n’a pu être possible qu’à cause du contexte colonial ? Les deux références invoquées sont la 

                                                            
1194 Mbodj  M., op. cit.,  p. 571  

1195 Le fondateur du village de Kër Laayin Fatim Cissé ( localité sise dans le Jingili) était  un marabout originaire 
de Mbapp dans le Sabax. Durant  son périple au cours de 1910,  il était accompagné de ses fils et de quelques 
voisins. Notre informateur n’a pas voulu  dans un premier temps, donner plus de précisions et détails.  Ce fut  
après d’autres questions qu’il a accepté de parler de ces voisins qui n’étaient autres que leurs captifs aux noms 
de Touré, Cissé, Ndiaye .Il a même laissé entendre que le fondateur était  arrivé en compagnie d’un forgeron de 
patronyme Diop pour la fabrication des instruments de forage des puits.  

1196 Faye  J., op.cit.,  p. 73  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 477 

pratique commune de l’Islam et de l’agriculture1197. C’est par le biais de la religion 

musulmane   que des franges de la population, menacées dans leur existence  en tant que 

groupe social,  ont pu se réinsérer en devenant talibé de tel ou tel autre marabout. Le parcours 

d’El hadji Abdoulaye Niass, dont le mouvement a connu un succès grâce certainement à 

l’adhésion de beaucoup de ñeeño,  est assez illustratif du phénomène.  

L’explication profonde du succès de ce marabout, réside selon M. Mbodj, 

dans ses origines sociales ; en somme, il est un symbole, devant 

l’incertitude des lendemains pour certaines couches sociales qui voient 

leur statut remis en cause, c’est- à- dire les artisans et les hommes 

d’origine servile.1198 

 

Il n’est d’ailleurs pas étonnant que dans la zone du Jingili, on trouve beaucoup de 

villages dont les fondateurs sont soit des talibés d’El hadj Abdoulaye Niass, soit ses anciens 

collaborateurs qui, comme lui, ont connu l’exil en Gambie et sont revenus s’installer dans ces 

terres riches. La culture de l’arachide a permis à tous, artisans/ ñeeño comme anciens captifs, 

de retrouver une nouvelle place dans l’ensemble du groupe social en devenant paysans. Cette 

communauté paysanne s’est élargie d’ailleurs et diversifiée du point de vue de sa composition 

par l’apport des nouveaux venus. La nouvelle vague de migrants a quitté le Saalum oriental 

non pas pour une reconversion à d’autres activités ou pour une réinsertion sociale, mais pour 

échapper au travail forcé (lors de la construction du chemin de fer) ou à la réquisition pendant 

le premier conflit mondial. 

Quant au début des « années vingt» la France commençait réellement ce qu’elle a appelé la 

politique de mise en valeur de ses colonies, le terroir du  Jingili, créé pendant la période de 

réajustement au cours de laquelle les populations ont tenté de s’adapter au contexte colonial, 

avait  déjà fait son plein de migrants. Il devient à son tour une région de départ vers les 

nouvelles terres de colonisation du moment représentées par les vastes forêts du Ñombato 

situées dans sa partie méridionale. A partir du milieu du XIXe siècle, l’affrontement entre 

                                                            
1197 D’après le chef de village de Kébé Ansou, les habitants de Pasi Mbitayen et de Kébé Kudé sont des ñeeño . 
Les premiers refusent maintenant leur  statut de forgeron tandis que les seconds, s’ils ne le refusent pas, ne 
pratiquent plus la profession de cordonnier puisqu’ils ne travaillent plus le cuir. 

Le chef de village de Kébé Kudé accepte effectivement son statut de cordonnier, mais dit-il, «  actuellement, 
nous ne pratiquons plus le métier de cordonnier, maintenant, nous cultivons la terre et apprenons le coran .Ici, 
même les Thiam ne pratiquent plus le travail de la forge » 

1198 Mbodj  M., op. cit., p.146  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 478 

ceddo et musulmans aboutit ainsi à a une redéfinition de l’espace au Saalum. Les Saalum-

Saalum s’étaient toujours définis, non pas en référence à une langue (wolof ou seereer par 

exemple), mais plutôt par rapport à un espace (là ou pousse l’arbuste appelé Mbanxanaase). 

Les guerres religieuses et les péripéties de la conquête coloniale, en contraignant les 

populations à se déplacer, ont permis d’élargir cet espace et d’y intégrer le Ripp. En fait, cette 

intégration a été facilitée par la position frontalière du Ripp avec la Gambie qui, à l’époque 

relevait de l’autorité anglaise. 

 

             C’est en jouant sur les rivalités franco-anglaises que les musulmans du Ripp, en 

coalition avec ceux de Saalum ceriñ, ont pu faire accepter l’installation de leurs 

coreligionnaires sur les terres du Saalum contiguës au Ripp. La référence commune à l’Islam 

jouant comme lien identitaire, le Ripp a fini par être considéré comme partie du Saalum. 

Ainsi, au début du XXe siècle, la réorientation de l’action des marabouts élargit encore plus 

l’espace musulman, mais on était déjà loin du projet de Mbegaan Nduur et, à l’instar des 

autres états de la Sénégambie, le Saalum se retrouvait de plain pied dans le projet colonial de 

la France. S’ouvrait alors et encore une autre page d’histoire de cet espace entre saloum et 

gambie. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 479 

BIBLIOGRAPHIE  
                  I : Sources Orales 

                                    A : sources orales archivées 

• Dans le Fonds Gaden des Manuscrits de l’Institut Fondamental d’Afrique noire  

Cahier n°1 : Capitaine Steff, « Histoire du Fouta Toro », 1913,  

Cahier n°4 : Origine des Peuls et Histoire des Denyankobbe 

Cahier n° 7 : « Légende de Koli », par Yoro Diaw 

Cahier n°10 : « Histoire du Wagadou et du Fouta Toro » 

Cahier n°26 : « Chronique sur les anciens royaumes du Sénégal » par yoro Diaw 

Cahier n°61 : Notes ethno-sociologiques 

• Mbaye, A.EL. K., « Mbossé, génie des eaux », in cahiers W. Ponty (1945-1946)  

Les renseignements de l’élève Abdel Kader Mbaye ont été recueillis auprès de la très vieille 
Diémouth  Loum, directrice du culte rendu à Mbossé.  

 

• Les enquêtes sur Mboose effectuées par Lilyan Kesteloot et Anja Veirman et 
conservées au  laboratoire de Langues et Civilisations de l’IFAN 

Informateurs : 

-Khady Sagna, Léona Kaolack, enquête effectuée le 14/15/1993 

-Nini Loum, Koutal Sérère, enquête effectuée le 15/12/1993 

- Ibou Badiane, Délégué de quartier de Ndorong, Kaolack, enquête effectuée le 16/12/1993 

- Ousmane Diaw, Léona Kaolack, enquête effectuée le 16/12/1993 

- Momar Gaye Sène, Kaolack, enquête effectuée le 16/12/1993 

-Adja Fatou Fall, Léona Kaolack, enquête effectuée le 25/01/1994 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 480 

                  

                                    B : sources orales publiées  

Aujas L., « Les Sérères du Sine et du Saloum », B.C.E.H.S.A.O.F. 1933, 3, pp.293-333 

Ba, A.B., « Essai sur l’Histoire du Saloum et du Rip », B.I.F.A.N., série B, T.38, n°4, 1976, 

pp. 1-48 

BA, T.O., « Essai Historique sur le Rip », B.I.F.A.N., série B, T.XIX, n° 3-4, 1957, pp.564-

591 

Bomba, V., “Traditions  about Ndiadiane Ndiaye, first Buurba Djolof. Early Djolof, the 

southern Almoravids, and Neighboring peoples”, B.I.F.A.N., T.39, Série B, n°1, 

1977, pp.1-35 

Brigaud, F.,  Histoire traditionnelle du Sénégal. Saint-Louis, C.R.D.S- Etudes Sénégalaises, 

n°9, 1962 

Cissoko, S.M. & Kaoussou, S.,  Recueil des traditions orales des Mandingue de Gambie et de 
Casamance, Centre régional de documentation pour la tradition orale, (CELTO), 
Niamey,  1974  

 
Gaden, H., « Légendes et coutumes Sénégalaises : les cahiers de Yoro Diaw», Paris, Leroux 

(extrait de la Revue d’ethnographie et de Sociologie), 3, 1912 

Ndiaye, O.L., « Le Djoloff et ses Bourbas », B.I.F.A.N., T.XXVII, série B, n° 1-2, 1966, 

pp.966-1008 

Rousseau R., “Le Sénégal d’autrefois. Etude sur le Oualo. Cahiers de Yoro Dyao » 

B.CE.H.S.A.O.F., n°1-2, 1929, pp.133-211 

Rousseau R., “Le Sénégal d’autrefois. Etude sur le Toubé. Les papiers de rawane Boy » 

B.CE.H.S.A.O.F., n°3, 1931, pp.334-364 

Rousseau R., “Le Sénégal d’autrefois. Etude sur leCayor. Cahiers de Yoro Dyao » 

B.CE.H.S.A.O.F., n°16, 1933, pp.236-298 

 

Sarr, A., « Histoire du Sine-Saloum (Sénégal) », B.I.F.A.N., série B, T. 46, n° 3-4, 1986-87 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 481 

Soh, Siré A., « chronique du Fouta Sénégalais » (traduction de M. Delafosse et H. Gaden). 

Collection de la revue musulmane Paris, Leroux, 1913 

 Wade, A., « Chronique du Walo Sénégalais. (Traduit du Wolof par Bassirou Cissé, publié et 

commenté par Monteil V.) » B.I.F.A.N. Série .B, N°3-4, 1964, pp. 440-498 

 

       C : Sources orales non publiées (Textes inédits)  

Ndiaye B.M., Histoire du Jolof, (texte inédit) 

Ndiaye F., La Saga du Peuple Sérère. T.I. : De ce qu'’on rapporte sur la tradition du Sine et 

du Saloum. (Texte inédit Inédit, déposé au B.S.D.E. A. sous le numéro 19033231209, sd)   

                                       D : Sources orales sonores 

• National Center for Arts and Culture of Gambia 

 Informateur: Jabel Samb 

-16 06 66, cassette n°4858 : Mbaba Birame Macodou Ndiaye l’ancêtre de la famille Ndiaye 

au Saloum  

-16 07 69, Cassette n° 4815: Histoire de Sandial 

-20 04 72, cassette n°4824 : Histoire du Saalum 

-31 08 72, cassette n°4803 : Histoire du Saloum 

-18 07 74, cassette n°4812 : L’histoire du Sabakhe-Sandial. 2e partie 

-05 10 75, Cassette n° : 4861 : Histoire du Saalum 

-26 05 75, cassette n°5041 : Histoire du Saloum : Samba Laobé 

-23 10 75, cassette n°4860 : Histoire de Kawoon : Gouy Ndiouli 

-06 06 75, cassette n°4863 : Histoire de Maba Diakhou 

-21 10 76, cassette n°4801 : Histoire de la rencontre entre Birame Ndiémé Samba roi du 

Badibou et Ndenné Ndiaye Marone. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 482 

-12 05 77, cassette n°4855 : Histoire du Saloum : Bigué Souka 

 Enquêtes effectuées par Bakary Sidibé du NCAC en 1975 à Diakhaw auprès de 

Lat Garang Ndiaye sur l’histoire des Gelwaar. 

• Archives de la station de Radio Kaolack  

Informateurs : 

El Hadj Cheikh Mbaye et Maguette Ngom, animateurs à Radio Kaolack :  

- l’histoire de Maïssa Waly Dione 

-histoire de Lat Thiloor Badiane 

  

E : enquêtes effectuées par nous-mêmes 

 

LISTE DE NOS PRINCIPAUX INFORMATEURS 
 

Mission de décembre 2002 

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Loum Babou 70 ans Peec, (dans le Joñik) chef de village décembre 2002 

Ndong Issa 75 ans  Sajoga, (dans le 
Joñik) 

notable décembre 2002 

Diouf Coly 92 ans Boly M’balèm, près 
de Djilor 

notable décembre 2002 

Ndiaye Modou 65 ans Djilor famille des Jaraaf 
de Jiloor 

décembre 2002 

Senghor Coly 82 ans Djilor  décembre 2002 

Ndiaye Abdou Soulèye  Djilor famille du dernier 
Buur Djilor 

décembre 2002 

 

 

 

Mission du mois d’avril  2004 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 483 

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Sow Boubacar 65 ans Kaba Koto notable avril 2004 

Li Sàmba 78 ans Kaba Koto notable avril 2004 

Njaay Koddé 47 ans (avec un groupe de 
villageois), village de 
Kayemoor  

fils du chef de 
village 

avril 2004 

Jaane Allaji Lamin 75 ans  Kawuur  Jaane 
Kundaa,  

chef du village avril 2004 

Jaane Alladji Ceerno 75 ans Kawuur Jaane 
Kundaa, 

notable avril 2004 

Siine Tamsiir 70 ans Wanaar, chef de village avril 2004 

 

Mission du mois d’avril  2004 

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Sy Ajjuma 66 ans Wanaar, notable avril 2004 

Sarr Farba Malick 72 ans Kawoon famille des Farba 
de Kawoon 

avril 2004 

N’daw Ibou 84 ans Malem Hodar, descendant  des 
Bëlëp, 

avril 2004 

Diop Khalifa dit 
M’bondi 

82 ans Nanjigi chef de village avril 2004 

Diop Abdou Fatim 80 ans Nanjigi notable avril 2004 

Diop Abdou 62 ans Nanjigi paysan, (famille 
du fondateur du 
village) 

avril 2004 

Fall Awa 60 ans Nanjigi ménagère avril 2004 

N’daw Mamadou 

Avec son frère 

55 ans Kaffrine travailleur 
municipal 
(familledes Bëlëp) 

avril 2004 

 65 ans Sagna M’baar  avril 2004 

Siise Allaaji Baabu Ñas 73 ans Kelimaan paysan avril 2004 

Kane Oumar 56 ans  Pawo Koto (petit-fils de Ali 
Xoja) 

avril 2004 

Ba Mamadou  63 ans Pawoskoto petit-fils de Amad 
Xoja), chef de 
village 

avril 2004 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 484 

Diba Alé 88 ans Pawos Koto paysan avril 2004 

Ba Omar 62 ans Nioro Enseignant à la 
retraite, petit-fils 
de Mamur N’dari 
Ba 

avril 2004 

Diagne Bara Yandé 70 ans Kër Seet Jaxu Petit-fils de Seet 
Jaxu, frère de 
Maba Jaxu 

avril 2004 

 

Mission de février 2006  

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Juuf Allaaji 74 ans Njigaan Paysan/cultivateur février 2006 

Diop Mamadu 58 ans  Kembu (avec un 
groupe 
d’informateurs 
paysans) 

chef de village février 2006 

Diallo Mame Ali 70 ans Kër Lamine Paysan 
(revendiquant son 
statut social de 
forgeron) 

février 2006 

Ndiaye Thierno 70 ans Tàndaa M’baar (avec 
un groupe 
d’informateurs) 

chef de village février 2006 

Sall Biraan 79 ans Kutango pêcheur retraité février 2006 

Ba Allaaji Mamadu 
Joojo 

83 ans Wakk N’guna notable février 2006 

Barry Galaye 79 ans Welingara commerçant février 2006 

M’bow Ousseynou 63 ans Keur Madiabel enseignant à la 
retraite 

février 2006 

 

Mission de novembre 2007  

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Kanji Ibrahima   Kolobaan notable novembre 2007 

Faye Modu 68 ans Kolobaan, (originaire 
du village de N’gay)  

notable novembre 2007 

N’jaay Modu  Kolobaan instituteur à la novembre 2007 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 485 

retraite 

Faye Samba Laobé  N’gay paysan novembre 2007 

Mambay  N’gay cultivateur novembre 2007 

N’jaay Ibrahima  N’gay Chef de village novembre 2007 

N’diaye Cheikh 84 ans Gayna M’baar marabout novembre 2007 

Diouf Birame  N’dioufeen paysan novembre 2007 

Diouf El Hadji Modou 65 ans N’dioufeen chef de village de 
N’dioufeen 

novembre 2007 

Fay Elhadji 67 ans Banan imam novembre 2007 

(groupe d’informateurs)  Banan,  paysans novembre 2007 

Ñang Sëriñ Njaga 
Mbay 

 Kambel imam de la 
mosquée de 
Kambel 

novembre 2007 

Loum Kéba Né en 
1929 

Cameen Kacot cultivateur novembre 2007 

groupe d’informateurs 

chef de village de Gañik 
(66 ans) 

 village de Gañik 
(autour du chef de 
village de Gañik) 

 novembre 2007 

     

 

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Diatta Djibi 69 ans Gañik cultivateur novembre 2007 

N’gom Paa Abdou 73 ans Gañik griot du village novembre 2007 

groupe de personnes   Thiombi tous des 
cultivateurs 

novembre 2007 

Loum Meyssa 77 ans Bouth membre du 
conseil rural 

novembre 2007 

Diouf Seyni 

Mbodj Mbaye 

Ndiaye Fata 

55 ans Gandiaye 

Gandiaye 

Gandiaye 

Jaraaf de 
Gandiaye 

Buur Gandiaye 

Directeur d’école 
à la retraite 

novembre 2007 

novembre 2007 

novembre 2007 

N’gocc Jaraaf Maalig 
Diagne 

 N’gothe Jaraaf du village novembre 2007 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 486 

N’diaye Babacar avec 
un groupes de 
personnes dont : 

 Diokoul Chef du village novembre 2007 

Dione Omar  Diokoul Kumax novembre 2007 

Sène Soulèye  Diokoul Paar  novembre 2007 

Diouf El Hadj  Thiakalar fils d’un Farba de 
Kawoon 

novembre 2007 

     

 

Mission de mars 2010 

 

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Thiam Papa Bounoute 78ans NdiaagoI (dans le 
Waalo Saalum) 

cultivateur Mars 2010 

Mane Aly 82 ans Guinée Maas cultivateur Mars 2010 

Aladji Ka 69 ans Kër Sa Roxi cultivateur Mars 2010 

Matar Diago 70 ans NdiaagoII cultivateur Mars 2010 

Diop Ibrahima 88ans Ndiayène Ndiobène notable Mars 2010 

Seck Abdoulaye 

 

 

 

78ans Kantora Descendant des 
forgerons « tëëg) 
envoyé par un 
Buur Saalum pour 
s’installer à cet 
endroit. 

Mars 2010 

 

Mission de janvier 2012 

 

Nom & Prénoms Age  Localité statut Date de l’entretien 

Mar ELhadj Mamadou  Kawoon Fara JunJung Janvier 2012 

Sène Gnowy 82 ans Kawoon Fara Lamb Janvier 2012 

Abdoulaye Alphonse 
Ndiaye 

69 ans Sate Waali Militaire à la 
retraite.  

Janvier 2012 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 487 

Cisse Ibrahima 70 ans Njaaw Bambali Chef de village Janvier 2012 

Sete Bella 68ans Njaaw Bambali Griot de la famille Janvier 2012 

  Njaaw Bambali  Janvier 2012 

 

 

                 II : SOURCES ECRITES   

                            A : Documents d’Archives 

                                  1 : Archives Nationales du Sénégal 

 Fonds A.O.F : 

Série D : Affaires Militaires : Sénégal et Dépendances 

Sous –série 1D : Opérations militaires 

1D15 : expédition du Sine-Saloum contre Maba, 1859 

1D19 : Expédition de Gambie, 1861 

1D27 : Attaque de Kaolack, 1862 

1D27 : colonne du Rip contre Maba et Lat Dior, 1864-65 

1D52 : Colonne du Rip et du Saloum commandée par le colonel Coronnat, 1887 

Sous-série 5D : Défense et organisation militaire 1763-1920 

-5D/1 : Mémoire sur les établissements de la côte occidentale d’Afrique, 1763-1802 

-5D/ 62 : Marine /organisation et fonctionnement de la station locale et de la division navale. 

« Copie d’une lettre adressée par le capitaine du Crocodile au commandant supérieur 

de Gorée (28 mai 1807) ». 

Série F : Affaires Etrangères : 1809-1921 

Sous-série 1F : Gambie 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 488 

1F1 : Correspondance du Gouverneur de Sainte Marie de Bathurst reçue par le commandant 

de Gorée, 1823 -1827 

1F2 : Correspondance du Gouverneur de Sainte Marie de Bathurst reçue par le commandant 

de Gorée, 1833 -1847 

1F3 : Correspondance du Gouverneur de Sainte Marie de Bathurst reçue par le commandant 

de Gorée, 1854 -1859 

1F4 : Correspondance du consul de France à Sainte Marie de Bathurst, reçue par le 

commandant de Gorée, 1858-1873 

1F5 : Relations du gouvernement du Sénégal avec le gouvernement de la Gambie, 1820-1858 

1F6 : Relations du gouvernement du Sénégal avec le gouvernement de la Gambie, 1860-1866 

1F7 : Relations du gouvernement du Sénégal avec le gouvernement de la Gambie, 1869-1886 

1F16 à 1F24 : Délimitation de la Gambie, 1889---1905 

 

Série G : Politique et Administration générale 

Sous série 1G : Missions, Notices, Monographies 

1G/4 : voyage par terre de Saint Louis à Albréda  par Sauvigny (botaniste) , septembre 1822, 

pièce n° 12 

1G/33 : Notice sur les Sérères, par Pinet Laprade 

1G/217 : Rapport du lieutenant Obissier sur la situation politique de Nioro et Sine 

1G/283 : Etude sur le cercle de Nioro-Rip par le lieutenant Chaudron de l’infanterie coloniale 

commandant le cercle de Nioro (1901).  

1G/290 : Monographie du cercle de Kaolack, par l’administrateur Lefilliatre, 1904 

 

Sous-série 13G : Gouvernement du Sénégal : Affaires politiques, administratives et 

musulmanes, 1782-1917 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 489 

-13G/315 : Correspondances (Albréda, Gouvernement de Bathurst, Commandant de Gorée et 

Gouvernement du Sénégal), 1822-1918 

-13G/322 : Correspondances échangées entre le commandant de poste de Nioro et le 

Gouverneur du Sénégal. (1892-1893). 

-13G/322 : Cercles de Nioro et du Saloum, bulletins agricoles, politiques et commerciaux, 

1893, 1896, 1897. 

-13G/328 : Correspondance d’Alsace, administrateur du Sine Saloum, pièce n°401, 1896 

-13G/328 : Correspondance d’Alsace, administrateur du Sine Saloum à Monsieur l’inspecteur 

général des colonies, gouverneur général de l’AOF, pièce n° 444,  novembre 

1896. 

-13G/ 329 : Correspondance d’Alsace à Abdou Kane, notable à Kaolack», Foundiougne, 

1897  

-13G/355 : Note sur Birane Cissé, par lieutenant  Obissier, commandant le cercle de Niorot,  

1896 

-13G/355   Cercle de Nioro : mouvements d’émigration du Saloum vers le Rip (1896-1897)  

-13G/355 : Lieutenant Bouchez à administrateur du Sine Saloum, avril 1897    

 

Fonds Sénégal 

Série D : Sénégal : Affaires politiques et administratives 

-Sous-série 10D : Administration générale 

10D/1 : Affaires politiques et administratives 

10D1/59 : Traités entre les chefs indigènes et l’administration de 1679 à 1896 

10D1/62 : Traités et conventions, 1785-1899 

10D1/69 : Délimitation de frontières entre le Sénégal et la Gambie 1894 

10D/3 : Correspondances 

10D3/2 : circulaires et correspondances diverses du commandant supérieur de Gorée 1868-

1889 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 490 

10D/5 : Notices et Monographies 

10D/5/0003 : Monographie du Delta du Niombato 

10D/5/11 Monographie du cercle de Foundiougne, plus  une notice,  1953 

-Sous-série 11D : Administration territoriale 

-11D1/1114 : opérations militaires contre Saer Maty, 1887-1916 

-11D1/1125 : Projet de réorganisation des cantons du sine-Saloum, avec carte du Sine et du 

Saloum, 25 novembre 1902 

-11D/3/0004 : Rapport de l’interprète Ibrahima Ndao : affaire Bour Tanda, 1895 

-11D/3/0004 : L’administrateur du Sine-Saloum à Mr le Gouverneur du Sénégal et 

Dépendances, Saint Louis, Septembre 1895 

-11D/3/0004 : Correspondance du Lieutenant Obissier, commandant de cercle de Nioro à -

Monsieur le gouverneur général de l’AOF, Février 1896 

-11D/3/0004 : Rapport du lieutenant Bouchez, chargé de la direction du cercle de Nioro, au   

sujet des territoires en litige entre le Saloum et le Rip, 1896 

-11D/3/0004 : Rapport du lieutenant Bouchez chargé de la direction du cercle de Nioro au 

sujet des territoires en litige entre le Saloum et le Rip, Août 1896.  

-11D/3/0004 : Frontière des provinces du cercle de Nioro avec le Saloum, après les 

modifications territoriales des 10 et 15 Mai 1897, Juillet 1897 

 

                2 : Archives Nationales de France 

 

1-  Sénégal Ancien :   C6. 

Col. C6.9,       Bobine 12, Note concernant un « Mémoire sur la concession du Sénégal » 

(1664) 

Col. C6.10,  -Accord Franco-anglais sur la Gambie, 19 février  1727 

-suite du Journal historique depuis le premier septembre 1730 jusqu’au 30   

septembre 1731 

Col. C611,        -Réponse du conseil supérieur du Sénégal aux anglais de Gambie, (sans date) 

juillet 1736 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 491 

-Traduction de la lettre des Anglais de Gambie à Pruneau de Pommegorge, 3  

mai 1738 

                         -Lettre de Devaulx aux Anglais de Gambie, 19 juin 1738 

Col. C612,        -Copie du traité fait avec les Anglais par P.F. David au fort Jacques en Gambie 

-Mémoire concernant le commerce de la compagnie à Albréda et en Gambie et 

le commerce des Anglais dans les rivières de Gambie et de Bruxalme, sans date 

(1741) 

 Col. C613        -Mémoire sur la situation présente de la coste d’Afrique, 1751  

Col. C6.13 -30 juin 1751 : Lettre du conseil supérieur du Sénégal à la compagnie 

-Mémoire sur le commerce de guinée et les droits respectifs des Français et des 

Anglais 

Col. C6.14        -Mémoire général sur le commerce du Sénégal, sans date, (vers 1720) 

  -Mémoire sur la Traite des nègres, sans date (1761) 

                         -considérations sur le commerce d’Afrique, sans date, (1762) 

Col. C6.15         -Mémoire sur la côte d’Afrique du Cap Manuel à Albréda, relatif à la carte 

levée par Larcher de Grandjean, sans date (1765)         

                          -Mémoire sur l’incident d’Albréda, 16 septembre 1766 

Fonds moderne 

Micro film 14MIOM/981 

13G327 : -Notes sur Kaolack par Noirot, 22mars 1896 

- Situation du trimestre 1896     

13G336 : rapport politique de Lefilliatre de décembre 1902 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 492 

                    3 : Archives Nationales de la Gambie 

Ref. Code: CSO 

CSO18/6: Historical Reports North Bank, National Archives of the Gambia, 1857-1862 

CSO1: colonial secretary’s office dispatches, 1814-1945 

CSO2: colonial secretary’s office/Secretariat correspondences, 1889-1965 

CSO13: blue books, 1830-1945 

Ref. Code: ARP 

ARP/2:  The travelling commissioners Report on the North Bank Province, july 1903 

ARP/30/1: report concerning the building of a stockade at Jonkakunda, 27 janvier 1867 

ARP/32: Annual reports of the north Bank, 1893-1932 

ARP/32/2: The travelling commissioners Report on the North Bank Province, 1902-1921  

Ref. Code: NGR.2 

NGR.1 &2: Professor David Gamble’s publications  

                B : Documents imprimés 

• Almada, A.A. Publié par Diego Kopke, Porto, 1841, (traduction du Vicomte de 

Santarem publiée dans Nouvelles annales des voyages, de la géographie et de 

l’histoire ou Recueil des relations originales inédites, 1842) 

• Almada, A. A.de. Brief Treatise on the Rivers of Guinea (being an English 

translation of a variorum text, translated by P.E.H. Hair and notes by Jean 

Boulegue (Liverpool: Department of History, 1984 

• Annales Sénégalaises de 1854 à 1885, suivies de traités passés avec les princes du 

pays, Paris, Maisonneuve, 1885,479 p. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 493 

• Andrade, F.de. , (Trad.de J. Boulègue). « Relation de Francisco d’Andrade sur les îles 

du cap-vert et la côte occidentale d’Afrique (1582) ». BIFAN. T. XXIX. Série. B. n° 

1-2. 1967 

• Becker, C., Martin, V., « Détails Historiques et politiques, mémoire inédit (1778) de 

J.A. Le Brasseur », B.I.F.A.N., T .39, série. B, n°1, 1977, PP.55-89 

• Becker, C., Martin V.,  (documents inédits, présentés et publiés par), « Journal 

historique et suite du journal historique (1729-1731). » B.I.F.A.N., Série B, nº 2, 1977, 

pp. 223-289  

• Martin,V. , Becker, Ch. , Mbodj, M. , (présentés et commentés par) “Trois documents 

d’Ernest Noirot sur l’histoire des royaumes du Siin et du Saalum (Sénégal)”, 

B.I.F.A.N. , série B, T. 42, n°1, janvier 1980, PP. 35-85 

• Boilat, D., Esquisses Sénégalaises, Karthala, 1984 

• Cada Mosto,  A., Relation de voyage à la côte occidentale d’Afrique ; 1455-1457 

(publié par Charles Schefer), Paris E. Leroux. 1895. 

• Carrère, F., Holle, P., De la Sénégambie française, Paris, Firmin Didot, 1855 

• Cultru, P., Histoire du Sénégal du XVIe siècle à 1870. Paris, Larose, 1910  

• Da Mota, A.T., « Un document nouveau sur les Peuls au Sénégal pendant les XVIe et 

XVIIe siècle. » Bolotim cultural da Guine Portugesa nº 6, 1969 pp.781-860 

• De Moraes, NI., « Le commerce des peaux à la petite côte au XVIIe siècle (Sénégal) » 

Notes Africaines nº 134, 1972, pp.37-45 

• De Moraes, NI., « Le commerce des peaux à la petite côte au XVIIe siècle (Sénégal) » 

Notes Africaines nº 136, 1972, pp.111-116 

• De Moraes, N.I., « La petite côte d’après Francisco de Lemos Coelho », BIFAN, série 

B, T. XXXV, n°2, 1973, PP. 239-268 

• De Moraes, N.I., A la Découverte de la petite côte au XVIIe siècle, (Sénégal et 

Gambie). T.1 : 1600-1621, 1993, T.2 : 1622-1664, 1995, T.III : 1664-1672, T. IV : 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 494 

1672-1679, 1998.  Initiations et Etudes Africaines, n°37, UCAD. –IFAN Cheikh Anta 

Diop. 

• Donelha, A.,  Description de la serra Leoa et dos Rios de guine du Cabo verde (1625)  

Junta de investigaçoes scientificas do Ultrmar. Centro de estudos de cartografica 

antigua. Lisboa 1977  

• Durand, J.B.L.  Atlas pour servir au voyage du Sénégal. Paris, Henri Agasse, 1802 

• Durand J.B.L., voyage au Sénégal ou Mémoires historiques, philosophiques et 

politiques sur les découvertes, les établissements et le commerce des européens dans 

les mers de l’Océan Atlantique, depuis le Cap Blanc jusqu’à la rivière de Serre-lionne 

inclusivement, Paris. Henri  Agasse An 10 – 1802 

 

• El Békri, A.O., Description de l'Afrique septentrionale, Traduction de Mac Guckin de 

Slane, Paris, Maisonneuve, 1965 

• Fernandes, V., Description de la côte occidentale d’Afrique (Sénégal au Cap de 

Monte, Archipels, 1506-1510) .Traduit et édité par T. Monod, A. T. da Mota, et R. 

Mauny. Bissau, Centre de Estudos da Guine Portugesa, 1951 

• Golberry, X.S. M., Fragmens d’un voyage en Afrique, fait pendant les années 1785, 

1786, et 1787, dans les Contrées occidentales de ce continent, comprises entre le cap 

Blanc de Barbarie, par 20 degrés, 3O minutes, latitude boréale, Paris, Treut-tel et 

würtz, 1802, 2 vol. 

• Gonçalves, J., « Textes Portugais sur les wolofs au XVe siècle : Baptème du Prince 

Bémoï 1488 », B.I.F.A.N. Ser.B, N°3, 1968, pp. 822-846 

• Gray M. & Dochard : Voyage dans l’Afrique Occidentale pendant les années 1818-19-

20 et 21,  Paris 1826 

• Hair, P.E.H., (trans. and ed.), Francisco de Lemos Coelho: Description of the coast of 

Guinea (1684), Liverpool: department of History, University of Liverpool, 1985 

• Jobson, R., The Golden Trade or a discovery of the river Gambia and the golden trade 

with Aethiopians,  London, Penguin press, 1932 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 495 

• Labarthe, P. : Voyage au Sénégal pendant les années 1784-1785, d’après les mémoires 

de Lajaille, ancien officier de la Marine Française, Paris, rue Faubourg Saint germain, 

An X- 1802 

• Labat, J. B., Nouvelle relation de l’Afrique occidentale, Paris, Cavalier, 5 vol. 1728 

• La Courbe, M.J.de, Publ. P ; Cultru. Le premier voyage du Sieur de La Courbe fait à la 

coste d’Afrique en 1685, Paris, 1913 

• La Harpe, J.F. Abrégé de l’histoire générale des voyages (1739-1803), Paris, Menard 

et Desenne  Fils, 1825 

• Lamiral, M., L’Afrique et le Peuple afriquain considérés sous tous les rapports avec 

notre commerce et nos colonies, Paris, 1789  

• Laprade P., (colonel du Génie, commandant supérieur de Gorée), « Notice sur les 

sérères » dans  Annuaires du Sénégal et Dépendances pour l’année 1865 

• Lecard, TH., “Notice sur les états Sérères et leurs productions”. Moniteur du Sénégal 

et Dépendances, 1860 

• Mage, E., « Les Rivières de Sine et de Saloum (côte occidentale d’Afrique) » Revue 

Maritime et Coloniale, T. 7, Paris, librairie de Challamel Ainé, 1833 

• Mage, E., Voyage dans le Soudan occidental, Sénégambie, Niger, 1863-1866, Paris, 

1866 (nouvelle édition, Karthala, 1980) 

• Moore, F., Travels into the Inland Parts of Africa, Londres, 1738 

• Noirot, E., « Notice sur le Sine-Saloum, [Niombato] », Journal officiel du Sénégal et 

Dépendances, 1892, PP. 184-186 

• Noirot, E., «  Notice sur le Saloum », Journal officiel du Sénégal et Dépendances, 

1892, pp. 404-452  

• Perrottet, M. S., « Voyage de Saint Louis du Sénégal à la Presqu’île du Cap-Vert, à 

Albréda sur la Gambie et à la rivière de Casamance dans le pays des Feloups-yola 

(1829) » in Nouvelles Annales des Voyages et des Sciences Géographiques, n°4, 1833 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 496 

• Rainold, R., (Trad. Boulègue J. & Marquet R) « Le voyage de Richard Rainold en 

Sénégambie (1591) ». B.I.F.A.N. B, t. XXXIII, 1971 

• Thilmans, G. & Moraes,N.I.de, « Le Routier de la côte de Guinée de Francisco Pirez 

de Carvalho (1635) », B.I.F.A.N., série B, T.XXXII, n°2, 1970, pp.343-369 

• Thilmans, G., « Le Sénégal dans l'œuvre d’Olfried Dapper. » B.I.F.A.N. Ser.B, N°3, 

1971, pp.508-563,  

• Thilmans, G. & Moraes,N.I.de, « Le passage à la petite côte du Vice-Amiral d’Estrées 

(1670) » B.I.F.A.N. Ser.B, N°4, 1977, paru en février 1978, pp.36-80 

III : Ouvrages et articles 
 

• Amselle J-L. & Mbokolo E., Au cœur de l’ethnie. Ethnie, tribalisme et Etat en Afrique 

, Ed. La Découverte,1999 

• Ancelle, J.,  Les Explorations au Sénégal et dans les contrées voisines,  Précédé d’une 

note ethnographique sur notre colonie par le général Faidherbe, Paris Maisonneuve 

frères et ch. Leclerc, ED. 1886 

• Arcin, A. Histoire de la Guinée Française, Rivières du Sud-Fouta Dialo, Région du 

Sud Soudan, Paris, Augustin Challamel, 1911 

• Archer, F. B., The Gambia Colony and Protectorate, Frank cass &co. LTD. 1967 

• Aujas, L., « La Région du Sine - Saloum : Le port de kaolack »  Extrait du Bulletin du 

Comité d’Etudes historiques et Scientifiques de L’AOF. T. XII. N° 1-2, 1929, p. 92-

132. 

• Aujas, L.,  « Les Sérères du Sénégal : mœurs et coutumes de droit privé »  B.C.S.H.S. 

de l’AOF. T.XIV. 1931 

• Ba, A., Le Takrur, des origines à la conquête par le Mali (VIe-XIIIe siècles), CRIAA-

Département d’Histoire, Université de Nouakchott, IFAN/CAD, Dakar 

• Ba, O., « Royaume du Kabou : Enquêtes Lexicales » Ethiopiques numéro 28 numéro 

spécial, octobre 1981 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 497 

• Balans Jean Louis, Autonomie Locale et Intégration Nationale au Sénégal, CEAN, 

Pedone, 1975  

• Bangoura,  M., (Traduction du chapitre  4 de l’ouvrage du capitaine Andrée Alvares 

de Almada)  Du Royaume de Borçalo, pays des « Jalofos » et des « Barbacins », et 

d’autres choses qu’on y trouve. In : Mélanges offerts en hommage au Professeur 

Mbaye Guèye, Annales de la Faculté des Lettres et Sciences Humaines, janvier 2009 

• Barth  F., « Les groupes ethniques et leurs frontières », in Poutignat, Ph. et Streiff-

fenant, J., Théorie de l’Ethnicité, PUF. 1999 

• Barry  B., Le Royaume du Waalo, le Sénégal avant la conquête, Paris, 1972 

• Barry  B., « la chronologie dans la tradition orale, essai d’interprétation », Africa  

zamani, n°3, 197 

• Barry B., La Sénégambie du XVe au XIXe siécle: Traite Négrière, Islam et Conquête 

Coloniale. Paris, Éditions l’Harmattan, 1988 

• Barry  B., “Traite Nègriére et Esclavage Interne au Sénégambie au XVIIIe Siècle.” In 

De la Traite à L‟Esclavage, édités par Serge Daget. Paris: L’Harmattan, 1988. 

• Barry  B., « La Sénégambie du XVIe au XVIIIe siècle : évolution des Wolof, des 

Seereer et des Tukuloor » in Ogot, B.A., Histoire générale de l’Afrique : l’Afrique du 

XVIe au XVIIIe siècle, Vol. V. Chap. 10. Collection UNESCO, Paris, Présence 

africaine, pp.198-220, 1998 

• Bathily, A., “a discussion of the traditions of Wagadu with some reference to ancient 

Ghana, including of review of oral accounts, arabic sources and archeological 

evidence”. BIFAN, série B. T.37, N° 1, 1975   

• Bathily  A., Les Portes de L’or, Le Royaume de Galam (Sénégal) de l’ère musulmane 

au temps des nègriers (VIIIe –XVIIIe siècle), L’Harmattan, racines du présent, 1989 

• Becker  Ch. & Martin V., « Détails Historiques et politiques , mémoire inédit (1778) 

de J.A. Le Brasseur », BIFAN, T .39, série B, n°1, 1977, p.104 

• Becker  Ch., « Essai sur l’histoire du Saalum », Revue sénégalaise d’Histoire, n°1, 

janvier-juillet 1982 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 498 

• Becker  Ch., Mbodj, M., « Perspectives historiques », in, Charbit, Y., Ndiaye, S., 

(ed .), Thiongane, A., (pref.), La population du Sénégal, Dakar (SEN), Paris, Direction 

de la Prévision de la statistique, CERPAA, 1994. 

• Becker  Ch., « La place de la Sénégambie et de Gorée dans la traite atlantique 

française du XVIIIe siècle » Laboratoire de Démographie Historique de Dakar, Dakar, 

avril 1997 

• Becker  Ch., Mbaye, S., Thioub, I., AOF : réalités et héritages : Sociétés oust-

africaines et ordre colonial, 1895-1960, Vol. I. Dakar, Direction des Archives du 

Sénégal 

 

• Becker Ch.,  Martin V. et  Galais A.,  « Le mégalithisme sénégambien entre 

archéologie et ethnohistoire » Revue de Paléobiologie, Genève (décembre 2005) Vol. 

Spécial. 10, p. 135-147 

 

• Bérhaut  J.,  Flore illustrée du Sénégal, direction des Eaux et Forêts, Dakar, 1975 

• Bocoum  H., L’Âge du Fer au Sénégal, Histoire et Archéologie, IFAN, CAD. (Dakar) 

CRIAA(Nouakchott), IMP-CRI, 2000 

• Boüet-Willaumez  E., Commerce et traite des Noirs aux Côtes occidentales  d’Afrique. 

Paris Imprimerie nationale, 1848 

• Boulègue  J., « Contribution à la chronologie du royaume du Saloum » BIFAN. T.28, 

série B, n°3-4, 1966, pp.657-662 

• Boulègue  J., « Les pays wolof et seereer et le monde mande au moyen âge », 

Ethiopiques, N° 28, 1981a 

• Boulègue  J., « Un empire peul dans le Soudan occidental au début du XVIIe siècle » 

in Le sol, la parole et l’écrit : Mélanges en hommage à Raymond Mauny, Paris, 

société française d’Histoire d’Outre-mer, 1981b 

• Boulègue J., Le Grand Jolof, XIIIe-XVIe siècle, Karthala, France, 1987 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 499 

 

• Boulègue J., Les Luso-Africains de Sénégambie XVIe-XIXe siècle, Lisbon : 

Ministério da Educaçao/Instituto de Investgaçao Cientifica Tropical, 1989 

• Boulègue  J., «Conflit et Identité au Sénégal : la bataille de Bonxoy(c.1796) » in, 

chrétien ,J.P. et Triaud, J.L. (sous la direction de ) , Histoire d’Afrique. Les enjeux de 

mémoire, Karthala, 1999 

• Bourgeau J., « Notes sur les Coutumes des Sérères du Sine et du Saloum », 

B.C.E.H.S.de l’AOF, T.XVI, n°1, 1933, pp.1-65  

• Braudel  F., L’identité de la France. Espace et histoire, Flammarion, 1990 

 

• Brot  M., « Aux Confins de l’AOF et d’une Colonie Etrangère, le cas d ela guinée et 

de la Sierra Léone, 1985-1958 » in AOF : Réalités et Héritages. T. I, direction des 

Archives du Sénégal 1993 

• Brooks G. E. « Historical perspectives on the Guinéa –Bissau Region, Fifteenth to 

Nineteenth centuries” in  Vice-Almirante A. Teixeira da Mota : In Memoriam, 2 vols, 

Lisbon, Academia de Marinha/Intitu de Investigaçao Cientifica Tropical, 1987 

• Brooks G. E, Eurafricans in Western Africa: commerce, social status, Gender, and 

Religious Observances From The Sixteenth to the eighteenth century, Ohio University 

Press, 2003 

• Camps G., Les civilisations préhistoriques de l’Afrique du nord et du Sahara, Paris, 

Doin 1974,  

• Carlus  J ; « Les Sérères de la Sénégambie », Revue de géographie, T.VI, 1880 

• Cissé Y. T. & Wa Kamissoko, La grande geste du Mali. Des origines à la fondation de 

l’Empire, Paris, Karthala et Arsan, 1988 

• Cissoko S.M. & Sambou K., Recueil des traditions orales des Mandingues de Gambie 

et de Casamance, centre régional de documentation pour la tradition orale, Niger 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 500 

• Cissoko S. M., «  Introduction à  l’Histoire des Mandingues de l’Ouest » Ethiopiques, 

n°28. 1981 

• Cissoko S. M., « La Royauté (Mansaya) chez les Mandingues occidentaux, d’après 

leurs traditions orales », B.I.F.A.N. Série B, n°2, 1969  

• Copans  J., “M. A. Klein, Islam and Imperialism in Senegal. Sine-Saloum 1847-1914”, 

L'Homme, 1973, vol. 13, n° 4, p. 159. Url : 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/hom_0439-

4216_1973_num_13_4_367394 

Consulté le 20 novembre 2013 

 

• Coquery- vidrovitch C., « Le régime foncier rural en Afrique noire : essai 

d’appréhension Historique » , Mutations économiques et sociales dans la première 

moitié du XXème siècle, à la ville et à la campagne. Publication du Laboratoire «  

connaissance du tiers-monde »Univ. Paris VII. Groupe Afrique Noire. Cahier n°4 

• Coquery- vidrovitch  C., «  De la périodisation en histoire Africaine. Peut-on 

l’envisager ? A quoi sert-elle ? » in : Afrique et histoire, revue internationale, n°2, 

Verdier, 2004 

• Cormier-Salem  M.-C., (sous la direction de), Rivières du sud : Sociétés et mangroves 

ouest-africaines, 2 volumes, 1999  Coll. Hors collection 

 

• Curtin P.D., « Jihad in West Africa: Early phases and Interrelations in Mauritania and 

Senegal », in Journal of African History, XII, 1971 

 

• Curtin P.D., Economic Change in Precolonial Africa: Senegambia in the Era of the 

slave Trade. Madison, University of Wisconsin Press, 1975  

• Crosas A. P., « Des lançados aux expatriés : « l’Ethnie Blanche » entre les fleuves 

Sénégal et Casamance » Afrique et développement, Codesria, Vol. XXXIV, n° 2, 

2009, pp. 129-158 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/hom_0439-4216_1973_num_13_4_367394
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/hom_0439-4216_1973_num_13_4_367394


 501 

• De Lespinay  CH., « Un Lexique Bagnon-Floupe de la fin du XVIIe siècle : Apport à 

l’histoire du peuplement de la Casamance », in : Migrations anciennes et peuplement 

des Côtes guinéennes (sous la direction de) Gaillard, G., Cahiers Lillois, l’Harmattan, 

2000, pp. 193-213 

• Dessertine  A., Un port secondaire de la côte occidentale d’Afrique, Kaolack, Kaolack, 

Chambre de commerce, 1959 

• Diagne P., Pouvoir politique traditionnel en Afrique occidentale, Paris, Présence 

africaine, 1967  

• Diagne P., « Le Pouvoir en Afrique ». in : Le pouvoir en Afrique. Introduction à la 

culture africaine, Unesco. 1ere édition 1981. 

• Diagne P., « Les structures politiques, économiques et sociales de l’Afrique du XVIe 

au XVIIIe siècle », in Ogot, B.A., Histoire générale de l’Afrique : l’Afrique du XVIe 

au XVIIIe siècle, Vol. V. Chap. II. Collection UNESCO, Paris, Présence africaine, 

pp.46-61, 1998 

• Diop  B., « Echanges et réseaux d’échanges en Sénégambie (VIIIe – XVIe siècles », in 

Mélanges offerts en hommage au professeur Cheikh Ba, Annales de la faculté des 

Lettres et Sciences Humaines, UCAD,  hors série, T.II, 2003 

• Dieng B., L’épopée du Kajoor, Collection Thèses et Recherches, n°1, CAEC. Ed. 

Khoudia/ACCT, 1993 

• Dieng B., Société Wolof et Discours du Pouvoir. Analyse des récits épiques du 

Kajoor, PUD, 2008 

• Diouf M.M., Lances Mâles, Léopold Sédar Senghor et les traditions sérères, Niamey, 

Celtho, 1996 

• Diouf  M., « Identité ethnique et vie politique municipale, les Lebu de Rufisque (1945-

1960) » in, Chrétien, J.P. et Prunier, G. (sous la direction de) Les ethnies ont une 

histoire Karthala/Acct, 1989, PP.283-302 

• Diouf  M., Le Kajoor au XIXe siècle : Pouvoir Ceddo et conquête coloniale, Paris, 

Karthala, 1990 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 502 

• Diouf M., Histoire du Sénégal : Le modèle islamo-wolof et ses périphéries, Paris, 

Maisoneuve, Larose, 2001 

• Diouf M., « Between Ethnic Memories and Colonial History in Senegal : The MFDC 

and the struggle for independance in Casamance”, in, Ethnicity and Democracy in 

Africa (ed. Berman B. Dickson E., Kymlicka W.), James Currey LTD, 2004 

• Diouf, M., Sénégal : Les Ethnies et la nation, U.N.R.I.S.D. Forum de Tiers-Monde, 

l’Harmattan, 1998 

• Diop A.B.,  La Société Wolof, Tradition et changement :  les systèmes d’inégalité et 

de domination, Karthala, 1981 

• Diop-Maes L. M., Afrique Noire, Démographie, Sol et Histoire Présence 

Africaine/Khepera, 1996 

• Durand J.B.L.  Voyage au Sénégal T.1, chez Agasse, rue des Poitevins, An X 

• Dessertine A. : « Un port secondaire de la côte occidentale d’Afrique : Kaolack Etudes 

historique, juridique et économique des origines à 1958 », Ed. par la Chambre de 

commerce de Kaolack(Sénégal) 1959 

• Fall M., « S’adapter à la dégradation de l’environnement dans le Delta du Saloum : 

Variabilité des stratégies chez les femmes socés et niominkas du Sénégal », VertigO - 

la revue électronique en sciences de l'environnement [En ligne], Volume 9 Numéro 

2 | septembre 2009, mis en ligne le 22 septembre 2009, Consulté le 18 avril 2012. 

URL : http://vertigo.revues.org/8651 ; DOI : 10.4000/vertigo.8651  

• Fall M., « L’Etat Post –Atlantique entre terroirs et Réseaux Transculturels en 

Sénégambie XVIIe-XXe siècles : Approche Méthodologique » Revue sénégalaise 

d’histoire, nouvelle série, n°2-3. 1996-1998 

• Fall R. Le royaume du Bawol du XVIe au XIXe siècle. Thèse de 3e cycle, Univ.de 

Paris I. 1983 

• Fall/Sokhna R., « Mutations économiques et stratégies paysannes dans le bassin 

arachidier : cas de Birkelane » in : Participation paysanne & développement rural au 

Sénégal (sous la direction de ) Niang, M., Codesria, 2004 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 503 

• Fall/Sokhna R., « Colonisation et mobilité paysanne : l’Exemple du Saalum de 1887 à 

1920 » in : Mélanges en hommage au Professeur Mbaye Guèye, Annales de la Faculté 

des Lettres et Sciences humaines, 2009, pp/317-338 

• Fall/Sokhna R., « De l’actualité des sources orales en histoire d’Afrique », in, Gayibor, 

N.T., Juhé-Beaulaton,D., Gomgnimbou, M.,  (sous la direction de),L’écriture de 

l’histoire en Afrique. L’oralité toujours en question, Karthala, 2013 

• Fall Y., « Les Wolof au miroir de leur langue: Quelques observations », in, Chrétien, 

J.P. et Prunier, G. (sous la direction de) Les ethnies ont une histoire Karthala/Acct, , 

1989 

• Foucher M., Fronts et frontières. Un tour du monde géopolitique, Fayard, nouvelles 

édition revue et augmentée, 1994 

• Fouquet  J., La traite des arachides dans le pays de Kaolack..., Centre IFAN, 1958, 

Etudes  sénégalaises n° 8 

 

• Gamble D. P., The Wolof of Senegambia, together with notes on the Lebu and the 

Serer. London International African Institute. 1957. 

• Gamble D. P., “the North Bank of Gambia: Places, People, and Population (A), 

Nianija, Niani, Sami, Sandu and Wuli Districts”, Gambian Studies, n°36, Brisbane, 

California, April, 1999, pp.1-143 

• Gamble D. P., “the North Bank of Gambia: Places, People, and Population (B) The 

wolof Area: Sabah &Sanjal, Lower Saalum, Upper Saalum” Gambian Studies, n°37, 

Brisbane, California, April, 1999, pp.1-66 

• Gamble D. P., “the North Bank of Gambia: Places, People, and Population (C), The 

Nyomi, Jookadu and Badibu districts”, Gambian Studies, n°38, Brisbane, California, 

April, 1999, pp/1-142 

• Gaillard G., (sous la direction de), Migrations anciennes et Peuplement actuel des 

côtes guinéennes, Cahiers Lillois, hors série, L’Harmattan, 2000.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 504 

• Giesing C.,  « Fari Sangul, Sankule Faring, Migrations et intégration politique dans le 

Monde Mande selon les traditions des guerriers koring de la Sénégambie 

méridionale », in : Migrations anciennes et peuplement des Côtes guinéennes (sous la 

direction de) Gaillard, G., Cahiers Lillois, l’Harmattan, 2000, pp. 241-305 

• Giesing C., Vidrine, V., Ta:rikh Mandinka de Bijini (Guinée-Bissau) La mémoire des 

Mandinka et des Sòoninkee du Kaabu Traduction, notes et commentaires par Cornelia 

Giesing and Valentin Vydrine, African sources for African history, V.9, 2007 

• Glasman J., « Le Sénégal imaginé, Evolution d’une classification ethnique de 1816 

aux années 1920 » in : Afrique et histoire, revue internationale, n°2, Verdier, 2004, 

pp.111-139 

• Gravrand P., « Le Gabou dans les traditions orales sereer et Gelwar »  Ethiopiques, 

1980. 

• Gravrand P., La civilisation sereer cosaan, Dakar, NEA, 1983 

• Gravrand P., La civilisation sereer Pangool, Dakar, NEA, 1990 

• Guèye Mb.,  « Les Guelowares et le Sine », Actes du Colloque international sur les 

Traditions orales du Gabu, in,  Ethiopiques. Revue socialiste de culture négro-

africaine, n° spécial, octobre 1981, 

• Guy C., « Le Sine Saloum », in , La Géographie, T.XVIII, 1908, pp.385-458 

• Hair P.E.H., « Ethnolinguistic Continuity on the Guinea Coast” in, Journal of African 

history, VIII, 2 (1967), pp. 247-268 

• Haydara A., L’envers de l’épopée portugaise en Afrique (XVe-XXe siècles), 

L’Harmattan, 2007 

• Inikori J.E, « L’Afrique dans l’histoire du monde : la traite des esclaves et l’émergence 

d’un ordre économique dans l’Atlantique », in Ogot, B.A., Histoire générale de 

l’Afrique, Collection UNESCO, T. V, chap. IV, pp.82-119, 1998 

• Jan. J.  Epopée, histoire et société. Le cas de Soundjata. Mali et Guinée, Paris, 

Karthala, 2001.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 505 

• Jore. L.  Les Etablissements Français sur la Côte Occidentale d’Afrique de 1758 à 

1809. Paris: Société Française d’Histoire d’Outre-mer, 1965 

• Kébé  M., « La délimitation des frontières entre le Sénégal et la Gambie : un obstacle à 

l’oppression française (1885-1920) » : AOF : réalités et héritages, sociétés Ouest-

africaines et Ordre Colonial, 1895-1960, T.I. direction des Archives du Sénégal, 

Dakar. 1997 

• Kipré P., « Sur la périodisation de l’Histoire de l’Afrique de l’Ouest : le Golfe de 

Guinée », in : Afrique et histoire, revue internationale, n°2, Verdier, 2004, pp. 85-95  

• Klein, M.A., Islam and Imperialism in senegal : Sine-saloum, 1847-1914,  Stanford 

Univ.Press, Stanford, California, 1968 

• Klein M. A., « The Muslim Revolution in 19th Century Senegambia », in McCall, 

Butler & Bennet, eds., Boston University Papers on Africa, New York, Praeger, 1968, 

vol. IV. 

 

• Klein M. A., « Chiefship in Sine-Saloum 1887-1910 », in V. Turner, éd., Colonialism 

in Africa, London, Cambridge University Press, 1971, vol. III. 

 

• Klein M., « Maba ou la résistance forcée à la conquête française en Sénégambie », in, 

Les Africains, Ed. jeune Afrique, n°8, 1977. 

• Klein M. A., Sereer Tradition and the Development of Saalum, Document inédit, 

Dakar, UCAD, Département d’Histoire, 2008, I-20 p. http://tekrur-ucad.refer.sn 

• Knight-Baylac  Marie-Hélène: « Gorée et la « petite côte » : origine et développement, 

et les   relations commerciales avec les pays du sud (Jusqu’au Rio grande) 1677-

1789.»  

• Lafont F., « Le Gandoul et les Niominkas » in, B.C.E.H.S. de l’AOF, T.XXI, n° 3, 

1863. pp.385-458 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE

http://tekrur-ucad.refer.sn/


 506 

• Legrand G., « La Gambie » Extrait du Bulletin du comité d’Etudes historiques et 

scientifiques de l’Afrique Occidentale Française, T. XI, n°3, juillet-septembre 1928 

• Le Mire P.  « Petite Chronique du Djilor »   BIFAN. T. VIII, N° 164. 1946, p. 55-63 

• Le Mire P. « Le “tour-petj” ». Sénégal, 1942, n° 40, p. 909-913. 

• Ly A., La Compagnie du Sénégal, IFAN-Karthala, 1973 

• Mage E., « Les Rivières de Sine et Saloum » in, Revue Maritime Coloniale, T. XXI, 

n°3, 1863, pp. 673-679 

• Mane M., « Contibution à l’histoire du Kaabu, des origines au XIXe siècle »,  in, 

B.I.F..A.N., T.40, n°1, 1978   

• Mark P., “The Wild Bull and the Sacred Forest: Form, Meaning, and Change in 

Senegambian Initiation Masks”, in, The International Journal of African Historical 

Studies, Vol. 26, No. 2, 1993 

• Mark P., « Les « Portugais » de la Sénégambie et de Bissau : Identité et 

Architecture », in : Migrations anciennes et peuplement des Côtes guinéennes (sous la 

direction de) Gaillard, G., Cahiers Lillois, l’Harmattan, 2000, pp.467-485 

• Mark P., Portuguese style and Luso-African identity. Pre-colonial Senegambia, 

sixteen-nineteenth centuries, Bloomington, Indiana University Press, 2002  

• Martin V. & Becker  Ch., « Documents pour servir à l’histoire des îles du Saalum » in, 

BIFAN. T.41, série B, n°4, pp.722-773 

• Marty P. Etudes sur l’Islam au Sénégal, Paris, Ernest Leroux, 1917, 2 Vol. : 1, Les 

personnes, 2, Les doctrines et les institutions 

• Marty P., Etudes sénégalaises ; (1785-1826) Paris Sté de l’Histoire des colonies 

françaises, librairie La rose, 1925. 

• Mbaye S.,  « La  Femme dans le mythe de Mbegaan Nduur » Ethiopiques 

n°88. Littérature, philosophie et art 1er semestre 2012.  

• Ndour N. Dieng, S. et Fall, M.,, « Rôles des mangroves, modes et perspectives de 

gestion au Delta du Saloum (Sénégal) », VertigO - la revue électronique en sciences 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 507 

de l'environnement [En ligne], Volume 11 Numéro 3 | décembre 2011, mis en ligne le 

07 février 2012, Consulté le 18 avril 2012. URL : http://vertigo.revues.org/11515 ; 

DOI : 10.4000/vertigo.11515  

• Ngaïde A., « Identités ethniques et territorialisation en Casamance »in Etudes 

africaines de géographie par le bas, edité par Ben Arrous M., &Ki-Zerbo L., Codesria 

2009 

• Niane D.T., Soundiata ou l’épopée Mandingue, Présence africaine, 1960 

• Niane D.T., Histoire des Mandinues de l’Ouest Karthala-Arsan, 1989 

• Pélissier P., Les Paysans du Sénégal : les civilisations agraires du Cayor à la 

Casamance.  Imprimerie Fabrègue 1966 

• Perrot C.H., (sous la direction de), Lignage et territoire en Afrique aux XVIIe et XIXe 

siècles. Stratégies, compétition, Intégration, Karthala, 2000 

• Person Y., « Tradition Orale et Chronologie » in, Cahiers d’Etudes Africaines, N° 7, 

1962 

• Person Y., Samori : Une révolution Dyula. Dakar, Institut fondamental d’Afrique 

Noire, 1968 

• Reverdy J. C., « Une société d’économie rurale au Sénégal : les structures foncières 

familiales et villageoises des serer ». Centre africain des sciences humaines 

Appliquées (CASHA) 1967 

• Robinson D., Chiefs and Clerics, Abdul Bokar Kan and Futa Tooro. 1853-1891  

Clarendon Press. Oxford. 1975.  

• Robinson D., Triaud, J.L.,  (éds), le Temps des Marabouts, Karthala,  1997 

• Rodney W., Et l’Europe sous développa l’Afrique… Analyse historique et politique 

du sous développement. Editions Caribéennes.1986                                     

• Saint-MartinY., L’Empire toucouleur et la France. Un demi-siècle de relation 

diplomatiques, Dakar, Université de Dakar, 1967 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 508 

• Sall E., « Sénégambie : territoires, frontières, espaces et réseaux sociaux », Travaux et 

Documents, du Centre d’étude d’Afrique Noire, Institut d’Etudes politiques, 

Université de Bordeaux I, n°36, 1992,  

• Sall  M. , «  Familles céramiques des sites de la Vallée du fleuve Sénégal (0-1400 AD) 

et problématique des origines Serer », in, Carrefour Sahel, développements culturels et 

technologiques pendant le premier millénaire BC/AD dans l’ Afrique de l’Ouest,  édité 

par Sonja Magnavita, Lassina Koté, Peter Breunig, & Oumarou  Idé  A., 2009 

• Sall S.L., Ndiadiane Ndiaye et les origines de l’empire Wolof, L’Harmattan-IFAN, 

2011 

• Savary J. des B., Dictionnaire Universel De Commerce: Contenant Tout Ce Qui 

Concerne Le Commerce Qui Se Fait Dans Les Quatre Parties Du Monde, par terre, par 

mer, de proche en proche, & par des voyages de long cours ... : [Divisé en III Volumes 

et en IV Parties]. Contenant les Articles Du Commerce et Des Compagnies, Volume 1, 

p. 643, Numéro 2 (Livre numérique Google) 

    

 

• Schefer C., Instructions Générales données de 1763 à 1870 aux Gouverneurs et 

Ordonnateurs des Etablissements Français en Afrique Occidentale. Paris: E. 

Champion, 1921. 

• chmitz, J. « Cités noires : les républiques villageoises du Fuuta tooro(vallée du Fleuve 

Sénégal) » Cahiers d’études africaines XXXIV. 1-3. 1994. PP. 419-460 

• Smith E., « Les cousinages de plaisanterie en Afrique de l’Ouest, entre particularismes 

et universalismes »in,  Raisons politiques, no 13,  2004 

• Smith  P., « Notes sur l’organisation sociale des Diakhanke. Aspects particuliers à la 

région de Kédougou »  Cahiers du centre de Recherches Anthropologiques, n°1, in 

Bulletin et Mémoires de la Société d’Anthropologie de Paris,  T.8, XIe série, 1965 

• Tardits, C., « L’espace, indicateur historique, l’exemple Bamoum (Cameroun) » in, 

Perrot, CL.H., Lignages et territoire en Afrique aux XVIIIe et XIXe siècles, Stratégie, 

compétition, intégration Karthala, 2000 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 509 

• Traoré B., « Toponymie et histoire dans l’Ouest du Burkina Faso », Journal des 

africanistes [En ligne], 77-1 | 2007, mis en ligne le 30 septembre 2010, consulté le 21 

avril 2012. URL : http://africanistes.revues.org/1442 

• Thiam I.D.,  Maba Diakhou Ba, almamy du Rip (Sénégal), Paris, ABC, 1977 

• Thioub I., « L’école de Dakar et la production d’une écriture académique de 

l’Histoire », in Diop, M.C., (sous la direction de) Le Sénégal contemporain, 2002 

• Thioub I., (sous la direction de),  Patrimoine et Sources historiques en Afrique, 

Université cheikh Anta Diop, Union académique Internationale, Dakar, 2007 

• Thioub I., “Regard critique sur les lectures africaines de l’esclavage et de la traite 

atlantique », Historiens-Géographes, n°8, FASTEF, pp.19-21 

• Thomas B., the Atlantic Word: Europeans, Africans, Indians and their Shared History, 

1400-1900, Cambridge University Press, 2000   

• Van Chi Bonardel R., « Exemple de migrations multiformes intégrées : les migrations 

des Ñominka (îles du Bas-Saloum) », B.I.F.A.N, T.39, série B, n°4, 1977   

• Vansina J., De la tradition orale : essai de méthode  historique, Tervuren, Musée 

royale d’Afrique centrale, 1960    

• Vincent J-F. Dory, D. et Verdier, R., La Construction Religieuse du Territoire, 

L’Harmattan, connaissance des hommes, 1995                

• Wood R., “an archeological appraisal of early Europeans settlements in the 

Senegambia” Journal of African history, VIII, I. 1967, PP 39-64 

• Wright R.R., The Early History of Niumi: Settlement and Foundation of a Mandinka 

State on the Gambia River (Athens, Ohio: Ohio University Center of International 

Studies), Papers in International Studies, Africa Series No. 23. 1977 

• Walckenaer (C.A), Histoire Générale des Voyages ou Nouvelle collection des 

Relations de Voyages par Mer et par terre. Paris, Lefèvre, MDCCCXXVI, T.III, 

Voyages de François Moore dans les parties intérieures de l’Afrique contenant la 

description du pays et des habitants 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE

http://africanistes.revues.org/1442


 510 

 

IV : Thèses et Mémoires 

• Camara M.L., « Ñirohmol, un village déserté du Diokul (Saloum) (XIVe-XXe s), 

Histoire et Archéologie » Mémoire de Maîtrise, Département d’histoire, UCAD, 

2000/2001 

• Ciss  I. « Dynamique Atlantique et Transformations des Sociétés Seereer du Nord-

Ouest, de l’ère de la Traite Negrière à la Postcolonie », Thèse de Doctorat D’Etat, 

UCAD, 2O12. 

• Colvin  L.G “Kajoor and its relation with Saint Louis du Sénégal (1763-1801)” Ph.D. 

Columbia Univ., 1972 

• De Moraes N.I., “Contribution à l’Histoire de la Petite Côte (Sénégal) au XVIIe 

siècle ». (Synthèse), thèse pour le doctorat de 3e cycle, Université de Paris I, Panthéon 

Sorbonne, 1976 

• Diouf G.A., « Les Royaumes du Sine et du Saloum. Des origines au XIX e siècle. 

Mise en place du peuplement. Evolution du système économique et sociopolitique », 

UCAD-FLSH, 1984  

• Djigo  A., « Patrimoine Culturel et Naturel de la Réserve de Biosphère du Delta du 

Saloum (RBDS) : Etude de quelques croyances, pratiques traditionelles et stratégies de 

protection », Mémoire de  D.E.A., Département d’histoire, UCAD, 2000/2001 

• Faye  J., Régime Foncier Traditionnel et Réforme Foncière au Sénégal » thèse pour le 

Doctorat de III cycle, Université de Paris X, Nanterre.1982 

• Faye M., « Le Ndukumaan des origines à la bataille de Guy Njuli de 1861. 

Contribution à l’Histoire du Mbey (Saalum) », Mémoire de Maîtrise, Département 

d’histoire, UCAD, 1994/1995 

• Faye V. « La Dynamique du peuplement dans les régions arachidières du Saloum : 

l’Exemple du Saloum Oriental (Kaffrine) de 1891 à 1960 », Université Cheikh Anta 

Diop, . Thèse de 3e cycle, 1999 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 511 

• Guèye M., « Les transformations des Sociétés Wolof et sereer de l’ère de la conquête à 

la   mise en place de l’administration coloniale : 1854-1920 »  Thèse dEtat, Université 

Cheikh Anta Diop, Dakar, Sénégal, 1990 

• Kane O., « Le Fuuta Tooro des Satigi aux Almami : 1512-1807 », Dakar, UCAD, 

FLSH, Dpt d’histoire, thèse de Doctorat d’Etat. 1986 

• Mbaye  Elh. R.,  « L’Islam au Sénégal », thèse de troisième cycle, Université de 

Dakar, 1976 

• Mbaye  S., « L’Héritage de Mbegaan Nduur, Fondateur du Royaume du Saalum », 

Université Cheikh Anta Diop, Thèse de Doctorat, civilisations africaines, 2010-2011  

• Mbodj  M., « Un Exemple d’économie coloniale. Le Sine-Saloum (Sénégal), de 1887 

à 1940 : cultures arachidières et mutations sociales, Paris », Université Paris VII, 2 

tomes. [Thèses de Doctorat 3e cycle] 1978 

• Mboup  El. M., « Koungheul : trajectoires d’une ville du Saloum oriental » Mémoire 

de Maîtrise, Département d’histoire, UCAD, 2004/2005 

• Ndiaye  A.B., « Le Diokoul-Gandiaye, du terroir au Canton (XVe-XXe siècle) : 

l’Evolution d’une zone frontière du Saloum » Mémoire de Maîtrise, Département 

d’histoire, UCAD, 2003/2004  

• Ndiaye  B., « Le Jolof : De la Scission de « Ker Lat Samba » à l’occupation française 

(1759-1890) ; Mutation Sociales, Economiques  et Politiques ». Université Cheikh 

Anta Diop,  Thèse de 3e cycle d’histoire,  1996 

• Ngom  A., « Sumb, un village déserté du Loog : Histoire et Archéologie.  XIIIe-XIXe 

siècle ». Mémoire de Maîtrise en histoire, Département d’Histoire, UCAD, 2000/2001 

• Sakho  P., « Evolution des « escales » Ferroviaires du Bassin Arachidier Oriental 

(Sénégal) », Université Cheikh Anta Diop,  Thèse de 3e cycle de Géographie,  1991 

 

Sarr D., « Problématique de la mise en place de la population de Kahone du 8eme siècle à  
l’avènement de Mbegane Ndour( 1493- 1513) » Mémoire de DEA ; UCAD .FLSH. 
1993-94 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 512 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  ANNEXES 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 513 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Annexe I : Textes sur les Gelwaar et la naissance 
de Mbegaan Nduur 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 514 

 

Annexe I a : 

Enquête effectuée auprès de Lat Garang Ndiaye, ancien chef de canton et chef 

d’arrondissement par  Mr. Sidibé du centre national des arts et de la culture de Gambie, 

(NCAC). Traduction de Mamadou Guèye de l’IFAN  

                      

HISTOIRE DU SINE ET DES GELWAR PAR LAT-GARANG N’DIAYE 

.Je m’appelle Lat-Garang N’Diaye. Mes origines se trouvent au Sine, depuis mes grands 

parents. La preuve en est que ma mère est la fille aînée de Bour Sine Coumba Ndoffène, 

décédée en 1923. Mon père Fatawassel est gelwar au Sine. Il fait partie de la famille régnante. 

C’est pour toutes ces raisons que je fus inscrit en 1929 à l’école des fils de chef d’où je suis 

sorti diplômé en 1933, date à laquelle j’ai commencé à travailler. C’est en 1938 que j’ai été 

nommé chef de canton à Ndangane où j’ai fait vingt ans. De là, j’ai été affecté à Sokone 

comme chef d’arrondissement où j’ai fait huit ans. J’ai été aussi affecté comme chef 

d’arrondissement à Wackgnouna où j’ai fait sept ans, lieu de départ de ma retraite. C’est après 

que je suis venu m’installer ici à Diakhao. 

Question (Sidibé) : Quel âge avez-vous ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Je suis né en 1915, j’ai aujourd’hui 59 ans, au mois de 

décembre j’aurai 60 ans. 

Question (Sidibé) : Voulez-vous nous faire la relation historique des gelwar ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Je peux vous parler de ce que mon grand-père avait parlé à 

ma tante paternelle, la Linguère Mbacké. Vous savez d’après l’histoire, selon les occidentaux 

et les sources locales, les gelwar viennent du Mandingue, de l’empire du Mali. Durant 

l’époque où un forgeron du nom de Soumangourou Kanté avait le pouvoir et vivait à l’époque 

de Soundiata. Il contrôlait toutes les naissances. Tout bébé qui était né et qui allait devenir 

gelwar, il le tuait. D’après les occidentaux, seul Soundiata a été écarté de la tuerie à cause de 

sa longue et incurable maladie. Il n’était pas craint par le roi. Une femme du nom de Kéreng 

Couta Diabi pour chercher refuge et éviter que l’on tue son fils traversa le Bafoing et le Bakoy 

en compagnie des siens, de ses esclaves et de ses biens pour aller au Gabou en Guinée 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 515 

portugaise où elle dura longtemps. Les Peul Firdou qui habitaient là-bas sentant que si les 

gelwar prolongeaient leur séjour, allaient prendre leur pouvoir, leur livrèrent une bataille dans 

le ʺtataʺ (forteresse) appelé Trouma ou Trouba, bataille au cours de laquelle ils subirent 

beaucoup de pertes. Ils fuirent et allèrent à Farafégni, traversèrent le cours d’eau pour aller à 

Samé à côté de Nioro. Ils traversèrent de nouveau pour aller dans leur migration à Coutangou. 

Ils continuèrent leur route pour aller fonder Coular en 1210. A Coular, Masa était un jeune 

lutteur très fort et très brave, lui qui est à l’origine du peuplement du Sine par les gelwar. On a 

beaucoup parlé de lui car il lui arrivait d’aller en brousse et de tuer des (mbill) coopes de 

roseaux. Donc, c’était un homme extraordinaire. Un jour, il y avait une séance de lutte à 

Sourou à côté de Toubacouta, séance au cours de laquelle il battit tous les lutteurs, à la fin de 

la séance, il alla passer la nuit en dehors du village où en songe le djinn de Sangomar qui 

régnait dans ce pays lui apparut. Il rentra à Coular et en parla à sa mère : «  Moi, je vais 

chercher le pouvoir (maa seeti nguur) car hier nuit en songe quelque chose m’est apparu. 

C’est là-bas où je vais chercher le pouvoir », « Où ? » lui demanda-t-elle, il lui indiqua la 

direction du Sine. Il lui répondit donc que c’est là-bas où se trouve le pouvoir que je cherche. 

Sa mère lui répondit : « C’est bon ». Il fit ses préparatifs et en compagnie de ses sœurs, rentra 

dans la brousse qu’on appelle Kandjang à côté de Baria, à côté d’une forêt qu’on appelle 

Pataco. Il quitta Kandjang et alla à Sourou. 

 Lorsqu’il quitta Sourou, il alla à Sandicoli qu’il quitta pour aller à Sokone. De Sokone, 

il traversa Bil, entra dans la mer pour aller à Marfafaco. De Marfafaco, il alla à Marsoulou. De 

Marsoulou, il alla à Marlodj où il apercevait toujours l’île de Sangomar. Il passa quelques 

jours là-bas et décida d’aller créer des problèmes au djinn de Sangomar. Il construisit un 

radeau, traversa le marigot de Ndangane et alla à la porte de Sangomar. Lorsqu’il arriva à 

destination, le djinn lui fit savoir qu’il n’a pas sa place ici, il faut qu’il le combatte. D’après ce 

qu’on dit les anciens, il livra un dur combat au djinn pendant sept jours et sept nuits. Personne 

ne sortit vainqueur de ce combat. Mais toujours le djinn lui rappela qu’il ne restera pas ici. Si 

tu veux je te donnerai un gris-gris et tu continueras ton chemin mais tu n’auras pas de pouvoir 

ici à Sangomar pour avoir ici un pouvoir, il faut que tu meurs. C’est pourquoi on dit que c’est 

ici à Sangomar que les gelwar enterrent leurs morts. Il accepta l’offre du djinn qui lui donna 

un gris-gris qui a le pouvoir d’affoler les rois et de les faire fuir si on le fait bouger devant 

eux. Massa quitta alors Sangomar, traversa par la porte de Fata à côté de Fadiouth pour aller 

fonder Faboura où il passa une longue période. Ensuite, dans sa migration, il alla fonder 

Mbissel en 1230 qui devint par la suite sa capitale. C’est à Mbissel qu’il a commencé à faire 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 516 

la conquête du Sine car à cette époque dans le Sine n’habitaient que les Sérères qui vivaient 

en lamanat et par clan dont la lignée matrilinéaire était déterminante. 

Question (Sidibé) : Que signifie le lamanat ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est le propriétaire des terres, c’est lui qui était le 

souverain de toute personne qui vivait sur ses terres. Chaque lamane était souverain chez lui. 

Question (Sidibé) : Comment se passait la succession chez les lamane ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est dans la lignée matrilinéaire qu’on choisissait le 

successeur. Donc, c’est là où est venu Masa qui leur a livré des batailles qu’il gagna. C’est là 

que commença le règne des gelwar. A la mort d’un roi, l’âge et l’appartenance à la dynastie 

des gelwar étaient déterminants pour la succession du défunt roi ceci jusqu’à Mahé Cor. 

Question (Sidibé) : Le fils d’un gelwar pouvait-il succéder à son père ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est son neveu qui était intronisé, la dynastie se succédait 

dans sa lignée matrilinéaire. 

Question (Sidibé) : Est-ce que son frère pouvait être un prétendant ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est lui qui devient le successeur avant le neveu. Mais 

l’âge aussi était déterminant. 

Question (Sidibé) : Est-ce qu’un autre, différent de son neveu et de son frère pouvait être un 

prétendant ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Tous les gelwar partagent la même lignée matrilinéaire 

depuis Masa Wali. A leur arrivée dans le Sine, il y a eu des alliances entre les gelwar et 

d’autres ethnies. Mais toutes les naissances entre gelwar et avec d’autres ethnies étaient 

déclarées au niveau du roi parce que l’âge y était pour quelque chose. 

Question (Sidibé) : (inaudible). 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Coular a été fondé en 1210 par les gelwar. 

    Faboura a été fondé en 1228. 

    Mbissel a été fondé en 1230. 

    C’est en 1302 que les guelwar ont fabriqué les tambours royaux. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 517 

    Diakhao a été fondé en 1312 toujours par les gelwar. 

Question (Sidibé) : Quel est le roi qui a fondé ce village ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est le roi Mansa Wassila Faye qui fondé ce village. 

Question (Sidibé) : Quel sont les noms de familles qui ont été portés par les rois ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Il y a eu beaucoup de noms de famille. Les Diouf sont 

devenus des gelwar. Cela dépendait du mari. Si tu épousais une femme gelwar, forcément ton 

fils devenait gelwar. 

Question (Sidibé) : Quel est le nom de famille qu’il devait porter ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Un fils ne peut porter que le nom de famille de son père. 

Toi quel est ton nom de famille ? 

Question (Sidibé) : Sidibé. 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Si tu avais un fils guelwar, ce dernier porterait le nom de 

Sidibé. 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Joal qui se trouve à côté de la Petite Côte s’appelle Joal 

Diong à côté de Fadiouth. Par contre Joal Dialmayna se trouve dans le Sine. 

Question (Sidibé) : Qu’est-ce qui lie les deux Joal aux guelwar ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Il y a un lien parce qu’avant ces deux Joal faisaient partie 

intégrante du Sine. 

Question (Sidibé) : (inaudible) 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Si vous consultez la carte géographique, Mbissel se trouve à 

côté de Joal et Faboura se trouve dans ses environs. 

Question (Sidibé) : A quelle date a été fondé Joal ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est à l’arrivée de Masa que Joal a été fondé. 

Question (Sidibé) : Vous n’avez pas la date ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Non ! Je n’ai pas la date. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 518 

Question (Sidibé) : Entre Sine et Saloum qui est le plus ancien ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Sine est le plus ancien, est aussi plus ancien que le Djolof. 

C’est moi qui le dis. Ndiadiane Ndiaye le fondateur du royaume du Djolof, lorsqu’il est sorti 

du fleuve, là où il s’était caché, et qu’on ne savait rien de lui, on avait envoyé un messager 

auprès de Masa Wali Dione à Mbissel, et à cette époque déjà Masa Wali était roi. 

Question (Sidibé) : Est-ce que le Sine a dépendu du Djolof ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Non ! Le Sine n’a jamais été dépendant.  

Question (Sidibé) : Est-ce qu’il vous arrivait de vous marier avec les gelwar du Gabou ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Le Gabou est loin d’ici. Vous savez Masa vient de là-bas. 

Avant les moyens de locations n’étaient pas rapide pour quitter ici et aller au Gabou. C’est 

loin. Sur le chemin du retour, la mort pouvait te trouver en chemin. 

Question (Sidibé) : Est-ce que le Saloum a été fondé par les gelwar ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est M’begaan Ndour qui a fondé le Saloum.  

Question (Sidibé) : Comment l’a-t-il fondé ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : La nièce de Bour Sine avait une plaie qui lui faisait très mal. 

On essaya de la soigner, mais en vain. On signala au roi la présence d’un chasseur qui se 

trouve au Saloum dont on pensait qu’il pouvait la soigner. Le roi demanda son nom. On lui 

répondit qu’il s’appelle Maari N’duur. Le roi envoya un messager pour le faire venir. Il vint et 

trouva que la malade est une fille. Le roi lui demanda de la soigner. Il examina le pied et dit 

qu’il peut la soigner. Le roi répondit par l’affirmative. Il lui répondit qu’il faut qu’il l’amène 

au Saloum. Il l’amena au Saloum, la soigna jusqu’à ce qu’elle soit guérie et la ramena au 

Sine. Le roi lui offrit ce qu’il devait lui donner, lui rendit les honneurs, le remercie parce que 

c’est lui qui a soigné sa nièce. Après le retour du soigneur, les anciens du royaume avaient 

bien examiné la nièce du roi et avaient trouvé qu’elle était porteuse de quelque chose. On 

appela la jeune fille et on lui demanda ce qui lui est arrivé, elle leur répondit qu’elle est 

enceinte, on lui demanda l’auteur de cet état, elle leur répondit que c’est celui qui me 

soignait.  « A ! » répondit le roi. « Je lui ai demandé de soigner ma nièce et il la met en 

grossesse. Allez me l’appeler, je vais le tuer ». Il fit appeler Maari au Saloum. Mari vint 

répondre à l’appel du roi à Dakhao. Il arriva au coucher du soleil et le roi lui ordonna de ne 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 519 

pas passer la nuit dans sa demeure. « Va passer la nuit dehors, parce que tu m’as vraiment fait 

du mal. Demain je te tuerai ». Maari en compagnie de ses chiens, parce qu’il est chasseur, alla 

passer la nuit en dehors de la demeure du roi. Cette nuit tomba une pluie torrentielle qui créa 

des inondations dans le Sine. Le roi se réveilla pendant cette nuit et demanda à ce qu’on aille 

voir Maari à cause de ce qu’il lui a fait. On alla le voir et le trouva sous un arbre, l’espace 

dans lequel il était aucune goutte d’eau n’était tombée. Ils furent stupéfaits à cause de ce 

qu’ils ont vu, ils allèrent dire au roi : « Bour ! Il n’a pas plu là où Maari a passé la nuit. « A ! » 

répondit le roi. « Non !» lui répondit-on. « Celui-là est certainement un gelwar, il doit 

connaître quelque chose. Je le pardonne car je devais le tuer à cause de ce qu’il a fait. Dites-

lui de rentrer chez lui. Si ma nièce accouche, allez lui dire de venir baptiser son enfant ». 

Maari rentra chez lui jusqu’à l’accouchement de la nièce du roi. On l’informa et il vint pour la 

cérémonie. En cours de route, il tua deux éléphants, l’un il le donna aux gens de Diakhao pour 

la cérémonie et l’autre aux gens du Sine. Il baptisa son fils et lui donna le nom de M’begaan 

N’duur. Lorsqu’il s’apprêtait à rentrer chez lui, il prit sa chaussure du pied droit qu’il donna à 

la nièce du roi et lui recommandant de le remettre à son fils une fois devenu grand. Lorsqu’il 

atteignit l’âge où les enfants allaient jouer à la place publique, il demanda à sa mère : « Mère, 

où se trouve mon père ? » Elle lui répondit : « Fils ! Ton père était un chasseur qui habite le 

Saloum ». Le fils lui demanda : « Et jusqu’à présent, il n’est pas venu ici ? » « Non ! » lui 

répondit-elle. « Il est parti après ton baptême. Il avait d’ailleurs laissé ici sa chaussure, la 

voilà ». L’enfant consulta la chaussure et dit que son père est quelqu’un de bien. Alors, c’est 

de là où il décida de partir pour le Saloum à la recherche de son père. Son père qui était au 

Saloum eut un autre fils du nom de Menge N’duur. 

 M’begaan N’duur, c’est lui qui a livré une bataille à Yélibana qui était au trône et qui 

le destitua. Et, c’est à partir de cette époque où a commencé le règne des guelwar au Saloum. 

C’est tout ce que je sais de M’begaan N’duur .  

Question (Sidibé) : Quelles étaient les limites du Sine pendant le règne des gelwar ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Le territoire du Sine était très vaste, il s’étendait jusqu’à 

Gossas, jusqu’à Gandoung, jusqu’à Jegeem et aussi jusqu’au Cap-Vert. 

Question (Sidibé) : Quelles étaient vos relations avec le Niombato ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Il y avait une partie du Niombato qui dépendait du Sine. 

Question (Sidibé) : Vous connaissez Bankiré ? 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 520 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Non ! Je n’ai jamais entendu parler.  

Question (Sidibé) :Reparlez-moi un peu de Masa. 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : On dit Masa Wali Jonn, mais en réalité il portait le nom de 

famille Mané.  

Voilà la liste des rois : 

Masa Wali Jonn, 44 ans (1227-1253) 

Tassé Faye, 1 an (1253-1254) 

Wagane Téning Joom, 26 ans (1254-1280) 

N’diouma Dieng, 8 ans (1280-1288) 

Panga Yaye Sarr, 3 ans (1288-1291) 

Diomane Niane, 9 ans (1291-1300) 

Silmang Marone, 11 ans (1300-1311) 

Wassila Faye, 15 ans (1311-1326) 

Diessanou Faye, 11 ans (1326-1337) 

M’bégane N’dour, 8 ans (1337-1345) 

Wagane Mahé Soun, 7 ans (1345-1352) 

Diokel Fardière, 3 ans (1352-1355) 

Wa M’bissane Diop, 13 ans (1355-1368) 

Boukar Sossaye, 4 ans (1368-1372) 

Dioma Pangal, 6 ans (1372-1378) 

Wa Mone N’dong, 9 ans (1378-1387) 

N’dien O Gues, 6 ans (1387-1397) 

N’diokhobaye Mané Niane, 10 ans (1393-1403) 

Guédiopal Mané Niane, 15 ans (1403-1418) 

Silmang Laba, 12 ans (1418-1430) 

Walkhane Faye, 16 ans (1430-1446) 

Woula N’doune, 11 ans (1446-1457) 

Diogo Gnilane, 18 ans (1457-1475) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 521 

Biran Pahé Coumba Diaga, 5 ans (1475-1480) 

Diokel Laba, 6 ans (1480-1486) 

Diémane N’dong, 9 ans (1486-1495) 

Guédj N’diaye, 14 ans (1495-1509) 

Lat Souk Thioro Faye, 7 ans (1509-1516) 

Lat Souk Faye, 14 ans (1516-1530) 

Amacodou Diouf, 18 ans (1530-1548) 

Wagane Coumba Badiane, presque 100 ans (1548-1634) 

Waldiodio N’diaye, 17 ans (1634-1651) 

Samba Laobé Douddé, 8 ans (1651-1659) 

Birame Pathé, 13 ans (1659-1672) 

Lat Souk Gnilane Diouf, 16 ans (1672-1688) 

La Souk Faniame dite Lat Souk Fadièye, 10 ans (1688-1698) 

Bouka Thils Diadiel, 17 ans (1698-1715) 

Amacodu Samba Diouf, 9 ans (1715-1724) 

Bouka Thilas Sangaye, 11 ans (1724-1735) 

Bouka Thilas M’botil, 15 ans (1735-1750) 

Bouka Thilas Mahé Soun, 13 ans (1750-1763) 

Bouka Thilas Moulère, 7 ans (1763-1770) 

Amacodou Mahé N’gom, 19 ans (1770-1789) 

Lat Souk Fagname, 13 ans (1789-1802) 

N’diak Faye, 18 ans (1802-1810) 

Amacodou M’bodj, 4 ans (1810-1814) 

Amadiouf Gnilane, 33 ans (1814-1847) 

Coumba N’doffène Fa Mag qui a tué Maba, 23 ans (1847-1870) 

San Mone, 7 ans (1870-1877) 

Sémou Mak Diouf, 3 ans (1877-1880) 

Amadi Baro Diouf, 2 ans (1880-1882) 

M’backé Mak N’diaye, 2 ans (1882-1884) 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 522 

Dialgui Sira, 1 an (1884-1885) 

Niokhor Sémou, 1 an (1885-1896) 

Coumba N’doffène dit Coumba N’diem, 27 ans (1896-1923) 

Mahé Cor, 45 ans (1924-1969) 

 

Face B 

 

Question (Sidibé) : Quel est le nom de famille de Silmang ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Marone ! 

Question (Sidibé) : Quelle est l’origine du nom de famille Marone ? Est-il de l’ethnie sérère 

ou de l’ethnie socé ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Il y a parmi les Marone des socé, des sérère, des poular et 

d’autres ethnies. Sérère et Socé, c’est la même chose.  

 Il y a la bataille de Khodjolli au cours de laquelle San Mon fut tué par Sémou Mak. 

 Il y a la bataille de Somb où Maba Diakou fut tué par Coumba N’doffène. 

 Il y a la bataille de Lamgane entre Wagane et son neveu Waldiodio. 

 Pour ces trois batailles je peux te dire… 

Question (Sidibé) : Pouvez-vous me dire où a commencé vraiment l’histoire ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Je vous l’ai dit un peu plus haut. Pendant le règne de 

Soumangourou Kanté, ils ont quitté le Mali et sont allés au Gabou dans un tata qu’on appelle 

Trouba où beaucoup de gelwar furent tués au cours d’une bataille par les Peul Firdou. Ils 

fuyèrent ce lieu pour venir à Farafégni et ensuite émigrer jusqu’ici. 

Question (Sidibé) : Est-ce qu’ils ont trouvé des Socé à côté du Sine ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Oui, parce que lorsqu’ils sont arrivés, ils ont trouvé un roi 

socé nommé Mansa Moussa Kanté roi du Gabou dans la Gambie. Ce sont des Socé.  

Question (Sidibé) : Voulez-vous me parler un peu de Djilor ? 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 523 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Il y a deux Djilor. Le Djilor de Foundiougne où sont passés 

les gelwar dans le département de Foundiougne et le Djilor au Sine qui est d’ailleurs le lieu 

d’origine du père du Président de la République Léopold Sédar Senghor. Ils sont passés par 

Bil qui est un village qui se trouve à côté de Djilor. Bil et Djilor font un.  

Question (Sidibé) : Y-a-t-il toujours des gelwar jusqu’à présent ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Pour cela, je ne sais pas. Vous savez Djilor est un mot socé 

qui prononcé normalement devient Jilo. Sokone prononcé normalement devient Silo koon. 

Question (Sidibé) : (inaudible) 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Vous savez l’histoire est vaste, parce que les Sérères 

viennent  de Chine. Ils ont traversé la Mer Rouge pour venir s’installer au Fouta où ils 

régnèrent pendant longtemps. Lorsque les Arabes commencèrent à faire la pénétration dans 

cette localité en amenant la religion l’Islam, et que vous savez les Sérères, les Diolas e les 

Lébous ne connaissaient que l’alcool, donc ces gens ont fui et sont allés s’installer au Sine. 

Les Lébous sont allés au Cap-Vert et les Diolas en Casamance. 

Question (Sidibé) : S’il y avait un différend pour l’intronisation d’un roi, comment faisait-

on ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Cela ne pouvait pas arriver.  

Question (Sidibé) : Est-ce qu’il y avait une enquête de moralité ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Vous savez il y avait beaucoup de prétendants au trône. S’il 

arrivait qu’un règne commence à durer, le gelwar qui devait lui succéder fomentait un coup 

pour le destituer afin de prendre le pouvoir.  

Question (Sidibé) : Celui qui venait juste après le roi ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Oui, le successeur direct du roi. Si tu fais 10, 12 ou 13 ans, 

mes alliés, de ma lignée patrilinéaire fomentaient un coup pour te destituer afin de goûter aux 

délices du pouvoir.  

Question (Sidibé) : Y a-t-il des liens entre le Sérère et le Diola ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Le sérère, le diola et le lébou sont des cousins. Ce sont des 

doomu-ndey. On ne peut pas les séparer.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 524 

Question (Sidibé) : Qui est leur gamou ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Pour cette question, il y a beaucoup de versions. Il y a la 

version des Diola et des Sérère. L’un est le cousin de l’autre. La mère et celui-là est la sœur 

du père de l’autre. C’est comme le fils d’un taureau et celui d’une vache. Donc, forcément ils 

deviennent cousins à plaisanterie.  

Question (Sidibé) : (inaudible). 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Les Sérère qui étaient lamane avant l’arrivée des gelwar 

étaient l’ethnie du Sine.  

Question (Sidibé) : Et avant les Sérère, qu’elle est l’ethnie qui était là ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Je ne peux pas répondre à cette question, parce que je ne le 

sais pas. Avant tu pouvais quitter Djakhao pour aller en Gambie sans voir de village.  

Question (Sidibé) : Est-ce qu’avant le Saloum et le Sine faisaient-ils un ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Oui, M’begaan qui était gelwar au Sine a été roi du Sine et 

du Saloum.  

Question (Sidibé) : Pourquoi est-il parti au Saloum ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Il est allé rejoindre son père au Saloum, je te l’ai dit.  

Question (Sidibé) : Vous dites que le Niombato dépendait du Sine ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Il y a une partie qui dépendait du Sine parce que Bétenti 

faisait partie du Sine. 

Question (Sidibé) : Pourquoi cette dépendance a cessé ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : C’est à cause de la colonisation. 

Question (Sidibé) : Avant l’arrivée de l’Islam, qu’elle était la religion ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Qu’elle était la religion des Diola ? 

Question (Sidibé) : L’animisme ! 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Pour nous aussi, c’était l’animisme ! 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 525 

Question (Sidibé) : Aviez-vous des objets de culte ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : En fait, cela n’existe plus. Les gens venaient prier sur la 

tombe de leur ancêtre qui était doté de pouvoirs occultes et qui pouvaient leur venir en aide. 

Question (Sidibé) : Pourquoi cela n’existe plus ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Cela n’a jamais existé. Vous savez que ce soit les Diola ou 

les Socé, ils allaient prier sur la tombe de leur ancêtre ou bien sur la tombe de quelqu’un qui 

était doté de pouvoirs occultes pour avoir de la bénédiction. 

Question (Sidibé) : Il paraît qu’ils plantaient des piquets pour matérialiser le culte ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Avant, sur la tombe on plantait du côté de la tête un canari 

ou un morceau de bois. Vous savez, les gens vont à Touba et à Tivaouane pour prier sur les 

tombes. Si la tombe n’est plus matérialisée et que l’arbre qu’on avait planté à côté avait 

grandi, c’est au pied de l’arbre que les gens vont venir prier. Alors, on dira que c’est leur lieu 

de culte or, c’est la tombe de leur ancêtre. 

Question (Sidibé) : Vous aviez beaucoup d’esclaves ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Nous, nous avions deux esclaves. Quelques fois, il arrivait 

qu’on rencontre des esclaves d’origine diola. 

Question (Sidibé) : Qu’est-ce qui est à l’origine de leur arrivée dans cette localité ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Les Diola ! Si un roi faisait prisonnier des gens, il les 

vendait pour avoir de quoi acheter de la poudre ou de l’alcool. 

Question (Sidibé) : Où achetiez-vous l’alcool ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Avant les blancs venaient à Joal. Vous connaissez le mot 

sangara ? Ce n’est ni wolof, ni diola, c’est sérère. Cela signifie Sang a gara. Sang 

(déformation de Jean) qui vend de l’alcool est arrivé.  

 

 Maintenant, je vais te parler de la cheftaine des femmes Awa Cheikh N’diaye. La 

concession se trouve là-bas. Vous savez si un roi était intronisé, on nommait une Linguère qui 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 526 

avait pouvoir de commander les femmes. Si, il y avait conflit entre deux femmes, c’est la 

Linguère qui tranchait. 

Question (Sidibé) : S’il y avait une cérémonie que faisait la Linguère ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : La Linguère venait assister à la cérémonie. 

Question (Sidibé) : Où se plaçait-elle ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Elle se plaçait devant le roi. Le roi se plaçait là-bas et elle 

de l’autre côté. 

Question (Sidibé) : Où, est-ce que le roi se procurait-il de l’argent ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Parmi ses sujets. Vous savez, les Sérères sont comme les 

Anglais. Ils aiment trop la royauté. Par exemple, la reine Elizabeth a été intronisée parce qu’il 

n’y avait pas présence d’homme. 

Question (Sidibé) : Si le cas se présentait, comment faisaient-Ils ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Cette reine serait forcément linguère et reine en même 

temps. Maintenant, il n’y a plus de royaume, mais chez les Sérères, la linguère est toujours 

nommée. 

Question (Sidibé) : Badibou avait une reine ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Ils sont de l’ethnie socé. 

Question (Sidibé) : D’où tenez-vous les dates que vous avez avancées ? 

Réponse (Lat-Garang N’Diaye) : Lorsque j’étais chef de canton et puis après chef 

d’arrondissement, j’allais voir les anciens et leur parlais. Je leur demandais quant-est-ce que 

tel village a été fondé et quel âge a-t-il ? A peu près, ils me disaient les dates. Lorsque je 

servais à Sokone, je suis allé à Coular. Coular maintenant a 763 ans. Chaque roi, je peux te 

dire la durée de son règne. Et de là, je peux fixer la date. Si je vous dis que j’ai fais ici dix ans 

et que nous sommes en 1975 donc, forcément je suis venu ici en 1965. C’est comme cela que 

j’ai procédé. 

Vous savez tout cela a fait l’objet de recherches. Donc, si quelqu’un conteste certaines dates, 

il doit mettre quelque chose à la place. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 527 

 

 

 

 

                                               Annexe I b :  

 

Archives de la station de la chaîne de radiodiffusion de Kaolack. Texte non daté. 

                   Traduction de Mamadou Guèye de l’IFAN 

                        Informateurs : Abdou Samb, El Hadji Cheikh Mbâye 

                       

Oui ! Merci Wali ! Mercredi dernier on racontait l’histoire de Guédel roi du Saalum. Mais 

aujourd’hui on veut aller jusqu’au Siin, pour parler du roi Meysa Wali Jonn, dont nous allons 

vous parler de  l’origine, de la trajectoire et des faits historiques. 

Meysa Wali Jonn est né au Gabu. Tous ses parents ont régné là-bas. Tout le monde a entendu 

parler de Dugul Yama roi du Mandeng. Partout où il est allé, il ne montait que sur un 

éléphant.  

 

Dugul Yama roi du Mandeng a engendré Dangsissa roi du Mandeng. 

Dangsissa roi du Mandeng a engendré Juub Gala roi du Mandeng. 

Juub Gala roi du Mandeng a engendré Siko Juub roi du Mandeng. 

Siko Juub roi du Mandeng a engendré Salifo Siko roi du Mandeng 

Salifo Siko roi du Mandeng a engendré Abadirou roi du Mandeng  

Abadiru roi du Mandeng a engendré Diadj Abadirou roi du Mandeng. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 528 

Jaadji Abadirou roi du Mandeng a engendré Sabaldi le géniteur de Bambi Sabaldi 

Jaadji. 

Bambi Sabaldi Jaadji est le géniteur de Juula Bambi. 

Juula Bambi est le géniteur de Sawol 

Sawol est le géniteur de Ñawol. 

Ñawol est le géniteur de Teneng Couta Diabi. 

Teneng Kuta Jaabi est le géniteur de Kongogne Camara. 

Kongogne Camara est le géniteur de Lalla Sané. 

Lalla Sane est le géniteur de Meysa Wali jonn, de Sino Mewo, de Kino Mewo et 

de Ñilaan Maane. 

 

Voilà la généalogie de lignée des gelwar qui sont originaires du Gabu. A l’éclatement de 

l’empire du Mandeng, beaucoup de gelwar sont morts. Les gelwar qui étaient des chefs de 

province et qui recevaient les honneurs partout où ils allaient, ce sont ces gelwar-là qui ont 

monté sur des éléphants et ont émigré. Une partie du groupe s’est dirigé vers Kantora et il se 

trouvait que c’était les pël qui y régnaient. L’autre partie du groupe s’est dirigée vers le Fuuta 

en passant par le désert. On les appelle des garmi mais ils sont originaires du Mandeng de la 

race des Massassou, race armée de courage. Lorsqu’ils sont arrivés à Kantora et qu’ils 

commençaient à s’installer, les pël leur ont livré une bataille très rude. C’est ainsi que dès 

qu’ils ont senti que les pël étaient très puissants, Dianké Wali qui était demi-frère de Meysa 

Wali (même père et pas même mère) lui dit : 

« Séparons-nous en deux groupes et dans chaque groupe des gelwars et des griots ». On divisa 

les socés en deux groupes. Il dit de nouveau : « L’un doit continuer  la bataille et l’autre 

groupe doit continuer son chemin pour assurer la descendance ». 

C’est ainsi que le groupe a été scindé en deux dont l’un guidé par Meysa Wali. Une nuit en 

compagnie de son groupe il quitta Kantora et partit. C’est tôt le matin que les pël les 

attaquèrent  et durant cette bataille Dianké Wali fut tué. Mais il fut mis sur un cheval et fut 

amené au Gabu. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 529 

Sur cet aspect, il y a eu beaucoup de versions. D’aucuns disent qu’on l’a amené au Gabu 

Mandeng, mais la majorité a dit qu’on l’a amené au Gabu Portugal.  

Donc le groupe se sauva et quitta Kantora. L’autre groupe fut exterminé par les peuls. C’est 

ainsi qu’ils s’installèrent à Coular. Et à Coular ils trouvèrent Fari Joom qui les accueillit.  

 

  Partie musicale 

Donc avant de donner la parole à Abdou, je voudrais vous préciser que parmi les gelwar qui 

ont quitté le Mandingue, se trouvait le roi Dangsissa. Sa nomination comme roi est venu de 

l’éclatement du Ghana. Tout le monde sait que ce sont les Arabes du Maroc (les Almoravides) 

qui avaient fait éclater le Ghana. Ils y ont pris beaucoup de vivres avec lesquelles ils ont 

chargé leurs chameaux et cela a même provoqué une famine au Ghana. La rude bataille qu’ils 

se sont livrés à été à l’origine de l’éclatement du Ghana. Mais en Afrique, à part l’Ethiopie, 

c’est l’empire du Ghana qui a régné le premier. Car le roi Mandingue Dangsissa qui est le 

géniteur de Kanka Moussa lorsqu’il allait en pèlerinage à la Mecque, il était monté sur un 

éléphant sur lequel il avait chargé beaucoup de quantités d’or. A son arrivée au Caire, le prix 

de l’or avait baissé. Il était même obligé de vendre à perte.  

Donc les gelwar après avoir quitté le Gabu Kansala, sont passés par Timbo où ils ont trouvé 

Almami Timbo avec qui ils ont livré une bataille gagnée par l’almami. C’est ainsi qu’ils sont 

allés à Diaxanor, Padja. Dans leur migration ils sont allés à Coular, ensuite à Mbissel. Meysa 

Wali était en compagnie de Sino Mew, de Coularo Mew, de Fodé Senghor, de Moussou Koto 

Sané qui a la même mère que la mère de Meysa Wali jonn. Moussou Koto Sané fut donnée en 

mariage à Oumoramane Joom un sine-sine. De cette union naquirent Massiga Joom et Teneng 

Joom.  

On donna en mariage Teneng Joom à Bukar. Elle eut Tassé Faye Teneng Joom, 

Gelwar Faye Teneng Joom,  

Wagane Faye Teneng Joom frère de Ñilaan Faye Teneng Joom. 

On donna en mariage Ñilaan Faye Teneng Joom à Marka Thiathe au Saalum à Mbudaay.  

On nous a raconté que lors de la fondation de Njongolor, parmi les gens du Siin qui l’ont 

fondé se trouvaient Tassé Faye Teneng Joom, Gelwar Faye Teneng Joom, Wagaan Faye 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 530 

Teneng Joom et Ñilaan Faye Teneng Joom leur sœur. Lorsqu’ils coupaient les arbres pour 

faire de l’espace, un bout de bois toxique piqua Ñilaan Faye. La piqûre est devenue une plaie 

qui faisait tellement mal que les soins ont duré 7 ans mais vainement.  

C’est ainsi que les Saltigue qui habitaient Payèle révélèrent un jour à roi du Siin après avoir 

consulté les fétiches : « Les tuur nous ont dit qu’il y a quelqu’un qui se trouve au Saalum qui 

s’appelle Maari Nduur dit Marka Thiathe dont on dit qu’il a le pouvoir de soigner Ñilaan ».  

Le roi du Siin y envoya un émissaire : 

-« Allez dire à Maari que le roi du Siin a une sœur qui a une plaie incurable. On dit de lui 

qu’il a un pouvoir qui lui permet de la soigner. Qu’il vienne faire ses preuves. Je lui donnerai 

10 de  tout ce qu’il aurait demandé ».  

L’envoyé alla le dire à Maari Nduur qui répondit : 

-« Allez lui dire que même s’il m’offrait tout le Siin, je ne viendrais pas ». 

L’émissaire retourna le dire au roi du Siin et ce dernier ordonna en ces termes : 

« Donc qu’on selle les chevaux et qu’on l’y amène ».  

On sella les chevaux. Il la fit accompagner par un cavalier et par deux esclaves, un homme et 

une femme. Lorsqu’ils arrivèrent Maari ordonna aux accompagnateurs de rebrousser chemin 

et de la laisser seule. On a raconté que les soins ont duré 6 mois. Ainsi Marka Thiathe la libéra 

et envoya un émissaire auprès du roi : 

-« Je demande qu’on me paye ». 

Le roi lui répondit : 

-« Une personne de petite envergure sociale ne doit pas manger mes biens ». 

L’envoyé de rendre compte à Marka qui alla consulter les fétiches et aussitôt la plaie se 

réinfecta et devint pire que ce qu’avant. C’est ainsi que la femme (Ñilaan) par sa propre 

volonté alla se faire soigner chez Maari.  

Lorsque Maari eut terminé de la soigner, il lui dit : 

-« Je te libère ». 

Mais elle lui répondit : 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 531 

-« Tu m’as soigné, je te payerai moi-même ».  

Alors, elle rassembla les dignitaires du Siin et leur dit : 

« J’ai pris la ferme volonté de me marier avec lui. Tous les princes m’avaient ont vu et 

personne n’avait voulu de moi. Donc c’est avec celui qui m’a soigné que je vais me marier ». 

Et c’est ainsi qu’on la donna en mariage. Elle eut un enfant un jour de dimanche. Alors le roi 

du Siin envoya un messager. : 

-« Allez dire à Marka Thath que Ñilaan a donné naissance à un garçon ». 

-« Attendez moi, samedi je viendrais pour le baptême de mon fils ». 

Le jour de samedi, il arriva à l’entrée du Siin et y passa la nuit avec ses compagnons du 

Saalum. On fit sortir les réserves des greniers, on pila le mil, on immola des chèvres, des 

bœufs et des moutons. On a raconté que Marka qui était un chasseur d’éléphant a donné à la 

place du mouton pour le sacrifice un éléphant. Si on l’appelle Marka Thiathe c’est parce que 

c’était un chasseur d’éléphants et d’animaux de grande taille. Après la chasse au soir, il avait 

l’habitude de s’asseoir sur une termitière et de siffler. Et dès qu’il sifflait, tous les mangoustes 

répondaient à son appel et il les tuait. Une partie du butin était destiné à ses chiens et l’autre 

partie pour lui. C’est pourquoi on le surnomme Marka Thiathe. Mais en réalité il s’appelle 

Maari Nduur. 

Donc lorsqu’il était en compagnie des gens du Saalum à l’entrée du Sine, il envoya un 

messager auprès du roi : « Je suis venu pour baptiser son neveu. Qu’il m’accueille ». 

Et aussitôt le ciel s’assombrit. La pluie commença à tomber et Marka Thiathe se leva. Il avait 

à la main un talisman de la taille d’un homme avec lequel il traça un grand cercle tout autour 

de ses compagnons. Et ceci a fait que pendant tout le temps qu’a duré la pluie, aucune goutte 

d’eau ne les avait touché. Le roi envoya un messager auprès de lui : 

-« Allez-vous enquérir de la situation des étrangers avec la pluie ». 

-« Roi du Siin » lui disent les saltigués 

-« A » ! répondit-il 

Ils lui signifièrent ceci : 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 532 

-« Celui qu’on a vu, autant lui donner un toit pour qu’il puisse baptiser son enfant. Il est 

entrain de chanter et de danser ; malgré la pluie, aucune goutte d’eau ne l’a touché ». 

C’est ainsi que le roi envoya quelqu’un pour l’accueillir afin qu’il baptise son enfant à qui il 

donna le nom de Mbegaan Nduur. C’est le premier et le dernier roi qui commanda à la fois le 

Siin et le Saalum. C’est le premier roi ici à Kawoon avant les 50 autres rois qui l’ont suivi. 

Mbegaan, a eu comme enfant Menge Nduur, une fille qu’on donna en mariage au buurba-

Jolof Jeleen Um Ñuul dont Birame Njeme Kumba Sambala Buri Joob est le père. De cette 

union naquirent Lat Menge Jeleen, Sabur Menge Jeleen, Kasa Menge Jeleen, Jokul Menge 

Dielène. 

Donc lorsque Mbegaan vint à Coular et qu’il trouva Fari Diome, il lui donna en mariage 

Ñilaan Mané. Il eut Thiassi Joom, Wala Joom, Malagan Joom, Tuurki Joom. Ceux-là sont nés 

à Coular. Mais Mbegaan n’est pas resté sur place. Il est allé à Jilor où il a trouvé un chasseur 

Diegaan qui était le laman et qui avait beaucoup de pouvoirs. Donc ceci pour vous montrer 

que Jilor est plus ancien que Mbegaan parce que le premier roi de Jilor était une femme du 

nom de Sira Bajal qui fut remplacée par Wa Coumbof. Ils appartiennent au clan des NDong. 

Beaucoup d’historiens sont unanimes à dire que leur règne n’a pas duré et aussi Mbegaan n’a 

pas fondé Jilor. La capitale ne se trouvait pas à Kawoon et aussi le royaume ne s’appelait pas 

Saalum. Le premier nom du royaume c’est Mbey qui vient de Kino Mbey l’ancêtre de 

Mbegaan. Meysa Wali Joom, lorsqu’il quitta Coular est allé directement à Kër Dabo. C’est en 

ce moment qu’il a donné en mariage ses sœurs à Coular et à Jilor. Lorsqu’il est arrivé à Kër 

Dabo, les fétiches lui ont révélé qu’il retournera sur l’eau et que s’il doit la traverser en allant 

vers le coucher du soleil, il doit faire des sacrifices sinon il lui arrivera un accident. Mais cela 

il ne l’a pas fait. C’est ainsi qu’il passa par Mar Fafaco, Mar Lodj et Mar Soum. Au cours de 

la traversée, une de ses pirogues chavira. Lorsqu’il atteignit la terre ferme, il fonda Jaxanor. 

Ensuite il fonda Mbissel. Et c’est à Mbissel qu’il quitta le pouvoir. Ses sœurs sont Ñilaan qui 

est à Coular, Kino Mbey à O Mbey qui tire son nom de Kino Mbey et Sino Méwo à Osinig. 

Tous les gelwar ont comme ancêtre Meysa Wali. Mbey aussi est leur ancêtre. Donc Meysa 

Wali est l’ancêtre de Mbegaan. Comme l’a dit Abdou à propos de l’éléphant pour le sacrifice 

du baptême. « L’éléphant a barri à Mbissel » avait-on dit. Ceci est la version des vrais 

historiens du Sine et parmi eux Léopold Sédar Senghor. Il a même cité cet éléphant. Il a dit : 

« L’éléphant de Mbissel ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 533 

Plusieurs sources disent que lorsque Mbegaan (devait commencer à lutter) devait être 

circoncis, chaque père devait immoler du tout en l’honneur de son fils. Donc lorsque que les 7 

ans furent bouclés car c’est tous les 7 ans que le roi devait autoriser la circoncision, Meysa 

Wali appela Mbegaan. Il vint. Il lui dit : 

-« Comment je vais faire. Les parents des autres (futurs circoncis) immoleront en l’honneur de 

leur fils un bœuf. Moi je ne sais pas si ton père pourra immoler un bœuf pour toi parce qu’il 

n’est qu’un simple chasseur ». 

Il lui répondit : 

-« Cela j’irais le dire à mon père ». 

Lorsque le père fut informé, il lui dit : 

-« J’immolerai un bœuf à ton honneur que même Meysa Wali Joom roi du Siin n’a jamais 

immolé. Ce sera la première fois et la dernière fois dans le Sine ». 

Lorsqu’il quitta son père Maari Nduur, il rentra à Mbissel et le roi lui demanda : 

-« Ce bœuf, quelle sera sa nature, sa taille, son origine et qui aura le pouvoir d’immoler un tel 

bœuf que même le roi du Siin n’a jamais immolé » ? 

Il lui répondit : 

-« Mon père ». 

On a raconté que tout ce que Maari Nduur devait amener pour les cérémonies de danses 

(ngomaar), il l’avait chargé sur l’éléphant. On a aussi raconté qu’il a charmé l’éléphant par 

des incantations afin de le charger lourdement. Il avait deux ânes. L’un s’appelait Tunké et 

l’autre Mbanari sur lesquels il chargea de minces filets de viande séchée. Lorsqu’il arriva à 

destination à Mbissel, et dès que les gens ont vu l’éléphant, ils ont eu peur. Les uns 

s’interrogeaient : 

-« Quel est cet animal » ? 

Les autres répondaient : 

-« C’est un éléphant ». 

-« Qui en est le propriétaire » ? demandaient certains. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 534 

-« C’est le père de Mbegaan » répondirent les autres.  

Lorsque l’éléphant fut immolé toute la viande fut enlevée. Et lorsqu’on ouvrit la panse, on y 

trouva beaucoup d’or, l’or que les gelwar héritaient de génération en génération. Et aussi c’est 

avec cet or appelé Kee-kee qu’on intronisait les gelwar. Il appartenait au néegu-ndey. On a 

raconté aussi que cet or se trouve au bas du royaume du Siin précisément à Sabou. On a 

raconté que le dernier détenteur n’ayant pas d’enfant et ne voulant plus qu’un autre l’utilisa, il 

l’enterra entre Thioupane et Diakhao. Alors lui et les Jambuurs qui l’avaient accompagné 

moururent pendant la nuit qui suit. Ainsi on chercha l’or pendant cette nuit jusqu’à l’aube 

sans le trouver. C’est pourquoi tout roi du Siin nouvellement intronisé avant d’aller passer une 

nuit à Diakhao doit d’abord aller creuser pour chercher l’or entre Thioupane et Diakhao et se 

prosterner sur les fétiches. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 535 

 

                            Annexe I c : 

          Entretien avec El Hadj Diouf  à Cakalar, 27 11 2007 

                                      Traduction de Mamadou Guèye de l’IFAN 

Cakalar fait partie de Kawoon, zone différente de Këli-Kawoon. Kawoon se limitait à Kade-

Balodji. Il s’étendait jusque derrière Gandiaye, à Guy-Sandéné. Kung comme le Ripp aussi en 

faisaient partie parce que Buur-Ripp dépendait de Kawoon. Après l’éclatement de cela, Këli -

Kawoon fut fondé. Il est composé de Cakalar, Paafa, Nduur-Nduur, Sate-Waali, Ndofaan-Nar, 

Lobaan-Gañik, Ngulule, Jiilag-seereer, NJaafate, Lat-Menge, Paraado, Maka-Kawoon, Ngac, 

Nger Kumba Daga. Tout cet espace est de  peuplement seereer.  

Kawoon s’étend jusqu’à Kade-Balodj, sa frontière avec le Jolof, Ngulul est sa frontière avec 

le Siin, Kung est sa frontière avec la Gambie.  

Koor est un terme sérère, il signifie le mâle. Baal en langage seereer signifie la couleur noire. 

D’où le nom du fondateur de Kung, Koor-Baal Senghor.  

 

Question 

Qui habitait le Ripp, 

Réponse 

Les gens du Saalum. C’est Maat Jaxer qui y était le représentant du roi. Après des études 

coraniques auprès de Babacar Mbaye à Longoor, Maba est venu habiter le Ripp. Il y trouva 

Maat Jaxer et Mbesaan un Socé. Ils allaient jusqu’au Jolof pour demander l’impôt. Celui-là, il 

s’appelle Galeñ Sonko.  

Soundjoulou ou Lalo Kéba Dramé a chanté ses louanges 

Longtemps après, il créa le Ñombato. Mais tout faisait partie du Saloum. Le Saalum s’étendait 

jusqu’à Xayag-Gumbe Yaasin derrière Kunguel.  

Lorsque Maba a rencontré Maat Jaxer il a utilisé une ruse. Il lui a dit :  

« Moi je suis marabout et je veux seulement enseigner le coran. » 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 536 

Maat Jaxer lui répondit : 

« Que cela se limite aux enfants. Je ne veux pas de vieux dedans. » 

C’est ainsi qu’il créa sa première école coranique à Kër Maba. A cette époque il voulait être 

puissant. Donc il apprit le coran aux enfants qui firent de lui leur idole. Pendant cette période, 

les marabouts étaient fatigués des persécutions des Ceddo. Diéraba Marone de Kanicunda de 

Eliyassa en Gambie s’était ligué avec Maat Jaxer. Tout cet espace faisait partie du Saloum.  

Avant le règne de Mbegaan, le Saloum s’appelait Mbey. Il y avait des Laman. La royauté a 

commencé avec Mbeegan.  

Le père de Girano xap habitait Jilor. A la mort de Girano xap, on alla prendre Lat Menge au 

Jolof. A l’époque des laman, c’était le Burba-Jolof qui commandait et le Jolof et le Saalum. 

C’est à partir de Njajaan Njaay que les Buurba ont commencé à régner. Le Siin donnait 

comme impôt au Jolof des fibres d’écorce, le Saalum du sable pour les écuries, et le Waalo de 

l’herbe fraîche pour l’aliment de bétail. 

Lorsque Mbeegan est monté sur le trône, il donna sa sœur comme épouse (au roi du Jolof). 

Maïssa du Siin est venu au Saalum et y a trouvé des laman. Mais son origine c’est Ngabu 

Kansala en Guinée Portugaise. Il s’appelait Maïssa Wali Jone et régnait sur un empire qui 

était en conflit contre Almamy Timbo le Pël-Fuuta qui tua tous les Sose sauf la famille de 

Maïssa. C’est ainsi qu’ils décidèrent de s’exiler pour éviter d’être capturés et faits esclaves. 

Lorsqu’ils partaient, ils avaient leur tuur. Vous savez que l’ombre disparaît au coucher du 

soleil, le tuur se coucha. Il leur fit savoir qu’il y a un roi devant nous sur notre route. 

Ils arrivèrent dans le Saalum, en passant d’abord par Ngapax, Kular, Jilor. Derrière Yerwago 

se trouve un baobab qu’on appelle Bambalam qui leur a servi de lieu d’installation non loin de 

l’eau. Lorsqu’ils vomirent leur petit déjeuner de la veille, les éléments se décomposèrent et 

devinrent de petits cailloux. Ce sont ces cailloux qu’on appelle aujourd’hui Mbile. Dans leur 

migration, ils s’en allèrent à Jaxanor à coté de Joal Jong et Mbissel. C’est là-bas où Maïssa 

Wali a été nommé roi malgré la présence des laman du coin. A cette époque, Lang Sogo 

Djuwaalo régnait à Joal, Diamé régnait à Fadjal, Wal Satim régnait à Ndoke, Diokel Diarrno 

régnait à Ndimag. 

Donc lorsque Maïssa vint, il trouva dans le village un conflit entre deux personnes dont l’une 

s’était accaparée des biens d’autrui. Un jour, l’oncle d’un certain Jegaan avait confié ses 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 537 

troupeaux de bœufs à quelqu’un qui s’appelait Ngor. A cette époque le témoignage n’existait 

pas. A la mort de l’oncle, Jegaan  dit à Ngor ceci : « Ces bœufs appartenaient à mon oncle. » 

A cette époque c’est le neveu qui héritait de l’oncle. Une première assemblée fut réunie, Lang 

Sogo, Diamé, Wal Satim, tous y assistèrent sans pouvoir les départager. C’était un grand 

troupeau composé de mille têtes. Maïssa leur dit ceci : « Moi je peux les départager. Allez me 

chercher un mortier. » Il demanda après du coton qu’on lui donna pour servir à équilibrer une 

charge sur la tête. Il fit appel au service d’un enfant qui avait une intelligence au dessus de la 

moyenne, qui retenait tout ce qu’il entendait. Lang Sogo lui ordonna de charger le mortier sur 

sa tête et le fit surveiller par un cavalier armé de fusil. En cours de route, en compagnie de son 

épouse, cette dernière lui dit :  

« Ngor, ce troupeau de bœufs ne nous appartient pas et comme nous rencontrons des 

difficultés autant les rendre. » 

Il répondit à son épouse : 

« Mais, tu crois que je vais me débarrasser de toutes ces richesses. » 

L’épouse lui répondit : 

« Mais tu sais qu’elles appartiennent à Jegaan. » 

Longtemps après, ils retournèrent sur leurs pas. Ensuite ce fut le tour de Jegaan . Quelques pas 

après il dit à son épouse : 

« Décharges-moi. » 

Elle lui dit : 

« Jegaan, arrêtons ce jeu. Je sais que ces biens t’appartiennent. Mais ça ne crée que des 

difficultés. Cela ne vaut pas le coup. » 

Elle lui dit : 

« J’y mettrais ma vie car c’est mon bien. Je le prendrai. » 

Tout cela, l’enfant l’enregistrait. A leur retour, Maïssa Wali leur fit savoir que l’enfant est 

votre seul juge. L’enfant se leva et désigna Jegaan comme propriétaire des bœufs. Maïssa 

Wali dit ceci : « Demain matin, que chacun amène ici du sable de son coin et qu’il en fit un 

tas, ce qui fera 4 tas. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 538 

On a déjà arbitré. 

Qui a donné le verdict ? 

Ce sont les étrangers (genar wa). 

Cette expression (genar wa) est à l’origine de gelwar. 

C’est ainsi que Maïssa Wali fut élu roi et organisa une séance de lutte. Un des lutteurs, Bukar 

Biram Faye finit par mettre en grossesse une nièce de Maïssa habitant chez Diokel Diarrno à 

Ndimag. Lorsque la fille mit un enfant au monde, Maïssa demanda à ce qu’on informe 

l’auteur des faits pour qu’il vienne baptiser son fils. Mais il refusa la paternité. Après le 

sevrage, il s’entêta dans son refus. Mais on le fit venir de force. L’enfant, on le surnommait 

Wag-Kaan. Cela signifie qu’on ne peut pas tant qu’il n’est pas là. Cela est à l’origine de 

Wagaan, le fils de Tening Joom.  

Lorsqu’il partit en exil à Ngapax, c’est là où on trouva Ndéné Fari Joom, la mère de Tening 

Joom et des gelwaar. Téming eut  

-Wagane Tening Joom,  

-Ñilaan Faye Tening Joom,  

-Maan Faye Tening Joom,  

C’est Maan qui souffrait d’une plaie. Un certain Pël qui était originaire du coin et qui 

connaissait les pouvoirs d’un certain Marka Thiadj s’en alla dire à Wagaan: 

« Je connais quelqu’un qui peut soigner ta sœur. » 

Wagaan lui demanda son adresse : 

« Où habite-il ? » 

Il lui répondit : 

« Il réside au Saalum, à Mbudaay Seelik. » 

Wagaan lui dit : 

« Emmène-la. J’y mettrais les moyens, que ça soit des esclaves ou des chevaux. Qu’elle soit 

guérie. C’est ce qui m’importe. » 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 539 

Le Pël l’emmena auprès de Maari. Longtemps après la princesse se rétablit de sa plaie. 

 

Face B 

 

La plaie fut guérie et devint une cicatrice. Lorsqu’elle mit au monde un enfant, on envoya 

quelqu’un à Mbudaay pour qu’il vienne baptiser l’enfant. A son approche, il se trouvait que le 

ciel était menaçant, Wagaan refusa de les héberger dans son palais. Il les installa à la place 

publique. Mais Marka Thiadj avait tracé un cercle autour des siens, aucune goutte ne toucha 

ses compagnons. 

Le lendemain, le roi envoya un messager pour s’enquérir de leur état. Il pensait qu’ils étaient 

mouillés. Mais l’envoyé revint l’informer qu’il n’en était rien. Il la lui donna en mariage. 

Marka Thiadj immola une antilope et baptisa son fils Mbegaan. Il fut élevé dans la cour du 

roi. Devenu grand, il voulut être élu. On lui répondit ceci : « Tu ne peux pas être élu ici. Va 

chez ton père au Saalum. » Mbudaay qui était une cité, est l’une des anciennes au Saalum. Il 

s’en alla au Saalum et y trouva un laman du nom d’Elibana Moussa.  

Mais dans un rêve, une brousse toute blanche et beaucoup d’hommes lui apparurent Il savait 

que cela est une capitale où il y avait un grand arbre à la place publique. Lorsqu’il le 

rencontra, il lui dit qu’il voulait un espace où habiter. Elibana lui répondit ceci : « Toug ! 

wékhe Thioko yato. » Cela signifie va pisser là-bas. C’est cela qui est à l’origine du nom de 

Thiofag. Il alla s’installer à Thiofag.  

Marka Thiadj Nduur est le père de Mbegaan, de Menge et de Jamboñ. Jamboñ dit à Mbegaan 

ceci :  

« Le Tukulër qui vient du Ferlo au Fouta, vous avez le même désir. Moi je peux  le tuer, et je 

sais qu’il n’aura pas d’échappatoire. » 

On lui demanda : 

« Comment ? » 

Elle répondit : 

« Je peux me transformer en serpent et le mordre à mort. » 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 540 

Elle le mordit à la mosquée. Le Tukulër dégagea violemment son pied. Au même moment 

Mbegaan se transforma en chat, la prit et fuit avec elle. A cette époque l’eau était loin d’ici. 

C’est Mbégaan qui l’a amenée ici. C’est ainsi qu’on enterra le mort à Diama Gadio derrière 

Farafégné. 

Et ce fut la fin des règnes des laman. Ainsi Mbegaan qui est gelwar et seereer, devint le 

premier roi. 

Question 

A son arrivée, il n’y avait que le laman de Kawoon ? Existait-il un autre dans le Saloum ? 

Réponse 

Il y avait qu’un seul laman dans toutes les cités. S’il meurt, un autre le remplace.  

Question 

A l’arrivée de Maïssa Wali, il y avait les laman Diarno Wa Satim et Lang Sogo à Joal. 

Etaient-ils les seuls ? 

Réponse 

Il y avait d’autres laman car les premiers étaient les premiers propriétaires. Plus haut je t’avais 

parlé du règne de Kontey Camara, de Yémbé Kama, de Diatara Tambédou et de Elibana. 

Question 

Est-ce que Yémbé Kama était une femme ? 

Réponse 

Non, non ! La femme était à Jilor et c’était avant Mbegaan. La royauté a existé à Jilor et à 

Gañik avant celle de Kawoon. 

Question 

Et pour Jokul ? 

Réponse 

Kawoon est plus ancien. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 541 

Question 

Et la femme qui se trouvait à Jilor, qui commandait-elle ? 

Réponse 

Elle s’appelle Sirabajal, c’était avant Mbegaan.  

C’est après ces faits, ces exploits que Mbegaan est allé au Jolof pour chercher des alliances 

car il venait d’être porté au trône. Il rencontra le Buurba-Jolof Birame Njeme Kumba et eut un 

entretien avec lui : 

« Je viens d’être élu roi et je voudrais m’allier avec vous. » 

Le Buurba lui fit cette remarque : 

 « Je pense que tu me rendras la monnaie à l’avenir ? » 

Il lui répondit : 

« oui. » 

Alors il lui accorda sa demande et il vit les résultats. 

Mbegaan lui dit : 

« Maintenant je vais vous donner en mariage ma sœur Jamboñ Nduur. » 

Le Buurba lui répondit : 

« Moi je suis vieux. Donnes -la à mon fils Jeleen Um Ñuul. » 

On la maria à Jeleen Um Ñuul. Elle eut Lat Menge Jeleen, Sabur Menge Jeleen, Kasa Menge 

Jeleen.  

A la mort de Mbegaan, Lat Menge voulut prendre le trône du Kawoon pour remplacer son 

oncle. Mais Girano Xap un cousin de la lignée maternelle de Mbegaan s’interposa et fut élu 

roi.  

Question 

Est-il de la même lignée maternelle que Mbegaan ? 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 542 

Réponse 

Oui, et il habitait Jilor. Alors on amena Lat Menge à Kawoon.  

Question 

Est-ce que les Seereer étaient d’accord ? 

Réponse 

C’est de droit parce que lorsque Mbegaan tua le Tukulër, juste après, il ne pouvait pas monter 

au trône. En rêve lui était apparue une place publique qu’il a cherchée partout. Un jour un Pël 

lui dit : 

« Cousin, que cherches-tu ? » 

Mbegaan lui dit : 

« Je cherche la place publique et je ne la trouve pas. » 

Le Pël lui dit : 

« Je sais que tu n’es pas doté de connaissances. Cette place publique se trouve dans l’enclos 

de mon troupeau. Viens passer la nuit avec moi. » Il vint et le Pël lui dit : « Au milieu de la 

nuit, si tu entends les bœufs beugler, saches que c’est l’arbre qui sort (de la terre). Je te 

réveillerai. » 

Au milieu de la nuit, l’arbre sortit de terre et le Pël lui dit : « Je l’ai vu, voici la place 

publique. Mais il faut que je récite des formules magico religieuses, sinon l’arbre va 

disparaître. » 

Le Pël s’appelle Ilo. Ainsi il récita les formules plusieurs fois et cria : « Obi lidito kawobi. » A 

cette époque il n’y avait pas de Wolof. La zone n’était peuplée que de Pël et de Seereer. C’est 

ainsi que Mbegaan vit 10 mbul1199. S’il s’approche de l’un d’eux, il dit : « Wonakhone ! » (qui 

signifie ne pars pas),  et l’arbre disparut. Lorsqu’il dit : « Ko wonou ! » 

L’arbre ne disparut point. C’est cela qui est à l’origine de Kawoon. C’est un Pël, il n’est pas 

Wolof.  

                                                            
1199 Celtis intégrifolia 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 543 

Maintenant lorsque les Wolof se sont installés avec leur griot joueur de kora, ils ont déformé 

en disant : « Voilà Kawoon. » (Kawoon a ngi.) C’est à partir de là que commença le règne de 

Mbegaan. 

Lorsque le père de Mbegaan se préparait pour son baptême, il avait récité des formules 

magico religieuses avant de tuer l’éléphant au Siin. Il était le plus puissant de toute la contrée. 

A la mort de son oncle Wagaan, il fut en même temps roi du Siin et du Saalum. 

Tening Joom eut Ñilaan Faye Tening Joom, Maan Faye Tening Joom, Wagaan Faye Tening 

Joom, Tassé Faye Tening Joom. Elle eut deux garçons, Wagaan et Tassé et deux filles, Ñilaan 

et Maan.  

Maan Tening Joom eut Mbegaan. J’ai entendu l’historien Demba Lamine dire que c’est une 

certaine Ndumbé. Mais je ne vais pas le contredire.  

Question 

Pourquoi on dit que Mbegaan est de Seelik ? 

Réponse 

A cette époque Seelik était une brousse. Si le chasseur de Mbudaay, Marka Thiadj tuait une 

antilope ou un éléphant, il lui était impossible de manger tout seul cette quantité de viande. 

Alors il en faisait beaucoup de lanières. Toute personne qui voulait manger de la viande disait 

allons à la place des (seel) lanières de viande. C’est cela qui est à l’origine de Seelik. 

Question 

Lorsque Mbegaan est venu, il a régné à Jilor ? 

Réponse.  

Mbegaan n’a régné que sur Këli-Kawoon qui avait une limite. Jilor n’en faisait pas partie. 

Pendant le règne de son successeur Girano Xap, le royaume ne changea pas d’un iota.  

Pendant le règne de Lat Menge, il choisit Lat Menge comme capitale et non Kawoon. A cette 

époque le village de Lat Menge s’appelait Saaxor. Il était habité par les Saaxo. Il les chassa et 

rebaptisa le village du nom de Lat Menge.  

Ainsi il déplaça la capitale et convoqua une assemblée : 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 544 

« Je veux parler aux gens du pays. » 

Les anciens lui dirent : 

« Il reste une contrée, parmi ceux qui sont convoqués : Jilor. » 

Il demanda : 

« Quel est son statut ? » 

On lui répondit : 

« Ils ont un roi. » 

Il demanda de nouveau : 

« Et Gañik ? » 

« Ils ont un roi » lui a-t-on répondu. 

Il demanda : 

« Comment s’appelle le roi de Gañik ? » 

On lui répondit : 

« Bafou Ndaw. » 

Il demanda de nouveau : 

« Et celui de Jilor ? » 

« Diégane Coumba Birame Ndong » lui a-t-on répondu. 

Il acquiesça : 

« Bon, mais sachez qu’il ne peut pas exister trois rois dans ce pays. » 

Il attaqua Gañik et tua le roi. Il dit : « Personne ne sera roi si c’est ma volonté. » Il attaqua 

Jilor et tua le roi et le remplaça. Lorsque le représentant est parti à Jilor, le Fara-Lamb dit la 

nouvelle et on l’hébergea. Qu’on défriche pour lui (pour lui octroyer des terres). 

Si vous allez à Jilor, si vous demandez après Ngorel, on vous le montrera. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 545 

Quelques jours après, les anciens convoquaient une assemblée : « Que savez-vous du nouveau 

venu ? » si les devins consultent leurs cauris et disent : « Il n’est pas chanceux. » Alors on 

appelait le griot qui battait le tambour : 

Njabata muk 

Njabata muk 

Les anciens n’avaient pas accepté sa nomination. Ainsi il quittait Jilor et séjournait à Mbambu 

Welor où on lui préparait du sanglé pour le déjeuner, après il partait à Njatang où il s’installait 

définitivement.  

C’était la pratique avant. Si le roi nommait un représentant, s’il n’était pas accepté par les 

villageois, il s’exilait. S’il était accepté, on lui donnait une gelwar comme épouse. S’il était 

nommé Buur-Joñik, il ne résidait pas à Jilor. Il habitait à Gent-Linger, entre Peec et Jilor. 

Question 

Quelle est l’histoire de Tuura- Peec ? 

Réponse 

Au cours de la migration des gelwaar vers Joal, ils sont passés par Tuura- Peec  où régnait Wa 

Coumbof Ndong. Ce qu’ils ont vomi, on l’a entassé là-bas. Ils ne se sont pas installés dans le 

village de Jilor, mais aux environs. Lorsqu’ils ont quitté Yerwago, c’était dans leur direction.  

Question 

Comment ont réagi les gens de Gañik ? 

Réponse 

Après qu’on ait tué Bafou Ndaw, le gelwar Fefeeye fut élu. Lat Menge leur dit : 

« Pourquoi vous l’avez élu ? »  

On lui répondit : 

« Il est membre de ta lignée maternelle. » 

C’est pourquoi, jusqu’à présent à Gañik, ils choisissent eux-mêmes leur chef parmi leurs 

gelwar. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 546 

Gelwar Fefeeye faisait partie des immigrés. Lorsqu’ils sont venus à Ngapax, lui, il est resté. 

C’est dans sa famille qu’on nomme Buur-Kular, Buur-Jilaxaar, Buur-Gagnike. 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 547 

 

 

 

 

 

 

ANNEXE II : Mbegaan Nduur et Mboose, génie 
des eaux du Saalum  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 548 

Annexe II a: 

Cahier William Ponty 
 

Ecole W. Ponty 

(1945-1946) 

 

MBOSSE 

Génie des Eaux 
 

Par M’Baye Abd. El Kader 

3e M 

 

QUELQUES MOTS 

Saloum  : désigne en même temps le bras de mer et la région arrosée 

Saloum-saloum : habitant du Saloum 

« Damels »  : nom donné aux souverains du Cayor (Sénégal) 

« Bourbas »  : nom donné aux souverains du Djoloff (Sénégal) 

« Bours »  : nom donné aux souverains du Sine (Sénégal) 

« Serignes »  : nom donné aux souverains du Cap-Vert (Sénégal) 

 

P R E F A C E 

 Au temps où l’Afrique occidentale était encore fermée aux peuples étrangers, où 

" Gorée la Joyeuse"  reflétait l’influence des pays d’Europe, où Saint-Louis envoyait des 

colonnes contre Mamadou Lamine le  "prophète", Samory le conquérant ; où au Sénégal 

c’était l’époque des "damels" du Cayor, des "bourbas" du Djolof, des "bours" du Sine et des 

"sérignes" du Cap-Vert, le Saloum, contrée paisible, grâce à la sagesse de ses rois connaissait 

la prospérité et se peuplait de jour en jour au détriment de ses voisines belliqueuses… 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 549 

Aujourd’hui, sa position dans le centre sénégalais, entre le Baol aux sables brûlants et 

l’humide Casamance, en lui créant une atmosphère favorable aux cultures et au commerce lui 

fait connaître une grande affluence d’étrangers. 

 Mais quelle erreur ferait le quidam non averti qui, se basant sur la diversité des 

habitants de Kaolack, se croirait en présence d’un pays que les mouvements actuels de 

populations, les évènements sociaux, que les problèmes d’évolution auraient dépouillé de ses 

véritables mœurs… Ici, comme presque partout en Afrique Noire les missionnaires et les 

marabouts n’ont pas toujours atteint le fond des cœurs ; et l’islam – comme le catholicisme est 

teinté de quelques débris de fétichisme, fortement ancrés et dont seules les générations futures 

pourraient se défaire. Ainsi le Saloum, qui a adopté presque à l’unanimité la religion 

musulmane demeure cependant attaché aux dieux des Anciens, pourrait-on voir par là une 

influence de son voisin – le Sine, véritable pays des Sérères – avec lequel il partage depuis 

des siècles revers et succès et qui, lui, est presque resté – sauf quelques conversions à la 

religion catholique – solidement accroché aux mœurs d’autrefois ? … 

 Les renseignements qui suivent sont le résultat d’enquêtes menées auprès de la très 

vieille Diémouth Loum, directrice actuelle du culte rendu à "M’Bossé" et chez qui, la moindre 

ruelle, le moindre monument éveillent bon nombre de souvenirs sur les débuts de la ville 

commerçante de Kaolack. 

 

A   V   I   S 

 Au lecteur de voir dans certaines contradictions sur les croyances, les préceptes de 

telle ou telle religion non une négligence du chercheur mais un essai de transmission sans 

déguisement de la pensée et des idées du "Saloum-saloum" (habitant du Saloum). 

 

MYTHE  DE  CREATION 

"M’Bossé Coumbadjiguène N’Dangane Mack-sène Langado mad nô pangol" (c’est-à-dire 

M’Bossé Coumbadjiguène, le fréquenté, le grand roi des serpents) est le vrai nom du génie 

qui, dépassant le domaine des eaux étend son pouvoir sur tout le Saloum et particulièrement 

sur Kaolack et ses environs. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 550 

 Ce nom se répète indifféremment au bord de l’eau, où seuls les initiés le prononcent 

entièrement, les autres se contentant de dire : "M’Bossé"… Mais il ne saurait être question de 

voir le génie ou de l’entendre. Sa puissance qui lui est attribuée, la légende de sa création si 

récente font de M’Bossé un esprit fort respecté. 

 La légende de l’île de Coyon (île située à quelques kilomètres en amont de Kaolack) 

va nous exposer les faits moteurs de la création de cet esprit. 

 

LEGENDE DE L’ILE DE COYON 

 

 « Il y a longtemps très longtemps, Coyon, village prospère et suzerain d’un vaste 

domaine était bâti à la lisière d’une grande forêt ». Les chefs, les "Lamanes" étaient très 

respectés et très puissants. Le dernier fut Moussa Ely Bana. 

 Pendant le règne de ce dernier " lamane", le Sine avait pour roi M’Bégane N’Dour 

dont la sœur s’appelait Mengué N’Dour. 

 Un jour M’Bégane projeta de détrôner Moussa Ely Bana afin d’étendre le domaine 

royal du Sine jusqu’au cœur du Saloum. Après consultations des fétiches, ils se 

transformèrent : M’Bégane le roi en serpent, et Mengué la sœur en chatte blanche. Et un 

vendredi ils quittèrent la case royale et se rendirent à Coyon… M’Bégane profitant de ce que 

Moussa Ely Bana, souverain de Coyon prenait son repas avec quelques courtisans, 

s’introduisit dans la chaussure du "lamane" ; Mengué, la sœur se dissimula dans la haie, prête 

à sauver son frère… 

 Le repas terminé, Moussa Ely Bana se leva, se rechaussa, mais presque aussitôt il jeta 

un cri perçant tout en disant "Fangol a n’gati kham" (un serpent m’a mordu) et il tomba mort 

sur le coup. Le serpent se faufila alors vers la haie, la chatte blanche le saisit dans sa gueule et 

tous deux disparurent avant l’arrivée des courtisans… 

 Quelques jours après, M’Bégane, à la tête d’une immense armée quitta le Sine et vint 

s’installer à Coyon… Et c’est pendant une de ces nuits d’orgie au milieu des festins et des 

danses qui suivaient la nouvelle conquête, qu’un guerrier s’adressant à son roi M’Bégane 

N’Dour lui dit : « Seigneur, nous avons assez de viande de bœuf ; donnez-nous en une 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 551 

autre… » . Le souverain piqué par son orgueil et craignant de paraître faible, promit de leur en 

donner dès le lendemain… 

 Alors dans la nuit, un grand bruit se fit entendre, il réveilla et inquiéta tout le monde ; 

un véritable déluge… C’était la pointe de Sangomar qui, débordant tout à coup étalait ses 

eaux et les flots tumultueuses traversant les vastes plaines du Sine et du Saloum, se creusaient 

un chenal – sur les bords duquel est bâti aujourd’hui Kaolack – et entouraient de tout côté la 

présente forêt de Coyon… Et le lendemain, les habitants de la nouvelle île purent bien manger 

de la viande autre que celle du bœuf « en pêchant les poissons entraînés par l’eau ». 

 Et l’année suivante, les habitants du Coyon, soucieux non seulement d’avoir toujours 

du poisson mais surtout de garder le cours d’eau qui leur a été donné si miraculeusement, 

décidèrent d’en confier la surveillance à un esprit – M’Bossé – qui du sein de l’eau 

symboliserait le bienfaiteur et serait entouré de toute la reconnaissance et de tout le respect 

dus à ce dernier. 

 

M  Œ U  R  S 

 On ne saurait donner les formes de M’Bossé. La croyance à ce dernier est tellement 

poussée chez certaines gens que l’on confond souvent le "gardien" des eaux du Saloum à un 

véritable dieu. Entre autre signalons son grand pouvoir de se métamorphoser. Il n’est pas rare 

aux heures chaudes de la journée, pendant que tout se repose d’entendre certains propos à son 

sujet. On prétend l’avoir rencontré sous forme de : 

- Un cheval blanc, au grand galop à travers les rues désertes ; 

- D’une voiture attelée ; 

- D’une poule suivie de ses poussins ; 

- D’une demoiselle demandant du tabac aux promeneurs nocturnes. 

On lui attribue aussi le pouvoir de se transformer en termites qui envahissent les cases 

A l’approche de l’hivernage. Et à ce propos, il est très rare de voir un vrai "saloum-saloum" 

détruire ces animaux. Mais à vrai dire on ne lui connaît pas de formes nettes. Il passe 

seulement pour la mère des gueules tapées, qui comme les chats à Rufisque jouissent d’une 

grande considération à Kaolack, on se garde bien de les maltraiter – à fortiori les tuer malgré 

les dégâts importants qu’elles causent dans les basses cours où elles se promènent librement. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 552 

 Il est difficile, par de simples enquêtes, de découvrir l’habitat de M’Bossé, poser la 

question à un de ses disciples serait tentative vaine… Et c’est là une des raisons de la 

fréquence chez nous de certaines coutumes, je ne dirai pas absurdes, mais très gênantes au 

progrès. Essayer de pénétrer des questions supérieures sur lesquelles on doit passer sous 

silence. Et la curiosité si développée chez tous les enfants du monde est ici freinée et 

menacée. Un enfant curieux, dit-on, meurt très vite, frappé par les esprits méchants désireux 

de toujours demeurer dans l’ombre. Ainsi, s’adonne-t-on à certaines pratiques souvent sans 

but net mais purement et simplement guidé par le principe si cher aux traditionnalistes : « mes 

ancêtres le faisaient ; je dois le faire et mes descendants aussi ». 

 Ainsi donc, malgré sa grande puissance M’Bossé habite un lieu inconnu de ses 

adorateurs et le plus étonnant est qu’on ne se soucie guère de découvrir cet endroit…. Les 

premiers habitants de Kaolack, eux étaient bien fixés sur la question ; ils considéraient comme 

habitat de leur protecteur un grand arbre ("ràt" en ouolof) alors planté à l’emplacement actuel 

du bureau des douanes à Kaolack et dont les racines plongeaient dans les eaux salées du 

Saloum. Et comme prévue, ils voyaient dans ledit arbre une multitude de gueules tapées 

considérées comme les descendantes de M’Bossé. 

 Aujourd’hui les avis sont partagés et l’on considère deux lieux possibles : 

1° la pointe de Sangomar (estuaire du Saloum) soutenu par une minorité ; 

2° à Kaolack, aux environs des quais et dans les profondeurs, soutenues par la majorité où 

nous signalaient les agents du culte. 

Remarque : Ce paradoxe n’empêche cependant les uns et les autres de célébrer le culte en 

commun. 

 

HIERARCHIE  DES  GENIES 

  

 La surveillance du bras de mer Saloum n’a pas préoccupé que les habitants du Coyon. 

Et cela explique l’existence de divers génies qui se partagent le cours d’eau. Notons : 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 553 

1 – Mama Youngoumé dont le secteur se limite à l’estuaire du Saloum, connu sous le nom de 

Sangomar. Il passe pour le chef suprême parce que tenant la "tête" (estuaire). 

 Nous trouverons à partir de l’estuaire : 

2 – Laga, maître de la région de Foundiougne et aux cultes somptueux. 

3 – M’Bossé qui fait l’objet de notre étude. Subordonné immédiat de Mama Youngoumé, il 

commande le dernier secteur du Saloum. En outre deux auxiliaires lui sont attachés ; 

a) – Lambor Coumbadjiguène : résidant à Lat-mingué (en amont de Kaolack) ; 

b) – M’Beloubac Coumbadjiguène : à Lyndiane en aval de Kaolack 

 

POUVOIR  DU GENIE  « M’BOSSE » 

 

 La protection de M’Bossé s’étend sur tous les habitants du Saloum et même plus, 

reconnaissant de la confiance que lui avaient faite les anciens, non seulement le génie 

« surveille et enchaîne » le cours d’eau Saloum, mais il s’applique à regrouper autour de lui le 

plus de personnes… Là nous sortirons un peu du domaine des eaux, car M’Bossé joue ainsi un 

rôle important dans la vie courante du "saloum-saloum" qui le considère comme une hydre 

dressée aux portes du Saloum pour en défendre tous les habitants, et particulièrement ceux de 

Kaolack. Et il n’est pas rare d’entendre à l’annonce d’une épidémie des personnes s’écrier : 

« M’Bossé est là pour nous protéger ! ». Aussi, ce dernier va-t-il jusqu’à ordonner – par la 

voie des rêves chez les plus fervents adeptes ou la directrice du culte – certains « préventifs » 

pour immuniser, si on peut dire, ses protégés. 

 Signalons à cet effet qu’en 1938/39 (vers septembre) toutes les mères de Kaolack 

étaient tenues de se rendre au bord du Saloum, munies chacune d’une pièce de 10 centimes en 

bronze. Là, chacune (elles venaient individuellement ou en groupes), procédait à la toilette de 

son enfant, pour jeter ensuite ladite pièce dans l’eau salée. En cas d’impossibilité de la 

singulière toilette sur le lieu même, la brave femme puisait un litre d’eau environ puis 

repartait non sans avoir jeté sa pièce de monnaie ; et c’est à la maison qu’elle procédait à la 

toilette de son enfant. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 554 

 Mais si cette surveillance, cette protection sont pour les habitants du pays une garantie 

pour leur tranquillité, il n’en est pas de même pour les étrangers, artisans, cultivateurs et 

même fonctionnaires venus des rives du Sénégal et des plateaux soudanais… Ainsi, certains 

usages sont abandonnés aux autochtones par le fait même qu’ils passent pour « fixateurs 

d’étrangers ». Signalons : 

1° la consommation d’un certain fruit : le "n’taba", un "fixateur" d’étranger (voir croquis et 

renseignements au verso) 

2° la grande publicité dans l’annonce de son départ, c’est-à-dire le moment où l’on veut 

quitter Kaolack ou n’importe quelle partie du domaine de M’Bossé. 

 

 Voici, à ce propos une petite anecdote vieille de quarante ans racontée par M. Thiam 

Ibrahima, instituteur à Kaolak : 

« Mon père originaire de Rufisque, avait un frère installé à Fatick dans le Sine (voir carte). 

Mais, ce frère étant décédé, notre « Rufisquois » se rend sur les lieux, arrange les affaires du 

défunt et s’apprête à retourner tranquillement dans sa ville natale ; mais il lui vient tout à coup 

l’idée de faire un tour jusqu’au Saloum. Il réalise son rêve, séjourner quelques semaines à 

Kaolack et un beau jour s’apprête à quitter, mais il a eu soin d’aller consulter le charlatan – 

comme le font encore beaucoup de mamans avant de laisser partir leurs enfants, beaucoup de 

voyageurs avant de quitter la concession paternelle – en vue de se renseigner sur le sort qui 

l’attendait dans ce voyage. A son grand étonnement le magicien lui dit ceci : « mon ami, je ne 

te conseille pas de partir ; M’Bossé t’a déjà retenu ». 

… Notre homme, malgré les tragiques paroles du vieillard, se décide à quitter, brûlant d’envie 

de revoir son cher pays, Rufisque. Mais dans la nuit, soit par pure coïncidence ou simple 

hasard, ou – disons-le – soit l’influence magique de M’Bossé, voilà notre homme dévalisé, 

alors que couché dans une case, il avait préparé ses bagages et attendait l’aube pour prendre la 

route…. Il resta donc, se prépara à nouveau, mais y renonça tout à coup et s’installa 

définitivement à Kaolack où il fonda une famille et mourut vers 1927 ». 

 Pour cette même protection du génie, nous pouvons signaler : 

1° Un étranger qui vient se fixer ou passer un assez long moment à Kaolack est tenu à son 

premier bain dans cette localité d’ajouter environ un litre d’eau salée du Saloum à celle qu’il 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 555 

aura prise au puits ou au robinet (notons qu’il s’agit là d’indigènes encore très fortement 

attachés aux anciennes coutumes, presque insensibles aux idées nouvelles, religieuses comme 

sociales).  

2° Les parents qui ont leur enfant apeuré par les "djins" hantant les lieux solitaires, 

s’empressent  d’implorer le secours de M’Bossé, maître des "djins". Pour cela ils donnent en 

offrande un mouton entier (préparé et distribué aux indigents), puis avec la maîtresse du culte 

– aidée de ses principales auxiliaires – ils rendent un culte au génie (M’Bossé) (voir plus loin 

les détails sur le culte). 

 

3° Les femmes qui par suite d’accident et plus particulièrement du mauvais sort que leur a jeté 

quelque méchant génie –anomalies dans l’organisme dirons-nous – n’arrivent pas à enfanter 

ou perdent toujours leur bébé en bas-âge, font appel aussi à M’Bossé… Elles donnent pour 

cela le nom du génie à leur enfant qui sera ainsi mieux "gardé", mieux protégé par son 

puissant parrain. Et, à ce propos 8 sur 10 des enfants de ce genre portent à Kaolack le nom de 

M’Bossé. 

Remarque : Cette question de "yaradale" (ouolof : femmes "non stériles" mais perdant 

toujours leurs enfants en bas-âge) est d’ailleurs d’une grande importance dans l’éducation 

indigènes. Ainsi, défend-on formellement aux jeunes enfants – aux fillettes en particulier – de 

maltraiter les animaux (chat, coqs, poules, moutons, chiens et bœufs…) qui sont en contact 

direct avec eux. Car on attribue à ces bêtes le pouvoir de se venger des méchants en attirant le 

malheur sur les descendants de ceux-ci. 

 Mais, si malgré toutes ces précautions, une femme est "yaradale", elle s’ingénie à 

donner à son enfant un nom tout à fait particulier. Et ce nom exprime toujours sa certitude de 

voir disparaître sans tarder son enfant ; et cela dans le but de « toucher » les méchants génies 

qui voyant son découragement pourraient peut être avoir pitié d’elle… Les noms les plus 

usités sont chez tous les ouolofs de tout le Sénégal. 

- Ya dikone (ouolof : c’est toi qui était venu). Souligne le droit qu’a l’enfant de retourner 

d’où il était venu (l’autre monde) « puisqu’il est venu de lui-même ». 

- Sagar ou Galali (ouolof : guenille). Souligne la fragilité et par suite la possibilité de 

disparition rapide. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 556 

- N’Diapali (tenir pour le moment). Souligne la certitude d’une disparition (mort) très 

prochaine 

C   U   L   T   E 

 

TEMPS  ORDINAIRE 

 Comme caractère général, nous remarquerons que l’exécution du culte est 

exclusivement réservée aux femmes – cela ne voulant pas cependant dire que les hommes ne 

croient pas en M’Bossé. 

 Il serait très difficile d’essayer de bien distinguer depuis les origines la famille chargée 

du culte car : 

1° Tout ici se transmet de père en fils par simple recommandation orale ; 

2° Les gens agissent le plus souvent par initiation de toutes les pratiques des anciens et cela – 

d’après leur expression même – pour "vivre longtemps comme eux". 

 Enfin, pour parler du présent, le culte de M’Bossé est dirigé actuellement par trois 

sœurs, toutes âgées de plus de soixante ans (l’aînée en a plus de soixante-dix)… Cette aînée, 

qui priorité sur ses cadettes, habite Kaolack, l’une des sœurs résidant à Koutal (4 km de 

Kaolack) et l’autre à Thiofack (6 km de Kaolack). 

 Les auxiliaires devant aider nos trois directrices sont : 

a) Leurs propres filles ; 

b) Quelques descendantes des principales familles fondatrices du village de « Kaolack-

Ngalick » puis « Kaolack N’Dangane » qui grâce à la navigabilité du Saloum, s’est 

« haussé »  au rang de ville et même de premier port "arachidier" de l’A.O.F. 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 557 

Préparatifs 

 

 Le culte qui normalement est annuel se situe après les premières pluies, c’est-à-dire 

pour nos climats au mois de juillet… Par exemple, il a eu lieu pour l’année 1945, le lundi 23 

juillet… Pour mieux voir le travail de nos personnages, nous allons les suivre dans toutes 

leurs actions pendant cette journée : 

 « Nous sommes, lundi matin 23 juillet 1945 – car notons que le culte n’est exécuté 

qu’un lundi et obligatoirement après les premières pluies » … Les deux sœurs et les 

auxiliaires sont présentes. 

 A midi, changement notable. La vieille directrice sortant de sa case, porte dans les 

mains une calebasse pleine de riz. Mais attention ! Pas de riz importé d’Inde ou de Chine, 

mais un riz provenant des belles rizières de cette nuée de petites îles qui encombrent l’estuaire 

du Saloum. Elle dépose sa charge près d’un mortier (pas spécial, mais celui qui est employé 

aux usages quotidiens) et disparaît pendant quelques instants avec ses deux sœurs… pendant 

ce temps, les autres cessant tout à coup leur babillage s’approchent. Nos vieilles 

réapparaissent enfin, mais cette fois, elles ont quitté leurs habits de cour pour vêtir chacune : 

 Un mouchoir blanc ; 

Un pagne blanc ; 

 Une camisole blanche. 

(Ces habits n’étant pas en percale mais en coton tissu du pays). 

 Elles s’approchent donc du mortier comme toutes les autres et aussitôt toute 

conversation en ouolof est suspendue : à partir de cette minute on ne parle plus que le 

sérère1200 ». La langue des anciens, de ceux qui fondèrent Kaolack, de ceux qui avaient confié 

la surveillance du Saloum à M’Bossé. 

 Sur ordre de la principale directrice, deux fillettes (de la maison) s’emparent des 

lourds pilons et commencent à piler le riz que celle-ci a délicatement versé dans le mortier. 

Premier, deuxième pilage puis lavage à l’eau ordinaire. La petite assemblée demeure toujours 

recueillie ne laissant échapper de temps en temps que quelques rares observations, mais 

                                                            
1200 - Sérère : peuplade habitant le Sine. Ici, langue de cette peuplade. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 558 

toujours en Sérère… Enfin, après ce lavage, l’une des vieilles ajoute quelques poignées de 

sucre blanc ; nos deux fillettes pilent encore et bientôt obtiennent une pâte toute blanche de riz 

sucré. 

 La vieille Diemouth Loum (c‘est le  nom de la directrice) s’approche alors tenant en 

main une calebasse qu’elle a sortie avec un van et une cuillère en bois du fond de la case. Elle 

transverse elle-même la pâte dans la calebasse ou plutôt dans le lait caillé que contient ladite 

calebasse, referme celle-ci avec le van sur lequel elle pose la cuillère en bois. La préparation 

de la pâte est terminée. 

 On s’apprête maintenant pour le départ. Le va-et-vient reprend un instant ; les griots 

préparent leurs instruments, les portent en bandoulière et se gardent bien d’y toucher. Dix 

minutes et voilà le cortège en route. 

 En tête les trois directrices du culte, avec derrière elles, une fillette portant sur la tête la 

calebasse de pâte – puis au second plan les auxiliaires, les suivantes… et enfin les griots 

perdus dans la foule des curieux. Ainsi, alors que les bêtes et gens assoiffés par le chaud 

soleil, reposent dans les cases et les cours bruyantes, notre cortège cultuel s’avance en bandes 

désordonnées mais silencieuses. Par les rues désertes du quartier indigène, les avenues encore 

poussiéreuses de l’animation du matin, il arrive enfin devant le Saloum, précisément sur la 

partie de la berge comprise entre les deux premiers wharfs. Notons que les griots sont restés à 

quelques pas, car ils ne doivent pas assister à la cérémonie. 

 Cette rigueur peut s’expliquer par la conception du griot qui, chez les Sérères, est 

considéré comme naturellement inférieur à son maître, intellectuellement et économiquement. 

Aussi, ne songe-t-il jamais à accompagner son "prince"  dans un lieu saint où l’on n’a 

vraiment pas besoin de louange. 

La cérémonie 

La cérémonie commence, les trois vieilles après avoir renoués leurs pagnes et serrés 

fortement leurs mouchoirs, entrent dans l’eau, l’une d’elles – la véritable directrice – tenant la 

calebasse remplie de riz sucré au lait… quant à la foule des suivantes et des curieux, elle 

demeure sur la berge, recueillie, tout yeux et toutes oreilles… Nos trois sœurs s’avancent 

alors dans l’eau jusqu’à avoir les genoux couverts. Elles s’arrêtent alors, se tournent vers 

l’est ; en ligne et la plus vieille entre ses deux sœurs… 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 559 

Et alors, que toute l’assemblée était comme consternée, que ses deux cadettes 

baissaient la tête comme plongées dans une profonde réflexion, notre vieille commença en ces 

termes : 

                            A 

M’Bossé guéla, wofayé n’dane ina n’golokhe 

ina, … wo fayé n’dane ina m’biina n’gayenake 

ina, … wo fayé yétanoguena ine o mague insole 

wo fayé n’guéniofa ata atembalé ta a 

mayedanda kaj, ine wé m’boda ma tiafof 

n’guèndidakhinangue diame. 

 

Elle dit, puis ouvre sa calebasse puise – à l’aide de sa cuillère en bois – de la pâte de 

riz qu’elle verse doucement dans l’eau… Une, deux, trois fois, elle recommence son geste… 

puis elle reprend : 

                           B 

M’Bossé guéla, thii ine ine fope diama, fo 

wode fa halale, fa ténha mayou no n’digue né na roka. 

 

Elle recommence et bientôt tout autour d’elle s’étale une vaste nappe blanche de riz et 

de lait. 

                               C 

M’Bossé Guéla, thii fandofes fope ognouumignon, 

to mouthiladène na a thira palehérasé 

n’dakhe da m’bagoguo – m’badokhe a pakhe 

 

 Sur ce, elle baissa la tête une minute et suivie de ses deux sœurs elle sortit de l’eau (le 

tout a duré environ quinze minutes). Sur la berge la foule murmurante les accueille avec 

solennité. En un clin d’œil, les voilà entourées de toutes parts, observées par tous, comme ces 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 560 

voyageurs revenant dans leur famille après plusieurs années d’une randonnée périlleuse et 

pleine de chaos. Silence, calme de courte durée d’ailleurs, car voilà qu’après avoir pris 

chacune trois ou quatre bouchées des restes de la "céleste pâte", nos trois prêtresses 

abandonnant la calebasse à un autre groupe de femmes, les représentantes des familles 

anciennes, invitées à cette cérémonie…, et le tour de la masse est un tumulte indescriptible. 

On se précipite sur la "divine calebasse" , on puise tant bien que mal dans la pâte, on en 

mange, on s’en frotte la figure, le cou, le corps et les membres… et même les plus prévoyants 

en gardent dans du papier, du linge, dans le creux de leur main pour leurs amis ou parents 

restés à la maison… 

 Un quart d’heure passe. Le tumulte s’est apaisé peu à peu, à la manière de ces grosses 

vagues qui naissent, grossissent, puis s’abaissent progressivement pour mourir tout 

doucement sur le rivage… Mais tout à coup une voix aiguë, chevrotante même s’élève, 

dominant le murmure de la foule bigarrée. C’est la prêtresse qui entonne le chant du culte. 

Textes français (paroles du culte) 

                                        A 

O, M’Bossé, toi qui eut la confiance de nos ancêtres, 

toi que nos aïeux chargèrent de toujours demeurer notre protecteur 

toi qui reçut la mission de nous surveiller notre fleuve 

toi dont le souffle donne la pluie et favorise les cultures, 

une fois encore nous venons respectueusement à tes pieds renouveler nos vœux. 

 

                                       B 

O, M’Bossé veuille donner à tous : bonheur, santé et prospérité 

et surtout beaucoup de pluies pour l’hivernage qui commence : 

 

                                      C 

O, M’Bossé accorde à tous  tes sujets une longue vie 

et protège-les contre les épidémies dévastatrices 

afin qu’ils puissent te manifester leur reconnaissance. 

                      I 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 561 

Ka ka m’bane      ya sama maye 

Que le mil  soit abondant l’année prochaine  

 

N’Goulok             Khokhoum 

nouvelle mariée   fête-elle 

 

M’Bossé Coumbadjiguène 

(nom du génie) 

 

Damama   rog  fa nô 

j’ai tenu   Dieu et toi 

              

 II 

Rog   Sène   Bdis   Rimlane 

Dieu  sène 

 

Kala vay dou 

Colosse 

 

M’Bossé   Sène 

M’Bossé   sène 

 

Damama   rog    fa  vô 

J’ai tenu    Dieu  et  toi 

 

Traduction littéraire du chant 

                   I 

Veuille, que l’année prochaine 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 562 

Le mil soit abondant, 

Que les mariages se multiplient 

M’Bossé Sène, notre protecteur ! 

 

                  II 

Tu es le second dieu de la terre 

Tu es notre appui, aide-nous 

Dieu Sène, le colosse, le géant, l’impalpable 

Nous comptons sur Dieu et sur toi. 

 

 Une, deux fois, elle recommence, la foule reprenant toujours et à la quatrième, la 

horde s’ébranle au grand vacarme des tam-tams, aux battements de mains rythmés des 

femmes, aux cris des enfants, au babillage des fillettes, dans une atmosphère toute 

poussiéreuse. 

Kaf ka m’bane ya sama maye 

……………………………. 

……………………………. 

 

 Toujours bruyante, elle traverse ainsi l’escale, s’arrêtant devant telle ou telle maison 

de commerce, dansant et reprenant toujours sa marche lente au son criard du tam-tam doublé 

par l’écho produit au contact des cors… La vieille prêtresse mène la danse endiablée, activant 

ses compagnes ; et on la croirait rajeunie, à voir ses grands gestes et son ardeur… 

Kaf ka m’bane ya sama maye 

……………………………. 

……………………………. 

 

 Chemin faisant, voici le cortège cultuel devant le "penth" (ouolof : arbre à palabres) 

d’un des plus anciens chefs du village de Kaolack. C’est un grand tamarinier aux branches 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 563 

tordues, au tronc bossu, souvent creusé de trous, trahissant sa vieillesse. Arbre digne de 

considération vu le « respect » dont il est entouré : 

- Sa position au beau milieu d’un talus bien que gênante pour la circulation ne semble 
point préoccuper les services de la ville (nous y voyons un respect aux coutumes) ; 

- toute femme habitante véritable du pays doit faire son tour à trois reprises, suivie de 
ses compagnes avant de regagner le domicile conjugal. 

- Beaucoup de légendes, de récits plus ou moins fabuleux lui sont attachés… Ainsi, 
affirme-t-on que les prisonniers qui lui portèrent les premiers coups de cognée (car 
aucun bûcheron n’acceptait et n’accepte d’insulter ce vestige des temps anciens) furent 
trouvés raides morts dans leur cellule le lendemain du "crime"… 

Notre cortège fit donc trois fois le tour dudit arbre, toujours bruyante, avec les mêmes 

chants, les mêmes battements de mains, la même ardeur de la prêtresse, puis il démarre à 

nouveau vers le quartier indigène où il se perd bientôt parmi les rues sableuses. 

Mais, de minute en minute, au cours du trajet, le groupe a diminué et a fini par se 

disloquer devant la maison de la prêtresse… Celle-ci est rentrée dans sa demeure, suivie de 

ses deux sœurs. Elle va accrocher soigneusement à une poutre de son toit la calebasse, le van 

et la cuillère en bois, remettre ses habits de cour…. Les deux sœurs se prépareront à regagner 

leurs villages respectifs… 

Et la foule déjà dispersée ira porter jusqu’au fond des cases les plus reculées, les 

diverses péripéties de l’exécution du culte, les débris de pâte qu’elle a pu garder, les vœux 

formulés et aussi les espérances qu’il est permis de faire en l’avenir… 

 

Le culte est terminé pour cette année-la ! 

 

EN  TEMPS  DE  SECHERESSE 

 M’Bossé non seulement est le gardien des eaux du Saloum mais, est aussi considéré 

comme le régulateur des pluies. Une négligence des habitants peut le fâcher, ce qui détermine 

un arrêt plus ou moins long des pluies. 

 Et c’est une véritable concurrence le jour où les cultivateurs, las d’attendre les pluies 

tardives – ou trop espacées les unes des autres – se décident à implorer une aide. Car, si les 

musulmans réunis dans les mosquées, récitent le Coran appelant Mahomet à leur secours, les 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 564 

véritables adorateurs de M’Bossé abandonnent pour quelques instants la nouvelle religion 

(l’islam) pour "revivre la vie des Anciens". 

 La cérémonie est organisée par les femmes de la région « sinistrée » sous la direction 

de la plus âgée en général. Elle se passe en pleine brousse, loin de toute habitation et consiste 

en une répétition du culte proprement dit, à quelques différences près. 

 Ici, les femmes se travestissent en hommes (petite culotte - "sogne" en ouolof – le 

caftan – chapeau de paille). Les griots revêtent des camisoles et des pagnes. En plus des 

chants et des danses, elles s’appliquent à exécuter des tours comiques, des grimaces devant le 

cours d’eau et cela afin de dissiper la colère de leur dieu. 

 Cette façon de faire pleuvoir est fort appréciée dans les milieux encore fortement 

attachés aux coutumes. « Les femmes qui organisent la cérémonie ne rentrent jamais dans leur 

case sans être trempées par les pluies enfin déchaînées », vous affirme tout "saloum-saloum". 

 Aussi, assiste-t-on le lendemain, dans les lougans bien arrosés à de vives discussions 

entre musulmans attribuant l’averse de la veille à l’appui efficace de leur Prophète auprès du 

Créateur et fétichistes l’attribuant à la puissance de M’Bossé, leur génie … 

 Le "saloum-saloum" vous affirmera aussi que M’Bossé est capable d’arrêter 

momentanément les pluies car, l’excès d’eau nuirait au travail de ses adorateurs. 

 Ainsi, l’arc-en-ciel est considéré ici dans les milieux fortement attachés au génie 

comme un frein aux pluies, aux tornades. 

 Notons ici, une petite pratique (plutôt propre à tous les habitants du Sénégal des 

ouolofs en particulier) au sujet d’arrêt de pluie : 

 

 « L’indigène prêt à se rendre à une manifestation, mariage, tam-tam, grande fête, 

luttes… etc) en voyant que le ciel couvert annonce une tornade prochaine, s’empressera de 

faire enfouillir – par son enfant de préférence : une fillette ou un garçonnet – une poignée de 

sel de cuisine. Cette semence faite par un enfant chaste ou mieux non pubère, met un frein aux 

pluies. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 565 

 Et que de railleries, court le pauvre gamin dont la semence a "échoué" ! (c’est grave 

surtout pour les fillettes risquant de passer – aux yeux de leurs camarades – pour des 

"vieilles"). 

M’BOSSE  DANS  L’ENSEMBLE  DIVIN 

 M’Bossé est considéré non comme un dieu par ses adeptes, mais comme un agent, un 

véritable « bras droit » du Créateur. 

 Dans les eaux du Saloum qu’il surveille pour deux causes (sa demeure – 

recommandation des anciens : voir légende de création plus haut) tout est à lui, tout lui est 

soumis : poissons, lamantins, sauriens… 

 Sur le continent, ses rapports avec les animaux sont très restreints ; notons cependant : 

- les serpents qui lui sont soumis ; 

- les gueules tapées qui, passant pour ses propres filles jouissent d’une grande 
considération parmi les populations soumises au génie. 

 

Remarque : Une caste de bûcherons, originaire du Fouta sénégalais, tue et consomme ces 

bêtes aux yeux des populations et cela sans aucune représailles apparente ni de l’adoré, ni des 

adorateurs… 

 Vis-à-vis des cultures, M’Bossé passe pour le « régulateur » de la quantité d’eau totale 

de chaque hivernage. Les mauvais rendements, les famines proviendraient de négligences 

dans l’exécution du culte… Aussi, songe-t-on dès les premières récoltes au "nack" (pâte de 

riz) de la prochaine cérémonie cultuelle, en gardant quelques kilogrammes de ce riz rouge 

cultivé sur les propres terrains de M’Bossé, par ses adeptes fidèles et courageux et non là-bas, 

bien loin d’ici, dans des pays lointains ignorants peut-être l’existence du bras de mer Saloum, 

à fortiori celle d’un génie vivant en son sein. 

 Mais M’Bossé ne se contente pas, pour punir son adepte égaré, d’intervenir dans l’état 

hygrométrique et partant, l’état économique du coin de terre où vit ce dernier. Plus que cela, il 

menace la vie. Et non pas qu’il soit sanguinaire comme la panthère, mais pour se protéger, 

pour essayer de toujours « enchaîner » les enfants que lui confèrent les anciens, ces enfants 

que les influences étrangères, les évènements sociaux, le progrès lent mais sûr des peuples 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 566 

tendent à disperser… « Voilà, vous dira l’indigène du Saloum, la véritable explication de ces 

épidémies subites mais néfastes de ces pestes bovines, de ces grands accidents… ». 

 Ajoutons aussi pour être d’accord avec l’indigène du Saloum que là se trouve 

également l’explication de cette "proie" annuelle que doit capturer le bras de mer… Car à 

chaque début d’hivernage, quand les premières pluies commencent à gonfler le Saloum, que 

l’eau commence à devenir douce, toutes les mères – de Kaolack – anxieuses et tremblantes, 

souffleront doucement à leurs enfants : 

 « Mon petit, la "mer" est mauvaise ; elle n’a rien mangé encore. Evite de t’y rendre ». 

 Et en effet, il est rare de noter à Kaolack un hivernage ne comptant pas un ou plusieurs 

cas de noyade d’étrangers et d’autochtones. 

 

CONCLUSION 

 Le lecteur pourrait se demander après cette étude du génie "M’Bossé" quelle place 

occupe le "roi des eaux du Saloum" dans l’activité générale du pays ou plus précisément de la 

ville de Kaolack. M’Bossé grouperait-il autour de lui tous les habitants ? Serait-il un obstacle 

à la pénétration des religions nouvelles ? … Non ! … Comme toutes ces pratiques de nos 

ancêtres, il commence à perdre pied, comme toutes ces pratiques, il est secoué par le mode de 

vie nouveau… Hier, tout le village de Kaolack pieusement participait au culte. Mais hier 

c’était aussi la vie paisible entre les lougans de mil et la rivière poissonneuse, dans les petites 

cases dressant leurs toits pointus au milieu de la brousse, demeure des fauves et des reptiles… 

Qui songerait aujourd’hui à rassembler les soixante-dix mille "Kaolackois" au bord du 

Saloum ? Le bruit assourdissant des grues enlevant avec lenteur et sûreté les lourdes 

locomotives, le vrombissement des moteurs de camions, tout cela étourdirait le "croyant"… 

Mais plus grave encore, l’état d’esprit a subi tant d’influence au cours des années ! Le 

fétichisme autrefois si florissant à tellement reculé. L’islam, le catholicisme et plus que cela 

encore, l’évolution voilà, les véritables ennemis de M’Bossé, ceux qui font que son culte ne 

réunit même plus le dixième de la population de Kaolack… Le "thiédo" (athée en ouolof) qui 

entre chez le marabout ou le prêtre, l’enfant qui entre à l’école française, le campagnard 

quittant sa brousse reculée pour aller se frotter aux citadins, sont tous autant de déserteurs, 

autant de fidèles perdus pour le génie du Saloum. Que sera ce demain ? 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 567 

 Pourvu, dirons-nous que dans cette course vers un mode de vie nouveau, dans cet 

abandon massif et brutal de pratiques diverses, l’on sache se défaire uniquement des 

véritables entraves, pour garder et améliorer les trésors dignes de ce nom – que nous léguèrent 

nos ancêtres ! Pour nous Africains dits évolués, notre part de responsabilité est des plus 

grandes, la négliger ou la voir sous un angle autre que le véritable et le bon serait une lâcheté ; 

un manquement au devoir. Car l’évolution – cette ascension progressive vers la civilisation 

demande une base, un point de départ solide… Elle est comme la graine qui gonfle sous terre, 

puis émet une plantule d’abord, progresse pour s’épanouir ensuite ; elle est comme le point 

brillant qui naît d’abord, demeure indécis, se précise, s’affermit pour scintiller enfin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 568 

 

 

 

 

Annexe II b 

LA LEGENDE DE L’ILE KOUONG 

Publiée par Ibrahima Thiam dans la rubrique Recherches Sénégalaises de la revue Sénégal, 

Revue mensuelle de Liaison, n°53, juin 1943.   

 

 Kouong, nous disent les griots dépositaires des chroniques était une forêt déserte. Le 

premier homme qui y fonda un village fut un guerrier sérère du Nom de Guirane Magnesa. Il 

vivait à une époque où les Saloum-saloum étaient la proie de la misère et de la flamme, par 

suite des razzias et des guerres intestines fréquentes dans le pays. 

 A Guirane Magnesa, Lamane lui-même, succédèrent cinq autres Lamanes : Fari Drasi, 

Paté Passal, Diali Soulèye, Siré Eli et Moussa Eli Bana. Le village de Kouong de leur temps, 

revêtait l’aspect d’un véritable château-fort, siège d’un chef féodal. 

 A Moussa Eli Bana succéda un Guélevar (prince de sang), descendant de la famille 

royale du Sine : M’begane N’dour. Et voici comment : 

 Un jour, la sœur de M’begane, la princesse M’bengue N’dour, lui dit : 

- Que tu fais une honteuse figure de fils du grand Bour du Sine ! Pourquoi laisses-tu ces 

gens de Kouong posséder la moindre parcelle de terre et exercer des pillages dans le 

pays où tu dois régner  en maître ?  Ne veux-tu pas prendre ce village ? 

- Comment y arriverai-je, ma sœur ? Méfions-nous du brigand, surtout quand il est 

puissant. 

- Est-il donc puissant ? Continua la princesse. Nous arriverons facilement à nous 

emparer de ce village. Tu te transformeras en serpent, moi en chatte. Tu iras mordre 

Moussa Eli Bana, le chef actuel de Kouong. Je serai à tes côtés. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 569 

 M’bégane et sa sœur étaient de grands magiciens, que leur science surnaturelle rendait 

capables de pareilles transformations. Alors, ce qui fut dit fut fait. Un vendredi soir, pendant 

qu’Eli Bana soupait dans sa cour, entouré de ses sujets M’bégane se transforma en petit 

serpent et pénétra dans les chaussures du Lamane. Le repas pris, Moussa Eli Bana s’empressa  

de mettre ses babouches, aussitôt il s’écria : 

 « Fangol anghati kam ! Un serpent m’a mordu ». Et quelques minutes après il mourut.  

Avant que ses administrés eussent le temps d’écraser ce serpent maudit, une chatte 

blanche le saisit dans sa gueule tout béante et disparut. Oui, ce serpent et cette chatte étaient le 

frère et la sœur, venus en ces lieux pour la réalisation du projet miraculeux longtemps médité. 

M’bégane N’dour à la tête d’une armée traînant femmes, enfants, vieillards, bœufs et 

vaches derrière les guerriers, alla prendre possession de Kouong et fut le premier Guélevar qui 

devint chef de ce village. 

Un jour, les guerriers de M’bégane lui dirent : 

Nous sommes tes soldats. Nous t’aimerons et te serons dévoués jusqu’à la mort. Mais 

nous avons besoin d’être bien nourris pour mieux servir. Surtout nous avons besoin de viande. 

Vous avez raison, réplique le grand Bour. Je vous donnerai une viande meilleure que 

celle du bœuf. 

La nuit, grâce au pouvoir surnaturel de M’bégane, on entendait un grondement 

terrible. Etait-ce le bruit d’une grande armée, le grondement du tonnerre, un second déluge ? 

Non : c’était la mer débordant la pointe de Sangomar qui se creusait, un chenal sur la terre 

ferme et venait engloutir tous les arbres, entourer le village de Kouong, apportant ainsi du 

poisson aux habitants. 

Telle fut la création légendaire de ce bras de mer : le Saloum, sur la rive duquel est 

bâtie Kaolack. Ainsi, le village de Kouong devint île. 

Un savant sérigne, Saloum Souaré, conseilla à M’bégane de déserter l’île. Il lui montra 

sur l’autre rive, une forêt aux arbres géants, qu’il préconisait pour devenir capitale siège d’un 

grand trône. Cette nouvelle résidence prit le nom  de ʺKahôneʺ, ce qui veut dire ʺcelui qui 

futʺ. Actuellement, c’est le siège du chef de canton Fodé Diouf. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 570 

Et tandis que Kaolack se développait et prenait son importance actuelle, l’île de 

Kouong, mère du Saloum, abandonnée devint le refuge préféré des diables, si on s’en rapporte 

aux  croyances de chez nous. 

Kouong n’a pas d’enfants reconnaissants. On n’y va que pour chasser, pêcher, 

chercher la paille et le bois mort. Et, au milieu de ce pays transformé par la main de l’homme, 

l’île de Kouong reste le seul paysage du Saloum que reconnaîtraient les ancêtres, s’ils 

ressuscitaient, car elle demeure l’image vivante du passé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 571 

 

 

Annexe II c :  
Enquête de Anja Veirman 

Version de Adji Fatou Fall 

Traduction de Mamadou Guèye 

 

LE MYTHE DE M’BOSSE 

Cette version est racontée par Adji Fatou Fall à Lewna, un quartier de Kaolack, le 25 

janvier 1994 

Elle nous parle au nom de la famille gardienne du culte de M’bossé. 

Mes grands parents sont de la région du Bawol. Ils ont quitté le Bawol car il y avait la 

guerre ; ils ne voulaient pas perdre leurs biens, car ils avaient beaucoup de troupeaux et 

beaucoup d’esclaves. Les deux sœurs, Ñury et N’gira Badiane avaient perdu tous leurs 

hommes à la bataille. En ce temps-là, si tu étais riche, le roi qui gagnait la bataille, te tueras ou 

te feras esclave et il pourra confisquer tous tes biens. C’est pourquoi Ñury et N’gira ont quitté 

leur village pour s’enfuir. 

Lorsqu’elles sont arrivées à Gañik, Ñury est restée là-bas car elle était fatiguée et ne 

pouvait continuer le chemin. C’est ainsi, donc que Ñury a demandé à N’gira sa part des 

richesses. Elles se sont partagées les esclaves, les troupeaux de bœufs et l’or de N’galam. Car 

leur maman avait de l’or qu’elle utilisait pour la cueillette du coton. Cet or était composé de 

dëërem et de dëlou. 

N’gira a continué son chemin. Lorsqu’elle est venue à Kawoon, le Buur Saloum 

Mbegaan Nduur a dit à son secrétaire, Mame Njaak Ndene Maami Kawoon : « nous avons des 

visiteurs, donc, il faut que toi et Saa Penda vous vous organisiez, car c’est certainement des 

gens qui sont venus ici pour nous faire la guerre. Vous voyez la poussière, il y en a 

beaucoup ». Et, lorsque le secrétaire et Saa Penda sont allés à la rencontre de ma grand-mère 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 572 

N’gira, elle leur a dit : « Je ne suis qu’une femme avec ses esclaves et son troupeau. C’est à 

cause de la guerre que j’ai quitté le Bawol pour venir ici à Kawoon pour me réfugier ». 

Le Buur a dit de les accueillir et de les installer. On l’a installée derrière le village de 

Kawoon, dans un grand espace. Et, c’est à la fin de la journée qu’elle a dit qu’elle avait des 

serpents, des totems en serpents. On lui a demandé ses désirs, elle a répondu qu’elle voulait 

un espace très grand où elle pourra les installer. Ensuite, on est allé le dire au Buur Mbegaan 

et le Buur a donné ordre à Njaak Ndene Maami Kawoon  et à Saa Penda pour qu’ils lui 

trouvent un grand espace. 

Ils sont allés derrière le village au bord du fleuve et lui ont montré l’endroit. Ensuite 

Ngira a demandé qu’on lui creuse un trou. Elle a sorti deux graines qu’elle avait attachées à 

son pagne qu’elle a mis dans le trou. Le lendemain matin, lorsqu’on est revenu là où on a 

enterré les deux graines, au même emplacement on a trouvé des varans et des hérissons, mais 

pas de serpents. Des varans donc qui marchaient, on a aussi trouvé une plante qui a germé 

qu’on appelle  « M’bankhanasse ». Si tu vas à Kawoon, si tu regardes bien à côté, tu verras 

les arbres avec des fleurs rouges. Le lendemain donc, elle a dit qu’elle ne pourra pas habiter 

ici, car elle n’a pas assez d’espace. 

On est allé le dire au Buur Mbegaan et Buur Mbegaan a donné ordre de la guider et de 

longer le fleuve jusqu’à ce qu’elle trouve un endroit idéal. Et l’ordre a été exécuté. Ils ont 

longé le fleuve jusqu’à trouver un emplacement occupé actuellement par Kër Compagnie, là 

où on célèbre le culte du M’bossé. Et elle a dit : « Voilà, c’est ici l’endroit. Elle a donc sorti 

une graine qu’elle a semée. Le lendemain matin on a trouvé que la graine avait germé et il y 

avait un arbuste qu’on appelle « M’bakhanasse » des varans et des hérissons qui marchaient et 

qui entraient dans l’eau. On a aussi vu des traces de pas qui ressemblaient à des pas d’enfants, 

car le hérisson a les mêmes pas que ceux de l’enfant et aussi le cri du hérisson ressemble fort 

bien à celui de l’enfant. Ensuite, elle leur a dit : « Voilà mon génie s’est manifesté. Voilà les 

varans, les hérissons. C’est ici le lieu. Mon génie est arrivé ». 

Et c’est ça l’histoire du M’bossé. Et elle leur a dit que M’bossé était là. 

Elle a demandé aussitôt à occuper les lieux et en faire sa résidence principale. Ceux 

qui l’accompagnaient lui ont dit ici c’est la brousse ; mais, elle a insisté pour occuper ce lieu. 

Et lorsque le Buur Mbegaan eut écho de cela, il a donné un avis favorable pour qu’on 

l’installe là où elle l’a voulu. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 573 

C’est par la suite que le Buur Saalum Buur Mbegaan a épousé N’gira ma grand-mère ; 

et ils ont eu une fille. Ensuite, Buur Saalum lui a fait cadeau de toute la partie du port jusqu’à 

Kundam, donc tout l’usufruit que ce soit les poissons ou les produits de la terre. Donc, tout cet 

espace, c’était pour elle. Et, c’est à partir de là qu’elle s’est vraiment installée là où se trouve 

la douane, et on l’a appelé Kaolack N’dangane. Elle a duré là-bas et c’est à la suite d’un 

incendie qu’elle a quitté le lieu pur venir s’installer au quartier Diamaguene. 

La fille qu’elle a eue de ce mariage s’appelle Jamboñ Nduur. Cette Jamboñ Nduur est 

la mère de Musu Jamboñ, la mère de Adam qui est la mère de Menge Jaañ, Menge Jaañ est la 

mère de Njeme qui est la mère de ma propre mère Musu Jaane. 

Au Bawol, le varan, ils l’appelaient serpent, son nom était « Xulol ». Et le varan 

s’appelle « bar ». Le « bar » est venu ici à Kaolack et « Xulol » est resté au Bawol. Le 

« Xulol » est de couleur blanc immaculé, on ne le touche pas. 

Lorsqu’elles ont quitté le Bawol, elles ont transformé le génie en graines qu’elles ont 

attachées à leur pagne. Elles avaient un pouvoir occulte : « xam-xam». Avant de voyager, 

elles se sont partagées le culte. La plus âgée en a pris et la cadette a amené l’autre partie ici à 

Kaolack. Le serpent et le varan avaient le même emplacement au Bawol. C’était le même lieu 

de culte. 

 

Pourquoi a-t-on laissé le serpent et amené le varan ? 

C’est eux qui le savent. Il y a une partie de la famille qui est restée au Bawol et il 

fallait qu’on leur laisse quelque chose. Car, les deux sœurs avaient perdu tous leurs hommes à 

la bataille, mais elles pouvaient avoir des parents ailleurs, à Guinguinéo, à Diourbel ou 

ailleurs. 

Les premiers habitants de Kaolack, c’étaient donc mes grands parents et personne 

d’autre. Même M’butou Sow qu’on appelle chef et qui était interprète des Blancs, à son 

arrivée ici à Kaolack, c’est mon arrière grand-parent Musu Jamboñ qui l’a reçu et qui lui a 

donné une parcelle. Tous les étrangers qui sont venus ici ont trouvé déjà mes arrières grands-

parents, car c’est eux qui ont fondé la ville de Kaolack et M’butou c’est à cause de son 

instruction qu’il est devenu chef. La famille gardienne est d’origine sérère. 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 574 

 

 

Une famille de rois 

Tous nos grands-parents étaient des rois, depuis Birima Fatma. Mais, cela n’existe 

plus. Makodu qui fut le roi au Bawol a d’abord fait la guerre au Bawol avant d’être roi. Il 

n’était pas fils de roi. C’est par la guerre qu’il a été roi. Son fils Birima Fatma était Dammel 

Teeñ au Kajoor et a aussi fait la guerre au kajoor avant de devenir Dammel Teeñ. Et, c’est 

Birima qui est le père de Mamus, Mamus est le père de M’bodj Bineta, qui est la mère de 

Cendella qui est mon grand-père direct. Tous ces gens-là étaient des rois. Les Guey, Taal, 

Joxaane, c’étaient des familles qui étaient de la caste des ñeeño ; et qui faisaient partie de la 

suite du roi. Ces gens-là maintenant sont devenus des chefs. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 575 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANNEXES III : Aspects de l’Histoire du Saalum  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 576 

Annexe III a 

 

Informateur : Jabel Samb 

Khalam : Abdoulaye Samb 

06 01 69, Cassette n°5045 

 

Les Mbesaan sont originaires du Saloum. Leur origine est seereer. L’autre jour, je t’ai dit que 

Mbesaan, Senghor, Baaxum, Jagoñ,, Kital, Sadj, Wedj, Gueye, Caw étaient tous des 

Jambuuri-reew au Saalum. C’est pendant l’époque d’Elimane Lamtoro que les Mbesaan sont 

devenus Jambuuri-reew. 

C’est Elimaan Lamtoro qui a combattu Xayamangu Bana et l’a détrôné. Il a trouvé ici les 

Mbesaan, Senghor, Baaxum, Jagoñ, Kital, Saaj, Wejj, Guey, Caw.  

Ceux-ci lui ont dit : 

« Tu as une religion. Va avec et laisses-nous avec la notre. Ne t’occupes pas de nos affaires. 

Nous ne nous occuperons pas de tes affaires ». 

C’est cette raison qui est à l’origine des djambuuri-rèwe. C’est ainsi qu’il les isola de tout. 

Mais c’est pendant le règne de Mbegaan que des ndombo-tank furent attribués à ces familles.  

 

  Partie musicale 

Keïta, Konaté font un. 

Sora Musa et Sunjata ont le même père. Sora Musa dans sa migration a quitté le Mandeng, est 

allé au Badibu et y a trouvé un pouvoir régnant détenu par une femme. A cette époque, le 

royaume du Siin et le royaume du Saalum existaient. Le Jolof existait parce qu’il est passé par 

le Jolof, par le Siin chez Mansa Wali Joon pour terminer au Saalum de Mbegaan dans la forêt 

de Kani Kunda. Il y passa la nuit. Au petit matin, il entendit des sons de tambour et il 

demanda : 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 577 

« Que se passe-t-il ici » ? 

Donc lorsqu’il entra dans la forêt de Kani Kunda, il  trouva deux djinns dans la cuvette où il 

s’était installé pour contempler la beauté de la verdure de la forêt de Kani Kunda. Il dit : 

« J’ai trouvé un pays ». 

« Tu as trouvé un pays et son maître » lui ont répondu les djinns.  

En quittant le Mandeng il avait dans ses bagages une lance et dans sa suite était accompagné 

par un toucouleur.  

 

  Partie musicale 

 

C’est Sora qui a épousé la reine Mansa Ñiling et eut de cette union Sara Jimang.  

Sara Jimang épousa Ndenke Jaata, eut de cette union Mansa Musë Ndenke.  

Mansa Musë Ndenke a engendré Yusu Jamme.  

Yusu Jamme a engendré Jaata Mataba. 

Jaata Mataba épousa Njeme Ndiaye au Jolof, eut de cette union Birame Njeme Samba. 

Buur Birame Njeme Samba eut comme aîné Sara Jimang tué à Waarara dans une bataille 

contre le Buur Saalum Ndéné Ndiaye Marone. 

Sirmang a engendré Sasune et Tampi.  

Sasune a engendré Birame Meysa Kumba, Ma Diamé, Diali Yafang. 

Tampi a engendré Awa Diouf, Samba et Bunkeling. 

Ama Diouf a engendré Thiékuta Yuna, 

Thiékuta Mankata, Diabi, Djibantonong,Thialaw Dadou Suruwange 

Et Ira Masang. 

Ira Masang a engendré Jaate Téla. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 578 

Jaate Téla a engendré Samba. 

Samba a engendré Kéba Jamme à Badibu, Yaya Jamme et Koli Jamme. 

Ceux-là sont issus de Sora Musa. 

C’est à cause de la lance qui vient du Mande qu’ils se font appeler Jamme. Mais en réalité, 

leur nom de famille c’est Keïta.  

 

  Partie musicale 

Donc le père de Samba Lawbé était Teeñ au Bawol et avait refusé l’offre de son fils de venir 

commander le Saalum. Lorsqu’il perdit son titre, son demi-frère Sambu Kole lui conseilla 

ceci : 

« Tu ne peux être ici une personne de petite envergure sociale pendant que ton fils est roi au 

Saalum. Allons prendre par force le trône ». 

C’est ainsi qu’ils montèrent. Il est d’abord passé par Ndukumaan. C’est le bëlëp Jabal qu’il a 

trouvé à Saña. D’autres sources disent qu’il l’a trouvé à Sorokoñ. D’autres disent que c’est 

Samba Lawbé Lat Suk Sira Jogob Ndaw Kodu Bige qui l’a reçu en personne. D’autres disent 

que c’est sa mère qui l’a reçu. C’est ce qu’on a lu dans les archives.  

« Va voir mon père et rends-lui les honneurs. J’ai entendu qu’il a quitté le Cayor et il est au 

Ndukumaan » avait dit Samba Lawbé. 

A son arrivée, Macodou a été traité en hôte par le bëlëp. Mais dès qu’il lui parla et qu’il lui fit 

part de l’objet de sa visite, il lui opposa un non catégorique. Se sentant offensé, il envoya une 

délégation au Kajoor pour demander du renfort.  

Toutefois la mère de Samba Lawbé le traita en hôte durant 7 jours. Le matin comme le soir, 

elle fit immoler un bœuf. A la fin de son séjour, elle rentra et dit à son fils : 

« Je ne connais pas l’objet de la présence de ton père, mais ce n’est pas pour la paix. Quelle 

que soit l’issue de votre bataille, je serais lingeer. Lorsque je suis allé le voir, il ne m’a pas 

parlé. C’est la raison pour laquelle je sais qu’il n’est pas venu pour la paix ». 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 579 

Lorsqu’il rassembla le Saalum, la famille de Ndukumaan se divisa en deux clans antagonistes, 

ceux qui sont favorables à Samba Lawbé et ceux qui sont favorables à Macodou. Lorsque ce 

dernier est allé à Guy Njuli il est passé par Jokul.  

Cependant Samba Lawbé réunit le conseil composé du grand-Jaaraf, du Jaaraf buntu kër, des 

Farba qui lui dit : 

« Maintenant il nous faut un plan. Il faut un sosie de Samba Lawbé ». 

C’est ainsi que le ndeyu-liir fut choisi. Il monta le ‘Balaw boroom fite gi’, porta les gris-gris 

de Mbegaan et son bonnet royal. Ce jour-là, il tomba sur le champ de bataille.  

Fara Menge fut le premier atteint. 

Njanku Mbéri est mort à Guy Njuli.  

Bakar Bige est mort à Guy Njuli. 

Sira Birame Ndaw Daxare est mort à Guy Njuli. 

Samba Lawbé Jojo est mort à Guy Njuli. 

Birame Xoreja Buntum est mort à Guy Njuli. 

Sa Jogob Birame Jigeen fut atteint entre Jormos et Guy Njuli. Jormos se trouve entre Guy 

Njuli et xaalu Njoop. C’est le cimetière des garmi.  

Bala Xoreja est mort à Jormos. Ceux-là se nomment Ndiaye et habitent Sate Wali.  

Lorsque Demba Wa Tëëw a été atteint, son cœur a été aperçu.  

Bëlëp Ndukumaan était présent 

Bar-Ngay était présent 

Bummi Mandaax était présent 

Bummi Kacawaan était présent 

Bummi Kajmor était présent 

Buur Jokul Ganjaay était présent. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 580 

Lorsque le sosie de Samba Lawbé apparut, les guerriers du Kajoor ont dit : 

« Voilà l’éléphant, le voilà » ! 

Le père de Samba Lawbé se leva, Sambu Kole se leva, éperonna, arma son fusil de balle de 

garmi, visa et tira. Il atteignit la tête du sosie qui éclata. La deuxième balle atteignit la poitrine 

et coupa les gris-gris. Dès qu’il tomba, il fut encerclé par le Kajoor. Macodou croyait que 

c’est son fils. C’est alors que Samba Lawbé l’atteignit. Il a dit d’après les archives : 

Baay, naam Faal « Père, Fall »! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 581 

Annexe IIIb : 

Entretien effectué en avril 2004 à Kaffrine dans le cadre d’une mission de terrain de l’IFAN par 
Abdoulaye Touré et Rokhaya Fall sokhna (chercheurs à l’IFAN) 

                             Traduction du Wolof au Français par Mamadou Guèye (IFAN) 

 

Mamadou Ndaw, né en 1947 à Daga Sankhaye, arrondissement de Ndiedieng, communauté 
rurale de Ndiafate. 

                                 Pour l’histoire de Nanjigui que vous me posez aujourd’hui, c’est une 

histoire très riche. Comme vous le savez Seydou Diop était un marabout de Nanjigui, un 

maître coranique. En ce moment, il était rare de voir des gens quand même qui pratiquaient le 

coran ici dans cette contrée.  

Kumba Ndaama était un jeune prince qui cherchait à être au trône du Saalum. Alors on lui a 

conseillé de faire le tour de l’actuel département de Kaffrine pour voir certains marabouts et 

certains vieux coutumiers afin de solliciter leurs prières. Au retour il est passé à Nanjigui dans 

la maison de Seydou Diop. C’était au début de l’hivernage. Il n’a pas trouvé Seydou Diop qui 

était au champ. Alors quand il est arrivé, et qu’il a commencé à pleuvoir, il a laissé son cheval 

dans la cour de Seydou Diop. Comme vous le savez les princes étaient véritablement fiers. Il 

est rentré dans la chambre du marabout et a mis les affaires du cheval sur les livres 

coraniques. Et le cheval faisait le tour de la cour. Quand Seydou Diop est revenu, il a vu le 

cheval dans sa cour et cela l’a énervé. Il a commencé à crier.  

                  Quel est l’impoli qui a laissé son cheval faire le tour de ma cour ? Quand il est 

entré dans sa chambre et a vu les affaires du cheval sur les livres saints, il s’est évanoui. 

Kumba Ndaama était étendu sur son lit avec ses bottes et son petit bracelet en argent. Quand 

le vieux Seydou Diop s’est réveillé, il lui a dit, de manière brutale, de se lever. Pourquoi avez-

vous mis les affaires du cheval sur mes livres coraniques et vos bottes sur mon lit ? 

 Kumba Ndaama Mbóoj lui dit qu’il était venu visiter la zone afin de solliciter des prières. Je 

n’ai pas le droit de rentrer à Kawóon sans pour autant passer vous saluer lui a-t-il dit. 

Sors du village lui intima Seydou Diop. 

Kumba Ndaama est sorti du village. Peu de temps après, le roi du Saloum décéda et ce fut son 

tour d’accéder au trône. Quand il devint Buur Saalum, son entourage lui rappelait 

constamment l’épisode de Nandjigui et l’humiliation qu’il y avait subie. Malgré une certaine 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 582 

réticence, Kumba Ndama fut finalement obligé d’envoyer un émissaire à Nandigui pour dire 

au vieux Seydou Diop qu’il allait l’attaquer. Devant les 111 savants en coran, ce dernier fit 

savoir à l’émissaire que même si le roi montait sur un caméléon, il le trouverait dans le 

village. C’est ainsi qu’on a fait le compte-rendu à Kumba Ndaama et quand avec ses troupes, 

il vint à Nandjigui, les cent onze savants réunis dans la mosuée ont tous été brulés. Nandjigui 

a été une tragédie. Actuellement le lieu (là où se trouvait la mosquée brulée par les troupes du 

Buur Saalum) est classé site historique. On l’a entouré de barbelé. Vous savez c’est un village 

qui a 5 à 6 cases. C’est là-bas le premier village. C’est le village de Ndjigui qui a donné 

naissance à Nandjigui et ce dernier donna naissance à Darou Nandjigui. C’est un gros village 

qui se trouve à 200 mètres derrière. Mame Ngor Signane qui est un ami, qui est conseiller 

rural de la communauté rurale de Diognik est le chef de village. 

Donc, c’est d’ailleurs à partir de ce moment que les musulmans du Saalum, les Ba, les 

Wilaan, les Sañaan, les Siise, les Jóob qui étaient musulmans se sont coalisés pour former 

Saalum Cëriñ. C’est ce qui a donné naissance à Saalum Cëriñ. Formons Saalum Cëriñ sinon 

les Ceddo vont nous anéantir. Alors, lors de leur concertation, s’est posée la question du choix 

de celui qui allait diriger leur communauté. Un vieux leur dit : « dans mon entendement, on 

peut mettre Màbba. Parce que bien qu’étant de la contrée, il n’a pas été éduqué ici. Parce que 

si on choisi quelqu’un qui a été éduqué ici, le critiquer sera facile, à cause de ses défauts 

connus au cours de son enfance et qu’on ne manquerait pas de souligner. Mais Màbba est 

natif du milieu et a fait ses écoles coraniques au Jolof. Nous tous nous ignorons ses mauvaises 

habitudes. Ceci nous poussera à aller de l’avant et nous ne serons pas critiqués par le Saalum 

Ceddo. Alors c’est comme ça qu’ils ont choisi Màbba comme dirigeant de Saalum Cëriñ. Ce 

n’est pas un héritage qui le lui a donné. Cependant, quand il était à l’école coranique au Jolof, 

Màbba était un garçon très courageux. Un jour il a eu une altercation avec un berger qui était 

entré avec son troupeau dans le champ de son marabout, et finalement, Màbba l’a tué. Alors 

quand on l’a amené dans la cour royale, la façon dont il a répondu avec bravoure aux 

questions posées, a séduit Ngoné Latyr la mère de Lat-Dior. Ngoné Latyr s’est levée pour dire 

que ce garçon-là avec son courage, la façon dont il répond aux questions posées, des questions 

qui doivent quand même le condamner, je m’engage à payer les trois quart de sa 

condamnation. C’est pourquoi, quand Lat-Dior a quitté le Kajoor, sa tante, la sœur de Ngoné 

Latyr lui a conseillé d’aller trouver Màbba parce que, entre Màbba et sa maman, il s’était 

passé quelque chose. Quand il est venu voir Màbba, ce dernier le lui a confirmé. Cependant, 

lui dit-il, «  je n’ai pas le droit, en tant que musulman, de garder un païen chez moi ». Le Jihad 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 583 

ne lui permettait pas d’héberger un païen. Alors il fallait que Lat Dior se convertisse à la 

religion musulmane. Demba War, la linguère, tout le monde avait refusé. Mais Lat Dior 

discuta avec eux et parvint à les convaincre. Il se convertit et devint ainsi musulman. Màbba 

lui donna le nom de Silmakha Diop. Le nom de Silmakha Diop est venu de kër Màbba, 

particulièrement dans le Ripp. 

Si vous suivez l’histoire avec tout ce que je vous ai raconté, ça a pris naissance à Nanjigui. 

Nandjigui a été créé au 14e siècle parce que Kaffrine est son aîné de quelques temps.  

Il faut aussi savoir que  Kaffrine na pas été fondé par les Ndaw. Il l’a été par le marabout 

Saalum Suwaré qui était en compagnie de ses talibés qui sont Albiné Lo, Alfakhé Diané, 

Diouwaké Thial. Ils étaient à la recherche de l’eau car c’était un élément rare à l’époque. 

Donc lorsqu’ils arrivèrent au niveau des actuels HLM, ils trouvèrent un cours d’eau. 

Ikafiridja !Dit-il aux talibés. A cette époque la natte n’existait pas. Alors ils étalèrent la peau 

(pour la prière). C’est ainsi qu’il envoya Alfakhé Diané dans le village de Ngor Dibor pour lui 

chercher du lait frais. Ngor Dibor était un sérère. Kër Ngor Dibor avec le temps, avec la 

transformation linguistique devint Ngodiba, village qui se trouve à 7 km de Kaffrine sur la 

route de Nganda.  

C’est là qu’il rencontra une femme du nom de Bodé avec qui il noua connaissance et finit par 

l’épouser. Cette union est à l’origine des Diané dans cette localité.  

Donc c’est Albiné Lo qui a créé Loyène au sud de Kaffrine. Pour Diouwaké Thial, vous savez 

il y a Sall et Thiall. Les Sall ce sont ceux qui viennent du Fuuta. Les Thiall sont les plus 

anciens. Ce sont eux qui détenaient les pouvoirs mystiques pour forer un puits. Leur ancêtre 

est Diouwaké Thiall.  

C’est ainsi que Saalum Suwaré continua sa migration jusqu’à Kawoon où il trouva Mbégaan 

Nduur. En ce moment le royaume du Saalum s’appelait Mbêy. Mbégaan lui demanda des 

prières pour la prospérité du royaume. Il lui répondit favorablement. il fit une retraite 

spirituelle. Lorsqu’il sortit de celle-ci, il révéla au roi qu’il devait allumer un feu de brousse. 

Son royaume s’arrêterait là où le feu, s’éteindrait. Alors on fit un feu qui brûla jusqu’à  

quelques 20 mètres de l’entrée de la localité de Paafa. A cet endroit, se trouve un jujubier à 

gauche dont les seuthe (terme wolof qui signifie sentir le poisson) sont avec moi. Ce jujubier 

on l’appelle Ndémou Fara Pafa. Fara Pafa était le chef de province de Pafa. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 584 

Donc lorsque le feu s’arrêta, il constata que le royaume s’est agrandi et que cela était une 

bonne chose. Il demanda au marabout ce qu’il réclamait en échange du service et celui-ci lui 

répondit : « changes le nom du royaume Mbêy pour le remplacer par Saalum ». Ainsi dit, 

ainsi fait. Alors le marabout lui dit : Le royaume ne connaîtra jamais la faim. S’il y a la 

disette, les gens viendront des autres royaumes pour te demander de la nourriture. C’est 

pourquoi jusqu’à présent en période de disette, les gens viennent du Bawol, du Kajoor pour 

demander du mil et jamais l’inverse ne s’est produit.  

Par ailleurs Ndjigui c’était des champs. Les gens venaient des environs de Kacot pour venir y 

cultiver. C’est pourquoi on l’appelle Ndjigui qui est d’ailleurs un terme sossé. Ndjigui est plus 

ancien que Kaffrine. Il y avait aussi Seriñ Ndjigui. Il y avait une certaine opinion qui disaient 

que Serigne Ndjigui personne ne lui donnait sa part. Mais mystérieusement il avait toujours de 

quoi manger à midi et de quoi dîner. Il n’enviait personne, ni le roi ni les sujets.  

Les gens croient aussi que bëlëp est le nom que portait le dernier chef du Ndukumaan. Non ! 

Bëlëp est un titre. C’est comme si on dit préfet ou gouverneur. On dira préfet Samba ou préfet 

untel. Donc à Ndukumaan c’était un bëlëp qu’on nommait. Il y avait ici 45 bëlëp et le premier 

nommé ici s’appelle Tagoute Wally Ndaw. Lors de l’éclatement du Mali, Tagoute avait 

comme enfants : 

Tagoute Wally Ndaw, 

Bambe Wally Ndaw, 

Sikké Wally Ndaw, 

Niokholé Wally Ndaw,  

Diodio Wally Ndaw,  

Diawagne Wally Ndaw,  

Et Coumba Wally Ndaw. 

Diawagne est à l’origine de la présence des Ndaw dans le Jolof. On les trouve à Sagata, à 

Linguère et à Dara. Tagoute à est l’origine des Ndaw d’ici. Les Ndaw de Bambouk c’est 

Niokholé qui les a engendrés. Sikké est allé au Ferlo zone limotrophe du Sénégal oriental et 

du Mali.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 585 

Donc lorsque Kumba Wally est allée à Bundu, elle y a trouvé un marabout du nom de Malick 

Si. Il se trouvait que l’eau était rare à cette époque. Il lui dit : Je te propose une chose. Que tes 

esclaves qui ont des forces herculiennes creusent un puits et mes talibés vont chercher des 

margelles. C’est pourquoi on dit Pindu Coumba Wally Ndaw Banna bou Malick qui signifie 

littéralement le puits de Coumba Wally Ndaw et les margelles de Malick. Djodjo Wally elle, 

elle est allée au Djolof. Après avoir passé là-bas une semaine, on leur demanda si vous avez 

eu un conflit (cela a plusieurs sens, on peut traduire par rapport sexuel ou querelle). La 

réponse fut positive. C’est pour cela que cette localité porte le nom de Ndjoté. Delbi aussi 

c’est Diodio qui l’a créé. Et il y a aussi d’autres descendances de Tagoute. 

Voici l’origine de la dispersion des Ndaw : 

Tagoute Ndaw pendant sa migration est passé par Belbouk sur la route de Djoli. Il y trouva 

une femme du nom de Djali Nah. Ils eurent au cours de leur union Sa Ndella Djali Nah. Sa 

Ndella Djali Nah épousa Diankhé Ndaw. De cette union naquit Gal Meysa Diankhé Ndaw. 

Gal Meysa Diankhé Ndaw avait 40 fils dont chacun était l’aîné de sa mère. Il épousa Cadior 

Diouf au Djolof. Layti Cadior naquit de cette union. Il va à Delbi et épousa Tacko Cissé. 

Ngoy Tacko naquit de cette union. A Sorokogne il épousa Thissor Sine. Ngoy Thissor naquit 

de cette union. A Sangol qui est tout près, il épousa Djandjoli Ndiaye. Biram Paté Djandjoli 

Ndiaye naquit de cette union.  

Il avait comme cheval une espèce qui était à robe toute blanche et aussi il était un grand 

guerrier. C’est pourquoi on l’appelait Biram Paté Djandjoli le propriétaire du cheval à robe 

blanche de Sangol. C’est ainsi qu’il continua jusqu’à avoir 40 fils. Notre grand-mère fait 

partie de ses épouses. Il l’a épousé à Bayaye. Ce sont les toucouleurs qui portent le nom de 

famille Thiam. De cette union naquirent Bagal Dogo et Samba Dogo. C’est Bagal Dogo qui a 

été nommé bëlëp de Ndukumaan qui a aussi créé Cathioyel le village d’origine de ma mère.  

Ceux qui portaient le nom de Signane étaient les Serignes Ndjigui. Je les taquine 

toujours en leurs disant moi, je ne peux pas faire la différence entre Seriñ Ndjigui et bëlëp 

Ndukumaan Parce que lorsqu’il leur arrivait de causer, mon grand-père avait toujours son vin 

et leur grand-père son tabac à priser. Lorsqu’il épuisait son tabac à priser, il lui arrivait de lui 

demander de lui servir une tasse de vin. 

C’est la blague que je leur fais. 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 586 

Le plus souvent, si vous demandez l’origine des Ndaw Kunda, on te répond 

Ndamandiru. Et aussi dans la généalogie, les gens s’arrêtent toujours à Wally Mbéri Mbacké. 

Mais Wally Mbéri Mbacké a un géniteur. D’après mes recherches les Ndaw Kunda viennent 

de Gadiaga. Dans leur migration, ils sont allés à l’est de Fawuru pour aller ensuite s’installer à 

Ndamandiru. Mais qui habitait Gadiaga ? C’est Tapass Ndaw qui est le géniteur de Ma Lippi 

Tapass. Ma Lippi Tapass a engendré Dado Lippi. Dado a engendré Ndiawagne Dado. 

Ndiawagne Dado a engendré Wally Ndiawagne plus connu sous le nom de Wally Mbéri 

Mbacké. Il a engendré Tagoute Wally, Bambe Wally, Sikket Wally, Niokholi Wally, 

Ndiawagne Wally. Ce sont eux qui habitaient Ndamandiru et qui ont été à l’origine de son 

éclatement. Pendant les 35 années qu’ils ont vécues dans cette localité, personne n’a été 

malade. Personne n’est mort. Alors ils se sont dit, là où personne ne meurt, où personne ne 

tombe malade, on ne saura pas ce que c’est vivre. Le village éclata et ils émigrèrent.  

 

Concernant Yeli Bana, la plupart des gens disent que c’est lui qui est venu à 

Kawoon. Mais d’après mes recherches, parce que moi, après avoir parcouru le Saalum, j’ai 

été au Jolof. Durant 3 années j’ai fait Sagata, Yang-Yang, Mboynane et Daara. Je n’ai jamais 

entendu parler de Yéli Bana. C’est son fils Ali Yéli Bana, un marabout qui a émigré jusqu’à 

Kawoon et qu’on a intronisé comme roi du Saalum. Alors il dura longtemps sur le trône. 

Pendant ce temps Mbégaan qui habitait Mbudaay dans l’arrondissement de NDiendieng 

s’inquiéta de la durée du règne de Ali. Un jour, il parla à sa sœur en lui faisant part de son 

inquiétude. Sa sœur lui demanda les raisons. Il lui répondit que Ali a trop duré. Alors ce n’est 

pas la peine de réclamer le trône si tu ne veux pas fomenter un coup. Comment puis-je 

fomenter un coup. Le neveu lui répondit que moi je peux me transformer en serpent. Quand il 

se déchaussera pour prier, je m’infiltrerai dans ses chaussures. Et au moment qu’il les portera 

à la fin de la prière je le piquerai et personne ne pourra conjurer les effets du venin. Mais je ne 

sais pas comment je vais me sauver s’il secoue les chaussures. Sa mère lui répondit qu’elle va 

se transformer en chat et le tiendra par ses dents. Mais moi aussi je ne sais pas ce qui me 

sauvera. Mbégaan lui répondit à son tour qu’il va se transformer en milan et les prendra au vol 

tous les deux. Alors lorsque tout cela fut fait et que le milan eut pris au vol le chat et le 

serpent, Ali Yéli Bana s’écria : Je vais mourir.  

 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 587 

Annexe III C :  

                        Récit d’Omar Ba, ancien directeur d’école, petit fils de Mamour 
Ndari Ba,   frère de Maba Jaxu Ba, Nioro, Avril 2004 

 
 (Récitation formule religieuse pour conjurer le mauvais sort). 

Je vous salue vous chercheurs dont la mission est le recueil de la tradition orale. Je vais 

apporter ma modeste contribution.  

Je m’appelle Omar Ba fils de Maktar Ba, fils de Souleymane Bobo, fils de Mamour Ndari.  

Ma mère Tambadou Touré, fille de Mdéri Kany. Mdéri Kany, Sambou Oumanou Touré.  

Tambadou Touré ma mère est fille de Fatoumata qui est fille de Mamou Ndari. Alors c’est la 

raison pour laquelle j’ai fait ces quelques recherches. Je pense que je serai pardonné si j’ai fait 

une erreur parce que je peux me tromper car étant être humain donc pas parfait. 

Je serai certainement aussi pardonné parce que dans la tradition orale, il y a des évènements 

douloureux. 

Je suis né en 1940, enseignant à la retraite. J’ai débuté en 1959, retraité comme directeur de 

l’école Mamou Ndari Ba. J’ai d’autres occupations mais je pense que celle-ci est la plus 

importante.  

Maba était en compagnie de ses frères dont l’un Abdou Ba est le grand-père de Cheikh 

Tidjane et de Abdou Aziz Si junior. Il y a aussi Ousmane Ba et Mamou Ndari qui étaient ses 

plus proches serviteurs. Mamou Ndari était ici à Nioro. C’est pourquoi on l’appelle Nioro 

Mamou Ndari. Après l’enseignement reçu  de son père, il alla au Cayor pour parfaire ses 

connaissances. Il alla à Longor auprès du marabout Tafsir Mama Mbay. Il alla aussi dans 

d’autres universités comme Niomré, Pir et autres. Pendant son séjour en Mauritanie qui a duré 

7 ans, il était avec son frère Mamou Ndari qui le rejoignit à Longor. Ousmane Ba quitta le Rip 

pour aller le chercher. Le pays avait besoin de Tafsir Maba Diakhou parce que les Ceddo 

étaient très puissants et les marabouts rencontraient beaucoup de difficultés. A son retour, on 

l’installa à Tawa qui fut fondé par son père, Tawakatalalaye qui signifie : je reste ici pour 

prier. Il y resta longtemps jusqu’à ce que le village s’agrandisse. Le seul problème c’est qu’il 

habitait à côté de la capitale d’un roi païen nommé Djaraba Marone. C’est ainsi qu’il quitta 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 588 

Tawa pour aller fonder Keur Maba. Pendant cette période il perdit des aînés et des cadets. Les 

premiers marabouts qui l’ont découvert furent Andal Boury, Dado Cissé. C’est ainsi que leur 

fils Yacine Coura et  Birane Cissé furent confiés à Maba. Maktar Khoudja Sow de Gambie 

aussi faisait partie de ceux qui l’ont découvert. Il avait vraiment confiance en lui. Il lui confia 

sa fille Aminata Sow et lui donna beaucoup de biens comme adiya. Ses seules préoccupations 

étaient l’enseignement de l’islam et sa consolidation. Il allait à la rencontre de beaucoup 

d’érudits. C’est ainsi qu’il rencontra Cheikh Omar Futiyu à Kabakoto en 1848 en compagnie 

de son frère Mamou Ndari.. C’est à cette occasion que Omar Futiyu leur donna le wird tidjane 

et lui révéla qu’il fera une guerre sainte. C’est après cela qu’ils sont rentrés à Keur Maba. On 

dit que Mamou Ndari est retourné auprès d’Omar Futiyu plusieurs fois parce que Maba l’y 

envoyait. Donc comme Cheikh Omar Futiyu est le marabout de Maba, Maba étant notre 

marabout, nous aussi Omar Futiyu est logiquement notre marabout. Il a prêché pacifiquement 

pendant 11 ou 12 ans. Il a fait des visites de courtoisie dans les écoles coraniques et partout il 

tenait un discours de vérité. Il a fait toutes les provinces du Saloum et dans chaque province, il 

y a installé un daara. Il a fait le Baol et le Cayor.  

C’est ainsi qu’il rencontra au Baol Mame Bala Mbacké le père de Mame Mor Anta Sali. 

Lorsqu’il lui exposa ses préoccupations, il lui répondit que s’il  avait des forces, il 

l’accompagnerait. Mais je vais te confier mon fils Mame Mor Anta Sali. C’est la raison pour 

laquelle Mame Mor Anta Sali a été installé à Porokhane. C’est dans cette campagne qu’il 

rencontra le père de Abdoulaye Niass qui est le père de Khalifa Niass et de Baye.  

Il était suivi dans sa prêche par 250 familles venues du Baol, du Cayor et du Djolof dit-on. 

Après avoir fait toutes ces campagnes, il se mit à réfléchir, comment organiser tout cela parce 

qu’il était à côté du Badibou et du Rip. Un roi païen du nom de Djaraba Marone avait un frère 

ou bien un neveu qui habitait à côté de Keur Maba distant de 3 ou 4 kilomètres du nom de 

Matt Diakhère. C’était des gens très puissants dont la présence avait duré 600 ans. Dieu avait 

aidé Maba parce qu’il y avait aussi des talibés qu’on lui envoyait. Il enseignait l’islam et était 

en bons termes avec tous les marabouts. Mais la communauté islamique n’avait pas de liberté. 

Il y avait des coupeurs de route et des brigands qui n’hésitaient pas à te déshabiller s’ils 

jugeaient que tu portais de beaux habits. Ceci a fait qu’il n’y avait pas de communication 

entre daara et les gens n’avaient pas le courage de se fréquenter. La première chose qu’il a 

faite, est la suppression totale des coupeurs de route pour rendre l’islam libre. C’est ainsi 

qu’ils furent menacés car ils étaient face à face avec les Ceddo. Une fois, une nouvelle épouse 

qui rejoignait le domicile conjugal de son mari qui était marabout fut capturée par les Ceddo 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 589 

qui réclamaient une rançon composée de viande qui accompagne le mets. Maba leur envoya 

toute la quantité de viande prévue pour les noces nuptiales car c’était les conditions. Mais 

Maba avant de s’exécuter avait demandé l’avis de l’assemblée (interruption) Ils répondirent 

que c’est de la provocation dans le but de freiner l’évolution de l’islam. Alors il demanda à 

Mamou Ndari de faire une retraite spirituelle qui dura 2 nuits. A la sortie de sa retraite, il leur 

demanda de payer la rançon et de faire ce qu’ils doivent faire. Ils payèrent la rançon et 

Mamou Ndari partit pour la Gambie. Dès le lendemain, les Ceddo envoyèrent de nouveau un 

émissaire pour changer les données en relevant la rançon. Maba envoya Ali Khodja et Amad 

Khodja les deux frères de même père et de même mère pour remettre la viande à Passikhour 

distant de 3 kilomètres de Keur Maba au chef de la province parce qu’il n’était pas le roi. Son 

oncle Djaraba Marone était le roi et se trouvait dans la capitale. Il captura Amad et libéra Ali 

Khodja pour qu’il aille dire au marabout que l’autre est retenu prisonnier. Et si la demande 

n’est pas respectée, je le tuerai. Alors un émissaire alla trouver Mamou Ndari en Gambie pour 

l’informer qu’Ali a été libéré et qu’Amad a été fait prisonnier par les Ceddo. Allez dire à 

l’Almamy que Amad Khodja rentrera d’ici demain et prendra sa part du dîner. Qu’on lui 

réserve sa part, avait dit Mamou Ndari. Tout homme de bien, quelle que soit la situation où il 

se trouve est protégé par Dieu. C’est l’épouse du chef de province, dit-on, au moment elle lui 

donnait à manger, qu’elle mit dans l’assiette une hache. Lorsqu’Amad commença à manger, il 

vit l’arme et se mit à réfléchir. Si tu te sers de ton intelligence, tu as toujours le salut. C’est ce 

que le coran a dit. Il dit dans ses réflexions que celle-ci veut me dire de briser les chaînes avec 

la hache. Pendant la nuit c’est ce qu’il fit. Et comme ses jambes commençaient à lui faire mal, 

il rampa. Vers 10 ou 11 heures du matin, il arriva au niveau des champs de Keur Maba. Et 

c’est là où on le vit et le ramena à la maison. C’est pourquoi on dit qu’Amad est le premier 

qui a eu une victoire dans l’islamisation. 

Amad Khodja est le père de Souleymane Bintou, le père d’Ibra Ba l’ex-chef de canton de 

Kounguel. Ibra Ba est le père du docteur Ba médecin qui servait à l’hôpital de Kaolack.  

C’est ainsi donc que Maba informa l’assemblée qu’il avait décidé de dire à ce chef de 

province de cesser ses enfantillages. Il envoya un émissaire trois fois auprès de lui. Lui aussi 

envoya auprès de Maba un émissaire pour lui dire de cesser de m’envoyer des gens, sinon, il 

le trouvera dans son fief et fera de lui ce qu’il voudra. Maba finalement dit : comme j’ai 

envoyé trois émissaires auprès de lui et qu’il n’a pas obéi, je vais l’attaquer. Son oncle qui 

avait jugé que c’est son neveu qui avait tort fit tardivement une intervention. C’est ainsi qu’ils 

se firent face à face. L’armée de Maba avait 313 guerriers équivalents au nombre des 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 590 

musulmans de Badar. C’est la volonté de Dieu. Il l’a certainement compté parce qu’il calquait 

tous les faits et gestes du prophète. C’est ainsi que le nombre augmenta et il annexa le 

Badibou et le Rip. Un peu avant que Maba engagea une guerre sainte, Sambou Oumanou 

Touré père de Ndari qui engendra ma mère avait fait une attaque contre Samba Lawbé, roi du 

Saloum à l’époque. Ce qui est à l’origine de cette attaque est ceci. Il se trouvait au même 

moment où les talibés prêchaient à Ndêmeen, le roi du Saloum y avait envoyé un émissaire. 

Cet émissaire convoqua le village et personne ne répondit parce qu’ils étaient tous à la 

mosquée. Il demanda la raison de cela. On lui répondit qu’un émissaire (un groupe 

d’émissaires) du marabout est en assemblée dans la mosquée. Il s’en alla à la mosquée et fut 

tué dans une altercation. C’est ainsi que les villageois leur conseillèrent de s’enfuir. Ils s’en 

allèrent se réfugier auprès de Sambou Oumanou Touré qui avait sa capitale en Gambie à 

Kataba à quelques kilomètres de Médina Sabakhe. Sambou Oumanou Touré les accueillit et 

attendit la réaction des Ceddo qui ne tarda pas. Les Ceddo  lui envoyèrent un émissaire pour 

réclamer la tête des fugitifs que refusa Sambou Oumanou Touré. Il lui envoya un émissaire 

pour lui demander de préciser ses désirs. Il lui répondit de se préparer car il va l’attaquer. Si je 

viens, la propension de l’islam va s’arrêter. Ils se sont rencontrés à Ndama à 7 kilomètres de 

Nioro. Samba Oumanou Touré très puissant à l’époque les anéantit et en tua 100 personnes 

qui furent enterrées tous à Ndama. C’est pendant cette bataille qu’il fut tué. Ses enfants que 

sont Ndari Kany, Cheikh Dramé et les autres rejoignirent Maba parce que c’était sa volonté. 

Samba Laobé écrivit une lettre à Maba et dans laquelle il lui disait : prépare-toi car je vais 

anéantir tous les marabouts. Il était très puissant. Ils se sont rencontrés à Ndellou qui est 

devenu actuellement Darou Pakathière dans l’arrondissement de Ndofffane. Dieu fut que les 

tieddos furent vaincus et assiégés pendant une semaine à Kawoon. Maba y retourna plusieurs 

fois car il y avait construit une résidence où il faisait des retraites spirituelles.  

 

Il eut cette victoire après celle sur le Rip, sur le Badibou, sur le Sabakhe et sur le 

Sandjal. C’est ainsi qu’il se proclama Almamy Maba Diakhou. Il commença à faire des 

campagnes dans le Djolof. Dans chaque province, il y affecta quelqu’un dont la fonction 

consistait à surveiller les frontières, à gérer les daara et voir comment augmenter la province 

et ceci jusqu’à Djilor où il nomma un griot du nom de Mama Galo Niang. Amadou Cissé Dia 

à l’époque, dans l’un de ses ouvrages écrit que Mama Galo Niang avait dit en levant les bras : 

En tant que griot, je commanderai dans le milieu des gelwaar. La campagne, il l’a faite en 

temps de paix. Il est passé par le Baol, le Cayor pour aller au Djolof où régnait le roi Bakar 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 591 

Tamkhari. Il l’attaqua et le vainquit. Il assiégea la capitale Warkhokhe qu’il renomma Médina 

et y passa 10 jours. (Si tu consultes le livre d’histoire du CM2, il y a le récit. Warkhokhe c’est 

Maba qui l’a renommé Médina après avoir tué le roi Bakar Tamkhari.) Dès son retour, je crois 

que c’est après l’arrivée de Lat Dior, une très grande partie du Ndoucoumane qui était de 

grands guerriers profita d’une dissidence pour aller rejoindre notre grand-père qui devint très 

puissant. Il installa les uns à Porokhane et les autres ailleurs. Dieu fit que Maba là où il était 

fut informé d’une attaque qu’avaient menée Abdou Ba, Ousmane, Goumba Gueye et Lat Dior 

en temps de paix dans le Sine. Il se trouvait que le roi du Sine était allé dans ce village pour 

un enterrement. Des gens qui étaient en pirogue et qui avaient des caisses d’armes furent 

attaqués par eux. Dans leur fuite pour Keur Ngor, ils laissèrent les caisses d’armes et tout. 

Arrivés à Keur Ngor, les fugitifs les informèrent que Tafsir Maba Diakhou avec son armée est 

entrain de foncer sur vous. On conseilla au roi de fuir à cause de la surprise de l’attaque. Il 

leur répondit qu’il ne fuira pas parce qu’il est gelwaar. Un cavalier du nom de Ndan Wounou 

Sanou et un autre appartenant aux Sanou-Sanou l’ont forcé à monter un cheval pour s’enfuir. 

L’un se mit devant et l’autre derrière le cheval pour le protéger des balles qui fusèrent de 

partout mais n’atteignirent pas le roi du Sine. Lat Dior et ses compagnons arrivèrent jusqu’à 

Diakhaw et le brûlèrent. Vraiment ce qu’ils ont fait est contraire aux recommandations de 

l’islam. Ils lui ont fait du tort. Cependant le roi du Saloum ignorant que ce n’est pas Maba 

mais ses talibés, mit dans sa tête que c’est Maba parce que ce sont ses talibés ou bien c’est lui. 

Lorsque Maba fut informé de cela, ils furent jugés et condamnés. Il les a sermonnés avant de 

prononcer la sentence en leur disant que votre action est nulle et aussi l’islam est contre la 

surprise. Il fallait d’abord inviter les Ceddo.. S’ils veulent la paix et qu’ils refusent 

l’invitation, il faut le laisser en paix. Si tu penses que même s’il refuse l’invitation, il va 

t’attaquer, en ce moment-là tu peux l’attaquer. Donc c’est ainsi que le roi du Sine envoya un 

émissaire auprès de Maba en lui disant que si tu es le représentant de Dieu sur terre, si tu es 

Dénianké, fils de tel et de tel, je t’attends dans le Sine parce que j’ai été surpris. Maba lui 

répondit qu’il viendra mais pas dans ces conditions. Ses conditions étaient qu’il l’invitera à se 

convertir à l’islam et s’il refuse, il l’attaquera.  

La deuxième campagne c’est lorsque le roi du Djolof retourna chez lui au départ 

de Maba et remit en cause tout ce qu’il avait dit.  (                       ) Maba lui répondit qu’ils ne 

sont plus en paix. Ils sont en danger. C’est ainsi qu’il prépara son armée. Maba, en allant sur 

le champ de bataille disait à une partie de son armée de le devancer. Quelques fois il attendait 

deux jours après le départ de l’armée avant d’y aller. Mais à chaque fois, il se trouve qu’il 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 592 

dépassait ceux qui l’ont devancé et arrivait toujours en premier. Il était tellement organisé à 

tel enseigne qu’il avait des éclaireurs qu’il envoyait pendant chaque bataille. Les raisons de la 

bataille de Somb sont de deux choses. D’abord Lat Dior leurs avait tenu des propos 

malveillants dont ils voudraient se venger et aussi Maba les avait surpris. C’est au  retour de 

la campagne du Djolof, sur la route que Maba s’est préparé pour Somb et non Nioro. 

 

A cinq heures, Maba tomba les armes à la main. 

Il avait appelé les gens en rassemblement et avait tenu ces propos à Lat Dior. Tu 

es en guerre sainte et saches que toutes les actions accomplies, tu les faisais non pas pour moi 

mais pour Dieu et son envoyé. Maintenant tu auras la bénédiction car c’est moi qui vais te 

recevoir au paradis, nous a-t-on dit. On nous a dit aussi que lorsque Lat Dior tombait à 

Dékheulé, il avait dit : En ce jour, je vais rejoindre mon marabout au paradis. C’était ses 

dernières paroles.  

Ils le préparèrent, l’enterrèrent et furent sous la direction Mamou Ndari. Abdou Ba son frère 

qui fut grièvement blessé, fit là-bas des semaines avant de rentrer pour trouver Mamou Ndari 

installé sur le trône. Et aussi il se trouvait que durant sa guerre sainte, il demandait toujours 

l’opinion de son bras droit Mamou Ndari avant de donner des ordres. Puisque c’était son bras 

droit, on l’installa sur le trône. 

Alors maintenant parlons du tata. Lorsqu’il avait quitté Keur Maba Diakhou, 

Alwaly lui révéla qu’il a vu en songe un lieu de résidence vers l’est qui sera le dernier 

aménagement. Mamou Ndari lui répondit qu’il l’a vu en rêve. Ils arrivèrent sur la route de 

Porokhane et s’arrêtèrent. Mamou Ndari lui dit : C’est ici. Il lui répondit : oui c’est ici. Il lui 

dit : C’est ici qu’on va construire la résidence. Oui ! lui avait-il répondu. Mais avant, allons 

parler à ceux que nous avons trouvés sur les lieux, lui avait-il dit. C’était les Bessane. L’école 

d’ailleurs porte le nom de Sira Kira Bessane.  

C’étaient des sérères mélangés à des socés. Les Saré ont leur place à Nioro car 

c’était nos voisins. Lorsque Maba et Mamou Ndari arrivèrent à Nioro, ils discutèrent 

pacifiquement jusqu’à avoir son consentement.  

Il n’était pas musulman mais il avait des pouvoirs mystiques.  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 593 

Voilà les terres, prenez-les. C’est quand ils furent partis les fils du païen vinrent demander à 

ce dernier l’objet de leur visite. Il leur dit qu’ils voulaient des terres pour s’installer et qu’il  

leur avait donné son accord. Vous deviez nous demander notre avis, avaient-ils répondu à leur 

père. Même si je vous avais demandé votre avis, c’est la même chose. Ce sont eux qui 

domineront le pays demain. C’est ce que j’ai vu moi. Même si tu refuses leur offre, ils seront 

les chefs demain. Donc autant satisfaire leur besoin et avoir la paix avec eux, répondit-il à ses 

enfants.  

Ils ont accepté pacifiquement et cela a été une victoire pour eux. Car s’ils s’étaient battus, ce 

serait une perte pour les deux côtés. Et depuis, les Ba et les Bessane ont toujours été en bonne 

entente.  

Les Bessane ne sont pas les propriétaires de la terre ? Non ! C’est à cette époque qu’ils ont 

tout donné à Maba Diakhou et à Mamou Ndari. Ils avaient choisi l’emplacement de la 

mosquée et du tata qui n’étaient pas distants. Ils étaient quand même des gens de paix. Donc 

Mamou Ndari était son bras droit. Il le suivait à la lettre. On a raconté que, lorsqu’ils étaient 

sur la route de Porokhane, en face de la mosquée, Mamou Ndari s’est arrêté et Maba lui a dit : 

avance ! Mamou Ndari n’avança pas. Il lui répondit : c’est par ici que rentrera le blanc. C’est 

ce que j’ai vu, moi. Cela ne me trouvera pas ici. C’est toi qui seras là. Lui avait-dit Maba. 

Après qu’ils aient fini de tracer le plan du tata, il lui dit : ce sera ton tata Mamou Ndari. Ce 

sera la lumière d’Allah parce que c’est toi qui l’a vu. C’est pourquoi on dit que c’est c’est la 

lumière de Mamou Ndari. Voilà deux versions. Abdou Boury Ba avait dit à l’époque de ne 

pas dater le tata de 1861 parce que c’est en 1867 qu’il est tombé les armes à la main.  

Lorsqu’il traçait le plan du tata, la guerre sainte n’avait pas commencé. 

Ils n’avaient pas commencé. Il se trouvait qu’El Hadj Omar Futiyu était entrain de conquérir 

le Nioro du Sahel au Mali. En souvenir du Nioro du Sahel et en l’honneur de notre marabout 

on nomma la ville Nioro.  

Avant, la localité s’appelait Pawosdimbaya.  C’est un peu différent de Pawoskoto où se trouve 

l’arrondissement et où ils s’installèrent d’abord avant de quitter parce qu’il y avait pas de 

prospérité, pour aller fonder Pawosdimbaya,  c'est-à-dire le Pawos qui est prospère.  

Pour le nom de Nioro, il y a trois versions : Nioro Mamou Ndari, Nuru Layi et Nioro du 

Sahel. On raconta que c’est à cause d’une déformation que Nuru est devenu Nioro. Mais moi 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 594 

je ne suis pas d’accord avec la version de la déformation. C’est plutôt Nioro du Sahel qui est 

devenu Nioro Mamou Ndari.  

Maintenant ils s’installèrent dans le tata. Lorsque Maba tomba le 18 juillet 1867, 

Mamou Ndari s’installa et fit 22 ans de règne avant de décéder. Il était le bras droit de Maba 

et le suivait à la lettre. Tous les vendredis, tous les marabouts venaient répondre au 

rassemblement à l’occasion duquel il faisait son sermon en arabe, en pular, en wolof et en 

mandeng. C’est imam Mandiaye son fils qui le remplaça à sa mort. Lui n’a fait que quelques 

années. C’est à la mort de ce dernier que les provinces prirent leur indépendance et cessèrent 

de répondre au rassemblement. Mais néanmoins les relations étaient maintenues. Avant cela 

le blanc était déjà là. Comme déjà il avait un antécédent avec le blanc, leur bataille à Paté 

Badiane, lorsqu’il l’avait sommé pour qu’ils leur rendent Lat Dior, il avait refusé en leur 

disant que c’est votre adversaire, mais moi c’est mon talibé. Je vais le cacher et je suis prêt 

pour faire face à vous. Et aussi c’est la dernière fois que vous m’envoyez une lettre pour me 

parler de Lat Dior. Cela ne vous regarde pas. Même l’histoire des frontières en font partie. Le 

pays ne vous appartient pas. Vous êtes des blancs. Rentrez en France. Lorsqu’ils ont reçu la 

lettre, (autre chose s’est passée. Mais ce n’est pas important à raconter). Il s’est préparé. C’est 

ça qui est à l’origine de la bataille de Paté Badiane. C’est à cette occasion que Lat Dior avait 

suggéré à Maba de le nommer lieutenant de guerre, commandant de l’armée, la plus haute 

autorité de l’armée. Vous, vous faites une guerre passive leur dit-il et moi je fais une guerre 

active. Sur le coup, Maba le nomma lieutenant de guerre. Goumba Gueye, Abdou Ba, Birane 

Cissé, personne ne s’opposa à cette décision. Alors il fit un plan de guerre et ordonna de 

cerner tous les points d’eau. On va les battre. Maba demanda de tout arrêter jusqu’au retour de 

Mamou Ndari parce qu’il l’avait chargé d’une mission (une retraite spirituelle). Dès que 

Mamou Ndari revint, il dit qu’on les battra et dans leur fuite, ils laisseront quelque chose ici. 

En tout cas ils ne dépasseront pas Pawos. Et s’ils fuient jusqu’à Kaolack, on les pourchassera 

jusque là-bas. On rentrera à Kaolack et on fera ce qu’on fera. Les deux armées se 

rencontrèrent à Ngapakhe. Car si on les laisse s’approcher, ce n’est pas sûr puisque la distance 

entre Nioro et Pawos ne dépasse pas 5 kilomètres. Alors Lat Dior conseilla de longer la route 

et d’installer les guerriers de part et d’autre. Ils rentreront et ne nous verront pas parce qu’ils 

croiront que les souches qu’on va recouvrir de turbans blancs sont des personnes. C’est ainsi 

qu’ils s’installèrent sur la route de Ngapakhe et l’armée des blancs fonça en direction de Paté 

Badiane. Il se trouvait qu’ils avaient dépassé beaucoup de villages jusqu’à s’approcher de 

Renkéri, le village qui se trouve juste avant Paté Badiane. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 595 

A l’époque Paté Badiane était une cuvette. C’était quelqu’un qui s’appelait Paté et 

qui aidait les gens à traverser la cuvette qui avait beaucoup cours d’eau. Par déformation, c’est 

devenu Paté Badiane. Dieu fit finalement que Maba gagna la bataille et le blanc se replia pour 

rentrer. Pinet Laprade qui était le commandant de la colonne fut blessé à l’épaule gauche par 

Mdéri Kany le père de ma mère. Lorsque Maba se replia, il dépassa Kaolack et trouva au 

niveau de Kawoon. Maba en tua beaucoup malgré les canons que les blancs tiraient. Cela 

Maba l’a fait pendant l’attaque de Samba Laobé Fall. Lorsqu’il finit avec Paté Badiane, Maba 

se déclara Almamy du Rip et roi du Saloum.  

Pour l’islamisation du Saalum, il faut dire que les marabouts étaient nombreux 

mais leur manque de coordination est à l’origine de leur faiblesse. C’est à l’occasion d’un 

enterrement chez Ali Marame Sisse le grand marabout de Wanar que quelqu’un a profité de 

l’occasion pour faire remarquer à l’assemblée que : nous sommes tous des talibés et nous 

constituons un grand nombre. Pourquoi laisser les Ceddo nous maltraiter, faire ce qu’ils 

veulent. Ils nous empêchent même de communiquer entre nous. Nous n’avons pas la liberté 

de circuler. Avant hier ils sont allés à Nandjigui et ils ont fait ce qu’ils ont voulu faire. Et 

autre chose, autre chose encore. Coalisons-nous et nommons un guide. Lorsqu’on proposa un 

Diop, l’assemblée refusa. Il y avait les Dramé, les Sakho, les Cissé et un peu de Ndiaye. C’est 

Goumba Gueye et les Touré qui étaient la composante la plus nombreuse qui ont proposé la 

candidature de Maba. Donc Goumba Gueye leur proposa Maba. On lui demanda de présenter 

le candidat. Il leur répondit ceci : «  mon candidat a fait des actes de haute portée. D’abord 

lorsque Buur Saalum Koumba Ndama a attaqué Nandjigui et qu’il a tué des gens et fait des 

prisonniers, il a fait une souscription clandestine auprès des musulmans. Avec cet argent il est 

allé voir Buur Saalum Koumba Ndama et lui demanda de libérer ses coreligionnaires 

musulmans qui ont été faits prisonniers. Au nom de la cohabitation fraternelle qu’ils ont 

toujours entretenue et à cause de cela lui dit-il, je voudrais que vous receviez ceci en guise de 

cadeau. Koumba Ndama fut ému et reconnut que ce monsieur avait de bonnes manières, que 

c’est quelqu’un de bien. C’est ainsi qu’il demanda à tous ceux à qui il avait distribué des 

cadeaux (en fait les prisonniers musulmans qu’il avait fait lors de l’attaque de Nandjigui) de le 

rendre. Il a aussi fait un autre exploit. Mais je pense que cela ne vaut pas la peine d’être 

racontée. Voilà mon candidat. L’assemblée l’accepta. Son père qui vient du lointain Fouta est 

un étranger. Il n’aura aucun parti-pris car nous qui sommes les Cissé, les Dramé, les Sakho 

sommes originaires d’ici et lui est étranger. Et d’autre part il a déjà fait face aux Ceddo. Il 

s’est marié là où il a fait ses études. L’assembla lui demanda son nom et il répondit que c’est 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 596 

Maba Diakhou. C’est ce jour-là qu’on l’installa et qu’on le nomma guide éclairé. Alors ils 

ajoutèrent : que personne ne viole ses décisions, ses ordres. Mon grand-père Sambou 

Oumanou, Cheikh Diop et Mandiaye qui s’étaient confiés à lui, dans leur précipitation 

menèrent l’attaque. Il se trouvait que Maba était déjà installé. Lorsqu’ils attaquèrent donc 

Bour Saloum Koumba Ndama, ils tombèrent sur le champ de bataille lui et la plupart de ses 

compagnons.  

 

Quel différend y avait-il entre Maba et Matar Kala Dramé ? Où étaient installés les Dramé ? 

Que représentaient-ils dans la religion ? Quelles étaient les relations et aussi qu’est-ce qui a 

fait que les relations ont été rompues ? 

Si on raconte l’histoire du pays, si les Dramé ne sont pas en tête sur le plan des exploits, ils 

font partie des premiers. Ce sont des gens de bien, qui sont instruits et qui ont de la 

détermination. Ils ont de hautes idées en tout. A l’arrivée de Tafsir Maba Diakhou, ils avaient 

déjà un daara. Cependant ils n’étaient pas opposés à la nomination de Maba comme chef des 

marabouts. Ils participaient aux batailles et respectaient ses ordres. Leur ancêtre est Matar 

Kala Dramé.  

Les Dramé habitaient Gniling dans le Kaffrine. L’histoire orale raconte que Matar Kala 

Dramé était entré en intelligence avec le blanc à l’époque. D’ailleurs c’est ce qui a amené la 

dissidence au sein de la famille. Pour diminuer la force de Maba les blancs étaient prêts à tout. 

Il avait le moyen de demander à un corrompu d’aller voir Maba et de lui dire qu’un tel 

marabout et un tel autre  est entré en alliance avec le blanc. Par d’autres moyens, les blancs 

avaient fait circuler une lettre portant l’entête de Matar Kala Dramé dans laquelle il disait que 

la façon dont Maba gère la communauté est contraire à l’islam. A l’époque on y avait cru et il 

y avait même des problèmes. C’est ainsi qu’on le convoqua et l’interrogea en présence d’un 

chérif qui était là et qui présidait le tribunal. Finalement une décision de cesser les poursuites 

ont été prise parce que déjà sa famille participait à toutes les batailles et aussi était talibé dans 

le daara. Peut-être que le blanc cherche un moyen pour affaiblir Maba Diakhou.  

La famille des Dramé était très large et très puissante.  

Elle habitait le Gniling qui n’était pas une province mais c’était des terres qu’avaient 

occupées les Dramé. 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 597 

Dans le Waalo Ripp, ce sont les Signi-Signi qui sont partie wolof qui avaient accompagné 

Maba à son retour du Jolof et qui ont été installés dans le Ripp. 

La présence de l’islam au Saalum date de très longtemps. Le blanc a très tôt visé cette région. 

Et vous   savez que la mentalité des gens du Saalum est différente de celle des gens du Bawol. 

Si vous prenez l’exemple de Niomré, l’université de Coki, l’université de Pir, l’université de 

Longor, cela existait. Avant cela, Saalum avait Kaba déjà. Ce n’est pas pour rien qu’El Hadj 

Omar Futiyu s’est installé à Kaba quand il est venu au Saalum. Parce que déjà Kaba était un 

foyer musulman authentique. Dans tout le Kaba, il n’y avait que des toucouleurs musulmans.  

Sambou Oumanou Touré déjà qui avait un daara était plus âgé que Maba parce 

que ses enfants participaient aux batailles. Pendant que les enfants de Maba et de Mamou 

Ndari étaient encore tout petits et ne pouvaient pas participer aux batailles. Tous ses enfants 

avaient terminé le coran. Il avait une grande école. Mais dans les récits historiques elle n’est 

pas citée. Dans les récits, il y a Pir, Coki de Matar Ndoumé mais jamais Saloum. 

L’école de Mamadou où a été talibé Momar Anta Sali le père de Serigne Touba était une 

université dans le Ndoucoumane. C’est lui qui lui a appris le coran. C’est à la fin de son 

éducation qu’il est allé ailleurs s’installer. Momar Anta Sali y a fait ses études. Bamba Sall est 

l’homonyme de Serigne Touba. A la fin des études de Momar Anta Sali, lorsqu’il 

l’accompagnait, arrivé à la limite du village, le marabout lui a dit : tu portes dans ta ceinture 

quelque chose d’important. Ils seront deux enfants. Le deuxième enfant dirigera le pays, fais 

de moi son homonyme. Le premier était Mame Mor Diarra. Le deuxième était Serigne Touba. 

Donc c’était des gens qui avaient des connaissances. On raconte que Mame Mor Diarra (ou 

Serigne Touba) est venu ici à Nioro pour demander la main de Mame Marame Ba pour son 

frère aîné, offre que ne refusa pas Mamou Ndari en lui répondant que je ne suis pas contre 

d’être le beau-père d’un Mbacké-Mbacké. Serigne Touba était ami intime de Tamsir Ousmane 

le père de Mamou Ousmane Ba qui était très puissant à l’époque.  

Il y avait aussi l’école de Djamal. El Hadj Abdoulaye Niass le père de Khalifa 

Niass et de Baye était très puissant. Il était un érudit en islam remarquable. C’est là qu’il a 

reçu son éducation religieuse. Il est venu ici en compagnie de son père. Dans  l’affaire de 

Djouma. Il a été accusé. Je ne connais pas bien cette affaire. Mais je sais que Nioro n’était pas 

d’accord. A cette époque il y avait l’imam Mandiaye et le chef de canton était Tamsir 

Ousmane Ba qui était témoin lors de la prise de décision des blancs de le punir. C’est ainsi 

qu’il est allé auprès de la famille pour l’informer qu’ils sont entrain de fomenter un coup 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 598 

contre El Hadj Abdoulaye et Abdoulaye est un membre de la famille. Essayons de trouver une 

solution pour le sauver. Et c’est ainsi qu’El Hadj Abdoulaye s’en alla en Gambie.  

Et puis encore il est revenu. Il était quelqu’un qui avait des connaissances et du 

courage. Il était un ami inséparable de Sète (ou Sayère) Mati qui était lui aussi un érudit en 

islam toubarfakala ! Vous savez si quelqu’un a une tête bien faite et de la volonté, il peut tout 

connaître. On raconta que Sète Mati avait demandé à Abdoulaye Niass de venir auprès de lui 

pour parfaire ses connaissances en islam. D’aucuns disent qu’il voulait montrer que lui et 

Abdoulaye faisaient un. Cela, il le lui a dit à Keur Maba. Abdoulaye lui avait répondu : la 

connaissance, on doit aller ailleurs la chercher. A cette époque Sète Mati était très puissant et 

Abdoulaye a eu le courage de lui dire cela. C’est ainsi qu’ils se séparèrent. Sète Mati fit ses 

préparatifs pour aller rejoindre El Hadj Abdoulaye  Niass. Si on te raconte le récit, c’est 

émouvant. On raconta que lorsque Sète Mati partait pour quelque part, il y avait de la clameur 

et des mouvements de foule. Il est venu deux fois (ou trois fois). La première fois, il était venu 

préparer les chambres dans lesquelles il devait résider. La deuxième fois, il amenait son 

ravitaillement de nourriture comme les moutons et autres. La troisième fois, c’était lui en 

personne qui venait pour s’installer. Alors il s’installa pour parfaire ses connaissances et 

montra qu’il était avec son ami. C’est ce qui a fait que le blanc n’avait plus confiance en lui. 

On raconta aussi  qu’il (Sète) l’a même rendu visite en Gambie. Lorsqu’il arriva au ferry, un 

monsieur s’est présenté à lui et lui a demandé de lui expliquer un rêve. Il lui a répondu qu’il a 

cessé d’expliquer les rêves. Lorsqu’il descendit du ferry et alla trouver Sète Mati, ce dernier 

lui a dit : le fait que tu aies cessé d’expliquer les rêves ne va pas m’influencer. Donc c’était 

des gens de bien, des érudits en islam.  

 

Vous voulez qu’on revienne à Maba. Lorsqu’il a été nommé Almamy du Rip et 

roi du Saloum, quelle était sa logique lorsqu’il affectait les gens ? Au Ripp, Saloum, Ndémène 

et Pawos, il y avait affecté Amad Khodja et Ali Khodja, les Touré dans le Sabakhe, les Gueye 

dans le Sandjal . 

Vous savez que le père d’Ali Khodja, Samba Khodja et de Amad Khodja est un cousin de 

Maba. Il est mort au cours d’une mission que lui avait confiée Maba dans le Jolof. Il est le 

père de Sidy Bombé. Sidy Bombé est le père d’Amad Khodja, d’Ali Khodja et de Samba 

Khodja. Maba est plus âgé que lui mais il est plus âgé que Mamou Ndari. Maba donc a affecté 

ses enfants à Ndémène qui revenait de droit à leur père. Le tata appartient aux Touré. Dans ce 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 599 

tata aussi habitaient Sète Kany et Mdéri Kany. C’est Mdéri Kany qui est allé fonder Médina 

Sabakhe qui ne s’appelait pas avant Médina mais Kër Mdéri Kany. La raison de cette 

appellation est ceci. Mdéri Kany étant très âgé, fut remplacé par son le fils de son frère (son 

neveu) qui nomma la localité Mdéri Yacine. Il se trouvait qu’on ne pouvait pas nommer à ce 

poste son fils parce qu’il était en ce moment sous les drapeaux. C’est ainsi que les griots 

commençaient à chanter : qu’il fait bon de vivre chez Keur Mdéri Yacine. Alors Goumba 

termina son service militaire et remplaça son cousin Mdéri Yacine. Il convoqua l’ensemble du 

canton et leur signifia que Keur Mdéri Yacine et la même chose que Keur Mdéri Kany. C’est 

ainsi qu’il prit la décision de renommer le canton Médina Sabakhe. Maba avait nommé 

chacun dans sa  province d’origine. Birane Cissé a été affecté à Kaymor. Si vous allez à 

Ndimb, vous verrez le fondement et les élévations du tata. Les Cissé étaient nombreux et 

étaient dispersés. Le père de Moustapha Cissé est originaire de Kaymor où il a érigé une 

grande mosquée qu’il a inaugurée. Il y a la lignée de Boury et la lignée de Samba Yacine 

Boury.  Les Siise de Kélimane avaient participé à la guerre sainte. C’est à la mort de Maba 

qu’ils sont retournés dans leur fief refusant l’autorité de Mamou Ndari. On raconta aussi que 

Birane Cissé a rencontré Seriñ Touba et lui a demandé de prier pour lui. Vous savez, Serigne 

Touba même s’il n’est pas témoin d’une chose ou d’un événement, avait le pouvoir de faire le 

récit de cet événement. Il lui a répondu : ce qui est étonnant c’est ta séparation avec Mamou 

Ndari. 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 600 

INDEX 
Noms de personnes : lettres CAPITALES 

 Toponymes : Lettres romaines 

 Ethnonymes : Italiques 

 
A 

Anglais ..... 29, 34, 84, 85, 87, 88, 92, 114, 117, 119, 123, 
130, 293, 342, 345, 351, 380, 386, 387, 401, 407, 
408, 410, 421, 427, 428, 431, 433, 434, 435, 436, 
475, 491, 526 

B 
Badiar................................................................................ 166, 304 
Badibu .... 5, 13, 14, 31, 35, 39, 40, 41, 42, 43, 45, 62, 64, 

65, 66, 85, 87, 95, 104, 163, 165, 173, 180, 181, 
184, 193, 194, 205, 214, 228, 241, 339, 344, 371, 
375, 404, 430, 458, 461, 462, 503, 576, 578 

Baïnunk .... 38, 44, 53, 151, 152, 165, 393, 397, 398, 425 
Bajar ........................................... 32, 33, 36, 56, 166, 186, 361 
Balanghar .............................................. 63, 371, 422, 423, 424 
Bambuk .................................................... 38, 63, 131, 196, 214 
Barra ......... 30, 31, 93, 117, 159, 342, 343, 344, 405, 422, 

430, 435 
Baynouk ...................................................................................... 151 
Betenty ............................................................ 81, 155, 156, 160 
BIRAM NJEME ELER 66, 71, 180, 184, 185, 198, 229, 

230, 231, 232, 233, 234, 235, 236, 237, 238, 241, 
375, 416 

C 
Cassan ... 88, 89, 114, 115, 116, 342, 343, 344, 400, 406, 

407, 408, 409, 410, 411, 414, 422, 426 
Cassao ............................................................................... 342, 408 

D 
Dammel ....................................................................................... 177 
Diokoul .......................................... 27, 95, 100, 234, 389, 486 

E 
ELI BANA . 59, 212, 221, 222, 223, 234, 252, 254, 269, 

306, 325, 568, 569 
ELY BANA 9, 66, 71, 88, 206, 207, 211, 212, 213, 214, 

221, 223, 249, 250, 251, 252, 253, 255, 256, 257, 
258, 259, 261, 263, 264, 265, 266, 271, 272, 280, 

281, 284, 287, 299, 301, 304, 335, 336, 425, 439, 
442, 445, 456, 550 

F 
Ferlo28, 32, 97, 181, 188, 189, 197, 199, 201, 203, 211, 

226, 267, 315, 391, 539, 584 
Français ... 9, 11, 19, 21, 28, 29, 74, 82, 93, 94, 103, 119, 

123, 133, 143, 179, 369, 381, 386, 387, 394, 401, 
408, 421, 427, 428, 431, 432, 433, 434, 435, 436, 
438, 441, 459, 460, 464, 465, 466, 467, 468, 469, 
471, 491, 505, 508, 581 

France 11, 18, 19, 20, 21, 28, 29, 73, 103, 107, 295, 299, 
302, 357, 386, 396, 429, 431, 434, 436, 440, 458, 
460, 477, 478, 488, 490, 498, 499, 507, 594 

Fuuta Jaalo ................................................................................. 186 
Fuuta Toro ................................................................................. 186 

G 
Gaabu 5, 36, 48, 49, 53, 55, 56, 128, 147, 149, 157, 165, 

166, 167, 168, 170, 171, 174, 220, 245, 254, 504, 
514, 518, 522 

Gandiaye ..... 51, 100, 121, 153, 171, 234, 245, 252, 267, 
291, 364, 365, 366, 367, 368, 369, 374, 381, 485, 
535 

Gandun ......................................................... 155, 156, 158, 160 
GEDEL ......... 21, 50, 51, 83, 99, 121, 122, 130, 209, 299, 

321, 374, 381, 461, 465 
Gelwaar . 40, 48, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 71, 131, 135, 

143, 154, 157, 158, 161, 162, 163, 166, 167, 168, 
170, 171, 172, 173, 175, 178, 185, 221, 237, 241, 
245, 246, 247, 252, 254, 260, 278, 280, 281, 289, 
300, 304, 307, 308, 311, 321, 323, 325, 326, 328, 
331, 336, 346, 348, 350, 360, 361, 363, 372, 373, 
374, 377, 378, 381, 427, 456, 459, 482, 513, 606, 
607 

Gorée .............................................................................................. 18 

H 
Halpulaar26, 44, 60, 133, 143, 149, 152, 153, 162, 189, 

209, 213, 215, 218, 220, 309, 334, 453, 459, 465, 
606 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 601 

J 
Jaxanke . 23, 44, 115, 116, 266, 409, 410, 414, 424, 425, 

443, 444, 445, 446, 452, 456, 607 
Jiloor ........ 14, 52, 54, 55, 56, 71, 77, 103, 104, 143, 161, 

185, 268, 304, 305, 310, 318, 319, 320, 322, 323, 
327, 361, 363, 368, 370, 377, 378, 379, 434, 435, 
437, 472, 482, 532, 536, 540, 541, 542, 543, 544, 
545 

Joar ...... 18, 85, 86, 87, 89, 126, 343, 351, 358, 371, 382, 
383, 417, 422, 423, 424, 425, 426, 429, 446 

Joka ................................................................................................. 42 
Jolof .. 2, 4, 5, 6, 23, 34, 36, 39, 41, 43, 44, 46, 54, 57, 59, 

65, 66, 71, 73, 82, 96, 99, 100, 125, 129, 130, 134, 
135, 141, 143, 144, 163, 175, 176, 177, 178, 179, 
180, 181, 182, 183, 184, 185, 186, 187, 188, 189, 
190, 191, 192, 193, 195, 197, 198, 199, 200, 201, 
204, 205, 206, 207, 208, 209, 211, 214, 216, 220, 
221, 223, 225, 226, 227, 228, 229, 230, 231, 232, 
233, 234, 235, 236, 237, 238, 239, 240, 241, 243, 
250, 251, 261, 262, 263, 267, 268, 270, 272, 273, 
274, 275, 277, 278, 279, 280, 281, 292, 302, 305, 
306, 309, 310, 311, 312, 316, 322, 323, 325, 328, 
329, 330, 331, 332, 334, 340, 341, 344, 346, 350, 
351, 352, 360, 362, 370, 371, 375, 376, 385, 388, 
397, 402, 403, 404, 413, 416, 447, 448, 449, 460, 
461, 471, 481, 498, 511, 535, 536, 541, 576, 577, 
582, 584, 586, 597, 598, 606, 607 

Joñik ... 45, 46, 49, 51, 52, 54, 55, 61, 66, 71, 74, 79, 101, 
102, 107, 108, 109, 143, 153, 158, 161, 174, 220, 
304, 305, 306, 307, 316, 318, 319, 322, 323, 328, 
329, 330, 331, 348, 349, 359, 361, 363, 366, 370, 
374, 377, 378, 379, 383, 438, 454, 468, 471, 472, 
482, 606 

Jooka .............................................................................................. 42 
Joola ......................... 44, 151, 152, 153, 165, 250, 312, 387 

K 
Kabou...................................................................... 163, 173, 496 
Kacot ......... 45, 62, 65, 66, 71, 73, 74, 220, 426, 485, 584 
Kaffrine ..... 3, 63, 67, 104, 179, 191, 192, 193, 195, 201, 

208, 210, 213, 215, 269, 270, 329, 483, 510, 581, 
583, 584, 596 

Kajmoor ..... 45, 46, 62, 63, 66, 71, 85, 88, 125, 183, 184, 
185, 204, 205, 208, 214, 220, 221, 237, 238, 241, 
331, 332, 349, 350, 351, 371, 372, 374, 376, 425, 
447 

Kajoor .. 2, 4, 5, 6, 18, 44, 72, 97, 99, 105, 125, 134, 177, 
178, 181, 246, 247, 248, 250, 252, 255, 259, 263, 
270, 273, 274, 302, 309, 312, 321, 346, 352, 366, 
372, 381, 386, 391, 400, 408, 444, 448, 449, 452, 
453, 461, 471, 501, 510, 574, 578, 580, 582, 584 

Kantora ............................................................ 58, 486, 528, 529 
Kaolack ....... 26, 28, 29, 40, 67, 71, 72, 77, 83, 84, 96, 97, 

105, 119, 120, 142, 179, 249, 268, 269, 284, 285, 
286, 288, 289, 290, 291, 300, 327, 340, 341, 359, 

364, 383, 386, 388, 391, 427, 479, 482, 487, 488, 
489, 491, 501, 502, 503, 527, 549, 550, 551, 552, 
553, 554, 555, 556, 557, 562, 566, 569, 570, 571, 
573, 589, 594, 595 

Kaur .............................................. 35, 84, 85, 86, 88, 376, 424 
Kawoon ... 36, 49, 52, 73, 80, 83, 99, 105, 107, 119, 120, 

121, 123, 139, 143, 162, 211, 220, 222, 251, 256, 
258, 259, 263, 264, 265, 266, 267, 269, 271, 280, 
282, 283, 285, 290, 291, 300, 301, 302, 303, 305, 
306, 319, 323, 324, 327, 328, 329, 330, 331, 335, 
359, 362, 364, 366, 367, 369, 370, 372, 374, 377, 
379, 381, 383, 387, 412, 415, 427, 428, 429, 444, 
454, 457, 458, 465, 481, 483, 486, 532, 535, 540, 
541, 542, 543, 571, 572, 583, 586, 590, 595 

Kawur .. 18, 44, 63, 87, 88, 124, 125, 126, 180, 271, 344, 
410, 417, 423, 424, 425, 429, 446 

Kayemor ........................................................................... 137, 183 
KOLI TEÑELLA ... 2, 23, 32, 33, 34, 36, 37, 43, 65, 102, 

150, 165, 186, 187, 190, 193, 194, 196, 199, 200, 
202, 211, 212, 215, 216, 220, 221, 222, 223, 224, 
225, 226, 238, 239, 240, 250, 270, 272, 309, 312, 
313, 314, 315, 316, 317, 334, 344, 479, 578 

KOLY TEÑELLA ..... 187, 197, 199, 312, 313, 314, 315, 
316, 330, 331 

Kulaar ........ 31, 40, 45, 48, 51, 53, 56, 141, 170, 245, 343 
Kung ..................................... 30, 36, 267, 291, 303, 315, 535 
KUYONG KEITA .............................................. 162, 163, 284 

L 
Laghem ........ 73, 213, 321, 322, 330, 359, 370, 383, 462, 

465, 468 
LAPRADE PINET.................................................................... 19 
LATHILOR BAJAAN ............................................................. 59 
LATMENGE .....207, 303, 307, 308, 310, 311, 312, 316, 

318, 319, 322, 323, 324, 327, 328, 329, 330, 342, 
346, 361, 362, 363, 370, 532, 536, 541, 542, 543, 
545 

Loog49, 55, 79, 108, 109, 110, 111, 112, 113, 116, 125, 
174, 228, 289, 361, 471, 511 

M 
MABA JAXU .... 14, 42, 49, 50, 113, 441, 453, 458, 461, 

484, 587 
MALEWTAAN 336, 345, 346, 347, 348, 349, 376, 447, 

448, 449 
Mali 37, 38, 44, 115, 116, 131, 133, 134, 135, 138, 141, 

144, 146, 156, 157, 162, 164, 165, 166, 176, 179, 
180, 183, 184, 193, 195, 197, 201, 203, 225, 277, 
318, 370, 392, 451, 496, 499, 504, 514, 522, 584, 
593 

MAMOUNDARY ...................................................................... 461 
Mandaax ......... 66, 88, 180, 185, 216, 220, 221, 237, 241, 

331, 332, 350, 351, 352, 371, 372, 374, 376, 414, 
448, 453, 579 

Mandax ......................... 45, 46, 62, 63, 65, 66, 71, 183, 185 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 602 

Mandeng ....... 23, 31, 33, 35, 38, 41, 43, 44, 64, 111, 123, 
128, 131, 133, 134, 136, 139, 140, 142, 149, 151, 
156, 158, 161, 162, 163, 164, 165, 166, 173, 180, 
182, 189, 192, 208, 220, 221, 226, 244, 245, 258, 
268, 270, 292, 300, 302, 316, 332, 334, 335, 410, 
414, 429, 446, 456, 459, 527, 528, 529, 576, 577, 
606 

MAYSA WALI JONN ............................................................. 48 
MBEEGAAN NDUUR ..... 8, 9, 11, 15, 21, 22, 23, 30, 32, 

33, 35, 36, 40, 45, 48, 50, 56, 59, 61, 63, 66, 71, 74, 
88, 106, 130, 132, 134, 182, 184, 200, 206, 209, 
211, 212, 214, 218, 221, 222, 223, 224, 239, 240, 
241, 242, 243, 246, 250, 251, 252, 253, 259, 264, 
265, 266, 268, 269, 271, 273, 274, 275, 278, 279, 
281, 283, 284, 286, 287, 290, 291, 292, 293, 295, 
299, 303, 307, 310, 311, 312, 314, 315, 316, 322, 
324, 326, 327, 328, 330, 331, 332, 334, 336, 342, 
346, 348, 350, 360, 361, 365, 368, 370, 373, 374, 
375, 389, 424, 438, 439, 442, 445, 448, 449, 450, 
458, 460, 478, 506, 511, 513, 532, 547, 571, 606, 
607 

Mbey .... 45, 46, 48, 49, 56, 61, 66, 74, 99, 143, 153, 161, 
166, 169, 170, 174, 192, 208, 220, 246, 247, 255, 
261, 266, 269, 271, 279, 280, 281, 290, 293, 295, 
299, 300, 301, 305, 306, 307, 311, 320, 327, 328, 
329, 330, 331, 348, 360, 361, 363, 366, 370, 510, 
532, 536, 606, 607 

Mbudaay . 49, 51, 74, 100, 266, 283, 290, 299, 300, 465, 
529, 538, 539, 543, 586 

Ñ 
Ñaani ........ 5, 40, 114, 116, 117, 130, 190, 194, 215, 250, 

267, 303, 337, 342, 344, 408, 409, 414, 463 
Ndukumaan ...... 61, 63, 74, 129, 179, 192, 196, 199, 200, 

201, 202, 203, 208, 209, 210, 214, 258, 328, 329, 
330, 331, 349, 359, 371, 372, 376, 377, 379, 383, 
435, 437, 438, 443, 447, 453, 454, 462, 510, 578, 
579, 584, 585 

Ngapax .... 49, 51, 74, 244, 245, 283, 319, 323, 462, 536, 
538, 546 

Ngay . 57, 59, 61, 95, 141, 190, 191, 209, 319, 324, 325, 
362, 363, 366 

Ñiiling ........ 206, 207, 208, 335, 443, 447, 448, 450, 458, 
607 

Nioro 20, 30, 62, 96, 141, 213, 258, 461, 462, 463, 464, 
466, 467, 469, 471, 475, 484, 488, 489, 490, 515, 
587, 590, 592, 593, 594, 597 

NJAJAAN NJAAY ... 134, 135, 144, 175, 176, 177, 178, 
185, 199, 227, 228, 243, 536 

Njoop ................................................................................... 49, 579 
Ñom ................................................................................................ 30 
Ñombato .. 37, 48, 77, 78, 105, 155, 156, 158, 469, 472, 

477, 535 
Ñomi .... 29, 31, 33, 34, 35, 36, 37, 40, 41, 44, 45, 51, 93, 

117, 158, 159, 163, 173, 228, 241, 462 

Ñominka 10, 37, 38, 40, 43, 79, 108, 109, 116, 127, 128, 
143, 152, 153, 154, 155, 156, 160, 172, 174, 287, 
390, 392, 393, 394, 397, 398, 509, 606 

Ñoomi ... 5, 117, 271, 291, 314, 315, 316, 317, 318, 319, 
322, 328, 342, 344, 421 

P 
Pakala ...... 39, 63, 84, 124, 130, 179, 180, 203, 208, 216, 

301, 349, 351, 352, 359, 371, 376, 383, 414, 448, 
449, 450, 458 

Paos ............................................................................. 42, 137, 258 
Pawos ............................................................ 484, 593, 594, 598 
Pël ...... 16, 23, 26, 32, 37, 43, 44, 57, 60, 62, 63, 95, 100, 

129, 130, 132, 134, 141, 151, 177, 178, 186, 190, 
197, 203, 209, 210, 211, 215, 216, 217, 218, 220, 
226, 239, 251, 252, 253, 256, 263, 265, 270, 316, 
317, 330, 331, 424, 425, 459, 538, 539, 542 

R 
Ripp ... 11, 13, 14, 27, 28, 30, 35, 42, 43, 50, 62, 96, 267, 

321, 337, 448, 458, 460, 461, 462, 463, 464, 465, 
466, 467, 468, 469, 471, 472, 474, 475, 478, 535, 
583, 597, 598 

S 
Saalum 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 16, 17, 18, 

19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 30, 31, 32, 33, 
34, 35, 36, 37, 39, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 48, 49, 
50, 51, 52, 53, 54, 56, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 65, 
66, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 74, 75, 78, 79, 80, 82, 
83, 84, 85, 86, 87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 95, 96, 
98, 99, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 107, 108, 109, 
110, 112, 113, 114, 115, 116, 117, 118, 119, 120, 
121, 122, 123, 124, 126, 127, 128, 129, 130, 131, 
133, 134, 135, 136, 137, 139, 141, 143, 145, 147, 
153, 154, 156, 157, 158, 160, 161, 162, 163, 165, 
166, 167, 169, 170, 171, 173, 174, 175, 178, 179, 
181, 182, 183, 184, 185, 186, 188, 189, 190, 191, 
192, 193, 194, 195, 197, 199, 200, 201, 202, 203, 
204, 205, 206, 207, 208, 209, 210, 211, 212, 213, 
214, 215, 216, 217, 218, 220, 221, 222, 223, 224, 
226, 228, 231, 232, 233, 234, 237, 238, 239, 240, 
241, 242, 244, 245, 246, 247, 248, 249, 250, 251, 
252, 253, 254, 255, 256, 258, 259, 260, 261, 265, 
266, 267, 268, 269, 270, 271, 272, 273, 274, 277, 
278, 279, 280, 281, 283, 284, 286, 287, 288, 290, 
291, 292, 293, 294, 295, 298, 299, 300, 301, 302, 
303, 305, 306, 307, 308, 310, 311, 313, 314, 315, 
316, 317, 318, 319, 320, 321, 322, 323, 324, 325, 
326, 327, 328, 329, 330, 331, 332, 333, 334, 335, 
336, 337, 338, 339, 340, 341, 342, 343, 344, 345, 
346, 347, 348, 349, 350, 351, 352, 353, 355, 356, 
357, 358, 359, 360, 361, 362, 363, 365, 366, 367, 
368, 369, 370, 371, 372, 373, 374, 375, 376, 377, 
378, 379, 380, 381, 382, 383, 384, 385, 386, 387, 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 603 

388, 389, 390, 393, 394, 395, 396, 397, 398, 400, 
401, 402, 403, 404, 405, 406, 407, 409, 410, 411, 
412, 413, 414, 415, 416, 417, 420, 421, 422, 423, 
424, 425, 426, 427, 428, 430, 431, 432, 433, 434, 
435, 436, 437, 438, 440, 442, 443, 444, 445, 446, 
447, 448, 449, 450, 451, 452, 453, 454, 456, 457, 
458, 459, 460, 461, 462, 463, 464, 465, 466, 468, 
469, 470, 471, 472, 473, 474, 476, 477, 478, 481, 
486, 493, 497, 503, 505, 506, 510, 511, 527, 529, 
530, 531, 532, 535, 536, 538, 539, 543, 547, 573, 
575, 576, 577, 578, 579, 581, 582, 583, 584, 586, 
595, 597, 606, 607 

SAALUM SUWARE ................................. 72, 192, 193, 445 
Saalum-ceddo ................................................................................. 9 
Saalum-ceriñ .................................................................................. 9 
Sabax ....................................... 41, 62, 64, 163, 460, 461, 476 
SAER MATY ......................................... 21, 50, 463, 466, 490 
saloum .... 7, 14, 16, 19, 21, 22, 23, 26, 37, 43, 44, 46, 48, 

49, 50, 51, 55, 61, 62, 65, 66, 68, 69, 72, 75, 78, 79, 
80, 81, 82, 87, 90, 92, 94, 95, 96, 97, 99, 100, 104, 
109, 113, 115, 119, 121, 123, 124, 125, 128, 137, 
138, 139, 142, 151, 152, 153, 154, 155, 156, 157, 
159, 160, 162, 164, 165, 166, 171, 172, 174, 178, 
179, 205, 240, 241, 242, 248, 249, 251, 253, 256, 
261, 266, 270, 271, 273, 282, 284, 285, 288, 289, 
290, 291, 292, 293, 299, 301, 302, 303, 316, 320, 
325, 327, 328, 332, 335, 346, 350, 363, 364, 367, 
369, 377, 387, 388, 389, 390, 391, 392, 393, 394, 
397, 399, 400, 401, 413, 432, 433, 435, 441, 454, 
458, 459, 463, 473, 478, 606 

Sanjal 30, 41, 62, 64, 163, 240, 423, 446, 460, 463, 503 
Seelik .......... 49, 51, 56, 74, 266, 283, 299, 300, 538, 543 
Seereer . 19, 23, 26, 33, 36, 37, 42, 43, 44, 48, 49, 53, 54, 

55, 56, 60, 63, 68, 72, 73, 79, 99, 100, 105, 109, 126, 
128, 129, 130, 131, 133, 134, 136, 138, 139, 142, 
143, 144, 145, 146, 147, 148, 149, 150, 151, 152, 
153, 154, 155, 156, 157, 158, 161, 162, 165, 166, 
167, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 178, 179, 181, 
186, 189, 190, 192, 193, 208, 220, 221, 251, 253, 
258, 259, 271, 280, 285, 287, 289, 291, 292, 299, 
300, 312, 314, 315, 316, 321, 322, 330, 331, 334, 
336, 360, 361, 363, 364, 365, 366, 368, 369, 370, 
380, 396, 420, 425, 438, 454, 456, 457, 459, 472, 
497, 510, 542, 606 

Siin .. 3, 4, 5, 6, 7, 8, 20, 26, 28, 31, 36, 40, 44, 48, 49, 51, 
53, 56, 57, 60, 61, 68, 73, 75, 80, 83, 99, 118, 121, 
123, 131, 134, 147, 149, 150, 153, 154, 157, 158, 

163, 166, 167, 168, 170, 171, 173, 174, 175, 181, 
183, 184, 214, 233, 234, 240, 241, 242, 243, 244, 
245, 246, 247, 248, 250, 259, 260, 261, 264, 267, 
271, 273, 274, 278, 279, 280, 281, 283, 291, 292, 
300, 303, 312, 314, 333, 346, 360, 361, 362, 368, 
369, 373, 384, 386, 388, 391, 400, 408, 411, 412, 
417, 449, 450, 451, 474, 493, 527, 529, 530, 531, 
532, 533, 534, 535, 536, 543, 576 

Siñi 45, 46, 57, 59, 60, 61, 66, 71, 73, 74, 95, 96, 97, 98, 
105, 121, 129, 141, 175, 179, 185, 190, 191, 193, 
209, 210, 220, 324, 325, 326, 330, 348, 362, 363, 
366, 370, 399, 606 

SIRA BAJAL.......................... 52, 53, 55, 56, 172, 304, 532 
Soninke ... 23, 44, 63, 131, 134, 142, 146, 189, 190, 217, 

259, 260, 266, 270, 292, 300, 302, 309, 443, 456 
Soose......... 14, 32, 42, 57, 63, 66, 72, 111, 127, 134, 138, 

139, 143, 155, 156, 157, 161, 164, 170, 174, 186, 
201, 220, 221, 255, 259, 321, 444, 461, 606 

SOUNDIATA ....................................................... 176, 507, 514 
SUNJATA ..................... 140, 164, 166, 176, 300, 443, 576 

T 
TIRAMAKHAN ............................................................ 163, 164 

W 
Waalo ... 4, 5, 7, 44, 49, 50, 53, 56, 72, 96, 118, 134, 135, 

172, 175, 177, 178, 181, 228, 233, 234, 238, 243, 
262, 263, 273, 277, 309, 321, 344, 352, 372, 377, 
378, 403, 418, 435, 448, 449, 466, 468, 471, 486, 
497, 536, 597 

WAL BUMMI JELEN ............................................................. 58 
Wolof .... 14, 24, 31, 33, 34, 43, 44, 49, 53, 56, 60, 65, 91, 

99, 100, 126, 129, 131, 133, 134, 135, 136, 138, 
155, 158, 167, 174, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 
181, 185, 189, 190, 192, 193, 209, 220, 221, 226, 
230, 236, 237, 241, 255, 262, 267, 271, 287, 292, 
309, 310, 315, 316, 322, 325, 330, 334, 350, 361, 
380, 396, 408, 423, 431, 446, 459, 461, 472, 481, 
497, 501, 502, 503, 508, 511, 542, 543, 581, 606 

Wuli 40, 63, 92, 116, 188, 189, 190, 197, 228, 241, 250, 
267, 303, 312, 342, 348, 378, 408, 414, 503 

  

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 604 

Table des Matières  
Remerciements ................................................................................................................................. 1 

Sigles et Abréviations ...................................................................................................................... 1 

Introduction ....................................................................................................................................... 1 
Examen critique des sources et Méthodologie .............................................................................. 12 

1. Les Sources orales ........................................................................................................................................ 12 
2. Les sources écrites ....................................................................................................................................... 16 
3. Méthodologie .................................................................................................................................................. 21 

Première partie : Présentation du Saalum ........................................................................... 25 
Chapitre I : Une territorialisation tardive. ...................................................................................... 26 

1. Une terre de rencontre et d’osmose ..................................................................................................... 27 
2. Terroirs et Unités territoriales du Saalum à la fin du XVe  siècle .............................................. 45 

Le Mbey ................................................................................................................................................................................. 48 
Le Joñik ................................................................................................................................................................................. 51 
Le Siñi .................................................................................................................................................................................... 57 
Les Terroirs du Sud-est de la rive gauche  du saloum ..................................................................................... 61 

Chapitre II : Environnement et Potentialités économiques ...................................................... 68 
1. Saalum et saloum : un Territoire et son cours d’eau ..................................................................... 68 
2. Cadre physique .............................................................................................................................................. 74 
3. Faune et Flore ................................................................................................................................................ 89 

a. La Flore ........................................................................................................................................................................ 90 
b. La Faune ................................................................................................................................................................... 101 

4. Les fondements de la puissance du Saalum ................................................................................... 106 
a. Le Sel du delta : fondement de la richesse du Saalum ......................................................................... 110 
b. Une terre propice aux activités agricoles .................................................................................................. 118 
c. Le Saalum : une terre de mil ............................................................................................................................ 120 
d. La riziculture : le lien avec le pays des rivières du Sud. ..................................................................... 122 
e. La production cotonnière ................................................................................................................................. 124 

Chap. 3 : Populations et peuplement du Saalum ......................................................................... 133 
1. Le peuplement pré-mandé entre saloum et  gambie .................................................................. 139 
2. Le Saalum occidental : carrefour de rencontre et de brassage de  populations  (Seereer, 
Soose, Gelwaar et Ñominka) .......................................................................................................................... 143 

a. Les Seereer (Feefey ou Seereer cosaan) .................................................................................................... 143 
b. Les  Ñominka des îles du bas-saloum : des hommes de la terre et de la mer ........................... 154 

c. Mandeng (Soose) et Gelwaar ....................................................................................................... 161 
3. Le Saalum oriental : un espace pour refugiés politiques .......................................................... 174 

a. les Wolof au Saalum ............................................................................................................................................ 174 
b. Les Halpulaar’en ................................................................................................................................................... 209 

Deuxième partie : ........................................................................................................................ 219 

Du XVIe au  milieu du XIXe siècle, émergence et évolution du royaume ................... 219 
Chapitre I: Contexte régional de l’avènement de Mbegaan ..................................................... 225 

1. L’expansion du Grand Jolof dans la première moitié du XVe siècle. ..................................... 228 
2. Les conséquences au Saalum des troubles de la fin du XVe siècle et de l’affaiblissement 
du Jolof. ................................................................................................................................................................... 232 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 605 

Chapitre 2 : Mbegaan Nduur et la structuration de l’espace entre  le saloum et la gambie
 ....................................................................................................................................................................... 240 

1. Un Roi nommé Mbegaan ......................................................................................................................... 241 
a. Mbegaan : l’homme. ............................................................................................................................................ 242 
b. L’œuvre de Mbegaan. .......................................................................................................................................... 248 

2. Le Saalum de Mbegaan Nduur .............................................................................................................. 266 
a. L’élargissement du territoire .............................................................................................................................. 266 
b. Alliance avec le Jolof ........................................................................................................................................... 270 

3. La territorialisation du Saalum entamée par Mbegaan Nduur ............................................... 273 
4. L’île de Kuyong et le mythe de Mboose : des textes à la gloire du fondateur du Saalum
 284 

Chap. 3 : L’œuvre des Buur Saalum ou approche   évènementielle de  l’évolution du 
Saalum ........................................................................................................................................................ 293 

1. Du Mbey au Saalum : l’émergence du pouvoir ceddo ................................................................. 295 
2. La difficile succession de Mbegaan Nduur ...................................................................................... 303 
3. La structuration de Saalum  Ceddo ..................................................................................................... 310 

Troisième Partie : ........................................................................................................................ 354 

Dynamiques et Facteurs d’évolution .................................................................................... 354 
Chapitre 1 : La texture du pouvoir monarchique du Saalum .................................................. 357 

1. La faiblesse du pouvoir monarchique : une apparence ? .......................................................... 357 
2. Une logique sociopolitique .................................................................................................................... 361 

1. Compromis avec les pouvoirs locaux .......................................................................................................... 361 
2. Les Familles dirigeantes ou les « Grands » du Royaume .................................................................... 374 
3. Un pouvoir décentralisé mais non faible .................................................................................................. 379 

Chapitre 2 : Le Saalum dans la dynamique Atlantique .............................................................. 385 
1. L’ouverture de l’Atlantique : un contexte nouveau en Sénégambie ..................................... 385 
2. Africains, Portugais et Luso-Africains au Saalum ........................................................................ 389 
3. Le Saalum : centre d’un vaste réseau d’échanges au XVIIe siècle .......................................... 398 
4. Le temps des grandes perturbations : Les XVIIIe –XIXe siècles ............................................. 418 

a. Le Saalum : Espace relai des réseaux de commerce de la zone sahélo- soudanaise vers 
l’Atlantique ....................................................................................................................................................................... 421 
b. Entre Gorée et Sainte Marie de Bathurst : un grenier d’abondance .............................................. 432 

Chapitre 3 : L’Islam au Saalum ........................................................................................................... 440 
1. La formation d’un espace et d’une communauté musulmane au Saalum : XVIe – milieu 
du XIXe siècle ....................................................................................................................................................... 442 
2. L’influence des marabouts/commerçants Jaxanke dans la pratique et la diffusion de 
l’Islam au Saalum ................................................................................................................................................ 444 
3. Du Ñiiling à Saalum Ceriñ ....................................................................................................................... 447 

Conclusion ...................................................................................................................................... 455 

BIBLIOGRAPHIE ........................................................................................................................... 479 

ANNEXES ......................................................................................................................................... 512 
Annexe I : Textes sur les Gelwaar et la naissance de Mbegaan Nduur ................................ 513 
ANNEXE II : Mbegaan Nduur et Mboose, génie des eaux du Saalum ..................................... 547 
ANNEXES III : Aspects de l’Histoire du Saalum ............................................................................. 575 

INDEX ............................................................................................................................................... 600 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE



 606 

Table des Matières ...................................................................................................................... 604 
 

 

CODESRIA
 - B

IB
LIO

THEQUE


	Introduction
	Examen critique des sources et Méthodologie
	1. Les Sources orales
	2. Les sources écrites
	3. Méthodologie


	Première partie : Présentation du Saalum
	Chapitre I : Une territorialisation tardive.
	1. Une terre de rencontre et d’osmose
	2. Terroirs et Unités territoriales du Saalum à la fin du XVe  siècle

	Chapitre II : Environnement et Potentialités économiques
	1. Saalum et saloum : un Territoire et son cours d’eau
	2. Cadre physique
	3. Faune et Flore
	4. Les fondements de la puissance du Saalum
	a. Le Sel du delta : fondement de la richesse du Saalum
	b. Une terre propice aux activités agricoles
	c. Le Saalum : une terre de mil
	d. La riziculture : le lien avec le pays des rivières du Sud.
	e. La production cotonnière


	Chap. 3 : Populations et peuplement du Saalum
	1. Le peuplement pré-mandé entre saloum et  gambie
	2. Le Saalum occidental : carrefour de rencontre et de brassage de  populations  (Seereer, Soose, Gelwaar et Ñominka)


	Deuxiéme partie : Du XVIe au  milieu du XIXe siècle, émergence et évolution du royaume
	Chapitre I: Contexte régional de l’avènement de Mbegaan
	1. L’expansion du Grand Jolof dans la première moitié du XVe siècle.
	2. Les conséquences au Saalum des troubles de la fin du XVe siècle et de l’affaiblissement du Jolof.

	Chapitre 2 : Mbegaan Nduur et la structuration de l’espace entre  le saloum et la gambie
	1. Un Roi nommé Mbegaan
	2. Le Saalum de Mbegaan Nduur
	3. La territorialisation du Saalum entamée par Mbegaan Nduur
	4. L’île de Kuyong et le mythe de Mboose : des textes à la gloire du fondateur du Saalum

	Chap. 3 : L’œuvre des Buur Saalum ou approche   évènementielle de  l’évolution du Saalum
	1. Du Mbey au Saalum : l’émergence du pouvoir ceddo
	2. La difficile succession de Mbegaan Nduur
	3. La structuration de Saalum  Ceddo


	Troisiéme partie : Dynamiques et Facteurs d’évolution
	Chapitre 1 : La texture du pouvoir monarchique du Saalum
	1. La faiblesse du pouvoir monarchique : une apparence ?
	2. Une logique sociopolitique

	Chapitre 2 : Le Saalum dans la dynamique Atlantique
	1. L’ouverture de l’Atlantique : un contexte nouveau en Sénégambie
	2. Africains, Portugais et Luso-Africains au Saalum
	3. Le Saalum : centre d’un vaste réseau d’échanges au XVIIe siècle
	4. Le temps des grandes perturbations : Les XVIIIe –XIXe siècles

	Chapitre 3 : L’Islam au Saalum
	1. La formation d’un espace et d’une communauté musulmane au Saalum : XVIe – milieu du XIXe siècle
	2. L’influence des marabouts/commerçants Jaxanke dans la pratique et la diffusion de l’Islam au Saalum
	3. Du Ñiiling à Saalum Ceriñ


	Conclusion
	BIBLIOGRAPHIE
	ANNEXES
	INDEX
	Table des Matières



